



خصوصی اشاعت

جدید معيشت، تجارت، مروجه اسلامی بینکاری  
میزان شریعت میں



مجلس البحث العلمي  
AL-MADINA ISLAMIC RESEARCH CENTER



وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ لِتَبَرَّئَ مِنَ الْمُفْسِدِ

سماں ایں  
البيان

فضيل الشاعر علاء الدين عبد الله صاحب المدرسة

مدیر اعلیٰ فضیلۃ الشیخ و اکثریل الرحمن لکم حسوبی حفظ اللہ

سلسلہ نمبر 1434 تا شعبان 1435ء ریجیکٹ نمبر 7 جنوری 2013ء



فضيلة الشريخ حافظ مسعود عالم حفظه الله

فضيلة ارشاد الحق اثري حفظه الله

فضيلة حافظ عبد العميد ازهار حفظه الله

فضيلة حافظ شريف حفظه الله

فضيلة ابراهيم يهشى حفظه الله

میر مجلس ادارت  
حافظ محمد سلیم

خالد حسین گورایہ

مجلس ادارت

## عثمان صفردر سعیداً حمدشہ حادامین چاؤله شعیب اعظم مدنی جشید اعوان

کپیوٹر لے آؤٹ: عبدالحمید صغری

**عمران فیصل** (فضل مدینہ یونیورسٹی)

زیر تعاون بھیجنے کے لئے اور ال بیان کے شمارہ جات جاری کرنا نے کے لئے ذیل میں دیے گئے پتے پر بذریعہ منی آرڈر رقم ارسال کریں نیز بذریعہ ایزی بیسہ اور آن لائن بھی رقم ارسال کر سکتے ہیں۔ تفصیلات کے لئے 03333574685

زیرسالانه 12 دار  
نی شماره 3 دار (علاوه ذاکر خود)

## الْمَدْرَسَةُ الْأَكَادِيمِيَّةُ بِسْعَيْنَ

AL-Madina Islamic Research Center

مسجد سعد بن ابی وقاص ڈیپس فیز 4، 11 کمرشل اسٹریٹ

ز دنار شہید پاک و گذری یو لیس اسٹیشن کراچی

Ph:+92-21-35896959  
Mob:+923322135693

WEBSITE:  
[WWW.ISLAMFORT.COM](http://WWW.ISLAMFORT.COM)

E-MAIL:  
khalidgoraya1@hotmail.com  
info@islamfort.com

نوٹ: الیان میں شائع کرنے والے معمای علی و عقیل بیاروں پر شال اشاعت کے جائز ہیں اور اسے کمپنیوں کی راستے میں اتفاق نہ ہو رہی ہے۔



|    |                 |
|----|-----------------|
| 60 | اصالت           |
| 61 | وضاحت           |
| 62 | صدق و امانت     |
| 63 | عدالت           |
| 65 | دوسرا و مکمل    |
| 68 | مرونت و مانع    |
| 71 | واقعیت و افادیت |

### اصول تجارت

|       |                                                                 |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 74    | وہیں اسلام میں خرید و فروخت کے بہنا اصول<br>شیخ حمادا مین چاولہ |
| 75    | تجارت کی فضیلت                                                  |
| 77    | آداب تجارت                                                      |
| 82    | خرید و فروخت کے بنیادی اصول و ضوابط                             |
| 82    | مالی معاملات میں مستقل قاعدہ                                    |
| 84    | مالی معاملات میں ہر قسم کی شرط جائز ہے سوائے ...                |
| 84    | ظللم (Injustice)                                                |
| 85    | غور (Obscurity) اور جھالت (Uncertainty)                         |
| 86    | سود (Interest)                                                  |
| 87    | "بُوا" (Gambling)                                               |
| 89    | صدق و امانت                                                     |
| 90-96 | "سَدَ الْذَرَاعَ" تعریف، درائل، اقسام، شرائط                    |

|     |                                                               |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 97  | اسلام میں خرید و فروخت کی بنیادی شرائط<br>شیخ حمادا مین چاولہ |
| 98  | طرفین (خریدار و فروخت کنندہ) کی حقیقتی رضا مندی               |
| 100 | بیع المعاطة کا حکم                                            |

اداریہ | اسلامی بینکاری ایک تاریخی و شرعی جائزہ  
خالد حسین گورایہ

### فکر و نظر

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| 20 | شیخ عثمان صدر                   |
| 20 | علمی غربت کے حوالے سے چند حقائق |
| 20 | آدمی میں ظالمانہ تقسیم          |
| 22 | بھوک کی ستائی دنیا              |
| 22 | ارٹکاز دولت                     |
| 22 | امیر اور غریب میں فرق           |
| 23 | بھوک اور عیاشیاں                |
| 26 | قرض اور سود                     |
| 27 | بیروز گاری                      |

طبع و حرص علامات قیامت کی روشنی میں  
فضیلیہ اشیخ علامہ عبد اللہ ناصر حسani

|    |                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| 30 | طح و حرص علامات قیامت کی روشنی میں<br>فضیلیہ اشیخ حافظ مسعود عالم |
| 42 | حلال کمائی کی اہمیت و افادیت<br>فضیلیہ اشیخ حافظ مسعود عالم       |
| 42 | حلال کمائی کیوں ضروری ہے؟                                         |
| 46 | سابق اقوام کی میعيشت میں حکم عدوی کا انجام                        |
| 48 | کب حلال کی افادیت کیا ہے؟                                         |
| 50 | کب حرام کے نصانات                                                 |

|    |                                                             |
|----|-------------------------------------------------------------|
| 51 | اسلامی نظام میعيشت کی خصوصیات<br>فضیلیہ اشیخ عبدالحمید ازہر |
| 58 | حقانیت                                                      |
| 59 | مقدد تخلیق سے ہم آہنگی                                      |

|                       |                                                                        |                                                                               |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 137                   | مکرہ اور عام بیچ میں فرق اور مراجع کی ضرورت                            | بیع المکرہ (زبردشتی کی بیچ) کا حکم                                            |
| 138                   | اسلامی بینکوں میں رانچ مراجع                                           | بیع الحبری زبردشتی کی بیچ کی پچھا دستیائی صورتیں                              |
| 138                   | مروجہ مراجع اور شرعی مراجع میں فرق                                     | بیع التبلجۃ (مجبوہ میں کی جانے والی غیر حقیقی بیچ) کا حکم                     |
| 139                   | مروجہ مراجع کی تفصیل                                                   | طرفین کی الہیت و قابلیت                                                       |
| 141                   | مروجہ مراجع پر چند بنیادی شرعی اعتراضات                                | خرید و فروخت کی جانے والی چیز کی قابلیت                                       |
| 146                   | وعدہ کا لازمی ایفاء: ایک جادو کی چیز!                                  | مال و وزر کی ملکیت                                                            |
| 149                   | مروجہ مراجع میں ( وعدہ ) کے معاشرہ پر اڑات                             | شرط ملکیت کے حکم سے مستثنی لوگ                                                |
| 149                   | مراجع میں ال وعد المدرم ( لازمی و عده ) کا شرعی تبادل                  | خریدی ہوئی چیز قبضہ میں لینا اور قبضہ سے قتل فروخت نہ کرنا                    |
| 165                   | نام نہاد صدقہ و جرمانہ کا صحیح و حقیقی تبادل                           | قبضہ سے قتل فروخت کی ممانعت کی علت                                            |
| 166                   | مراجع! اسلامی بینک پر ایک سوالیہ نشان؟                                 | خرید و فروخت کی جانے والی شے سے متعلق کامل علم رکھنا                          |
| <b>اسلامی بینکاری</b> |                                                                        |                                                                               |
| 172                   | <b>مروجہ اجارہ کی شرعی حیثیت</b>                                       | مروجہ اسلامی بینکوں میں رانچ مضاربہ کی شرعی حیثیت                             |
| 172                   | مروجہ اجارہ کی صورت                                                    | حافظہ والقار علی                                                              |
| 173                   | مروجہ اجارہ میں ملکیت کے انتقال کی صورتیں                              | مضاربہ کے بارے میں روایات                                                     |
| 174                   | مروجہ اجارہ اور شرعی اجارہ میں کئی بینادی فرق ہیں                      | مضاربہ کے اصول و ضوابط                                                        |
| 175                   | اسلامی بینک قسطوں پر چیز فروخت کیوں نہیں کرتے؟                         | پہلا اصول                                                                     |
| 177                   | مروجہ اجارہ میں شرعی اعتراضات                                          | دوسرا اصول                                                                    |
| 181                   | مروجہ اجارہ کا شرعی تبادل                                              | تیسرا اصول                                                                    |
| 182                   | <b>مروجہ مشارکہ متناقصہ کی شرعی حیثیت<br/>(Diminishing Musharakah)</b> | چوتھا اصول                                                                    |
| 182                   | مشارکہ کے جواز کی دلیل                                                 | پانچواں اصول                                                                  |
| 183                   | مشارکہ کی اقسام                                                        | چھٹا اصول                                                                     |
| 184                   | مشارکہ متناقصہ کی تعریف                                                | مروجہ اسلامی بینکوں کے ذرائع تمویل مراجع، اجارہ، مشارکہ متناقصہ کی شرعی حیثیت |
| 185                   | مشارکہ متناقصہ کی صورت                                                 | شیع عثمان صدر                                                                 |
| 186                   | مروجہ مشارکہ متناقصہ پر شرعی اعتراضات                                  | مروجہ مراجع کی شرعی حیثیت                                                     |
| 189                   | مشارکہ متناقصہ کی موجہ شرعی صورت                                       | بیچ مراجع کے جواز کی دلیل                                                     |



### عقد اصنایع (Manufacturing Contract) کی

اسلامی بینکوں میں راجح صورتیں اور ان کا شرعی حکم  
ریسرچ نوٹس: الحمد للہ اسلامک ریسرچ سینٹر

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| 219 | استصناع اور عام پت میں فرق                           |
| 220 | کن ضروریات کے تحت استصناع کی اجازت دی گئی            |
| 221 | استصناع کے جواز کے دلائل                             |
| 222 | استصناع کی صحبت کیلئے متعدد کردہ شرعاً شرعاً         |
| 223 | محابہ کرنے والی کمپنی وہ کام کسی اور سے کرو سکتی ہے؟ |
| 224 | عقد استصناع کا معابدہ کب لازم ہوتا ہے؟               |
| 226 | استصناع اور سلم میں بنیادی فرق                       |
| 226 | اسلامی بینکوں میں راجح اصنایع                        |
| 227 | اسلامی بینکوں میں مینیمپچر ٹنگ کا طریقہ کار          |
| 229 | صحیح طریقہ کار                                       |

### لين دين کے مسائل

#### حافظ محمد سعید

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| 231 | نقد اور ادھار سودے                                   |
| 235 | تعیینہ کی عصر حاضر میں ایک مروجہ شکل                 |
| 239 | نقد اور ادھار تعیینہ کی قیمت میں فرق اور سلف کا موقف |

### قطلوں کے کاروبار کا شرعی حکم

ڈاکٹر عبدالرحمن ردادی / ترجمہ: محمد پیوس اثری

|     |                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| 242 | قطلوں کے کاروبار کے جواز کے دلائل                                 |
| 243 | فقہ اسلامی اکیڈمی جدہ کی قسطلوں کے کاروبار کے حوالے<br>سے قرارداد |

### بینک گارنٹی کی شرعی حیثیت

علامہ بکر ابو زید / ترجمہ: شاہ فیض الابرار صدقہ

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| 190 | بینک گارنٹی لیئر کی حقیقت                            |
| 191 | بینک گارنٹی کے اکارکان                               |
| 192 | بینک ہمانت جاری کرنے کا طریقہ کار                    |
| 193 | بینک ہمانت کی اقسام                                  |
| 194 | گارنٹی لیئر کے اجزاء سے بینک کو حاصل ہونے والا فائدہ |
| 195 | بینک ہمانت خط کی حیثیت شریعت اسلامیہ کی رو سے        |
| 196 | سرود کی فرمائی پر حاصل کیا جانے والا کیشن            |
| 197 | ہمانت پر معاوہ ضریبیا                                |
| 199 | تینیہات                                              |
| 199 | خلاصہ بحث                                            |

### تعیینہ کی سودہ صورتیں اور ان کا شرعی حکم

مولانا عبدالوكیل ناصر

|     |                                        |
|-----|----------------------------------------|
| 203 | تعیینہ کی تعریف                        |
| 204 | تعیینہ کا حکم                          |
| 205 | سلم کی اجازت کا فلسفہ                  |
| 209 | تعیینہ سلم کی شرعاً                    |
| 209 | تعیینہ سلم میں قیمت مؤخر کرنے کا حکم؟  |
| 212 | تعیینہ سلم سے متعلق اہم مسائل          |
| 215 | شیرز کے سودوں میں تعیینہ سلم جائز ہیں  |
| 217 | مزعمہ اسلامی بینکوں میں سلم کا استعمال |
| 218 | سلم متوازی                             |

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| 275 | قرضوں کی اشاریہ بندی کی شرعی حیثیت        |
| 276 | محوزین کے دلائل                           |
| 277 | مانعین کے دلائل                           |
| 277 | اشاریہ بندی کے عکسیکی اور اقتصادی نقصانات |
| 280 | اشاریہ بندی اور بالفضل                    |
| 282 | غیر اور جمالت                             |
| 282 | مکمل حل                                   |
| 286 | خلاصہ                                     |

قرض نادہنگی کے مسائل اور ان کا شرعی حل  
رسیرچ کوئل: المدینہ اسلامک رسیرچ سینٹر

|     |                                                     |
|-----|-----------------------------------------------------|
| 289 | حل کہاں سے ملے گا؟                                  |
| 289 | لوگوں کے قرض لینے کی چند بدی و جوہات                |
| 289 | لوگ قرضے والیں کیوں نہیں کرتے؟                      |
| 290 | قرض کی عدم ادائیگی کے اسباب                         |
| 291 | قرض کی ادائیگی کو کیسے محفوظ بنایا جاسکتا ہے؟       |
| 291 | مقروض کے قرض لینے سے مکجا نے کامل                   |
| 293 | قرض کو تغلق دستی سے محفوظ کرنے کا شرعی طریقہ        |
| 294 | مقروض کی بد نیتی سے قرضوں کو کیسے محفوظ بنایا جائے؟ |
| 294 | تال مولوں والے مقروض کے خلاف قانونی اقدامات         |
| 296 | تغلق دست مقروض کی مشکلات کا حل                      |
| 298 | قرضوں کی وصولی آسان بنانے کیلئے سفارشات             |

### بیمه پالیسی

|     |                                                |
|-----|------------------------------------------------|
| 301 | نشورس و نکافل میزان شریعت میں<br>شیخ غوثان صدر |
| 301 | نشورس و نکافل میزان شریعت میں                  |

### زرک مسائل

اسلام کا نظریہ زراور کاغذی کرنی کی حقیقت  
حافظہ و الفتاوی علی

|     |                                        |
|-----|----------------------------------------|
| 247 | زرکی حقیقت                             |
| 248 | فقہی اسرچرپ میں نقد کا معنی            |
| 248 | اتصادی ماہرین کے ہاں نقد (زر) کی حقیقت |
| 250 | زر صرف حکومت جاری کر سکتی ہے           |
| 251 | زرکی قدر متعالم ہونی چاہئے             |
| 253 | زرکی قدر میں احکام کیسے لا جائے؟       |
| 256 | زر: اقسام، تاریخ اور احکام             |
| 257 | زر اور کرنی میں فرق                    |
| 257 | کرنی کی تاریخ                          |
| 258 | عہد نبوی ﷺ کرنی کی کیا ہے؟             |
| 260 | نوٹ کب ایجاد ہوئے؟                     |
| 261 | کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت                 |

### معیشت و اقتصاد

|     |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| 269 | قرضوں کی اشاریہ بندی<br>حافظ عزیز الرحمن      |
| 270 | افراط از رکھنے اور اشاریہ بندی کی عکسیکی مثال |
| 270 | اشاریہ بندی (Indexation) کیا ہے؟              |
| 271 | قرضوں کی اشاریہ بندی ..... بیادی مسئلہ        |
| 272 | کاغذی کرنی ..... شرعی حیثیت                   |
| 273 | کرنی نوٹ بحیثیت دستاویز                       |
| 273 | نظریہ عروض                                    |
| 273 | کرنی نوٹ کا معدنی سکوں سے الماق               |

|     |                                                                    |                     |                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------------------------------------------|
| 359 | اسلامی معيشت میں زراعت کی اہمیت اور متعلقہ احکام<br>شیخ عمران فیصل | کمرشل انشورس کا حکم |                                                        |
| 360 | زمین اور اگنیکلیت                                                  | 306                 |                                                        |
| 362 | کیا بخوبی میں کیلئے حکومت کی اجازت ضروری ہے؟                       | 310                 | انشورس کے حوالے سے چند شبہات اور ان کا ازالہ           |
| 363 | اراضی اقلاءع                                                       | 314                 | تکافل                                                  |
| 367 | اراضی اوقاف و متروکہ وغیرہ                                         | 316                 | تکافل کمپنیوں کے نظام                                  |
| 370 | فضائل زراعت                                                        | 317                 | تکافل اور عام انشورس میں فرق                           |
| 371 | مزارعت کے متعلق احکام                                              | 319                 | ایک ضروری وضاحت                                        |
| 372 | تریف و مشروعیت مزارعت                                              | 321                 | انشورس کا صحیح اسلامی مقابل                            |
| 378 | اراضی خربہ کا خراجی قرار دینا                                      | 322                 | وقف کی تعریف                                           |
| 379 | دیگر مسائل معاهدة مزارعت                                           |                     |                                                        |
| 381 | خاتمه                                                              |                     |                                                        |
| 382 | سودی معيشت اور جدید بیانکاری<br>پروفیسر سعید بنی سعیدی             | <b>متفرقہ مسائل</b> |                                                        |
| 385 | تجارت اور سود میں فرق                                              | 326                 | ایڈورٹائز نگ کے شرعی اصول و ضوابط<br>خالد حسین گورایہ  |
| 387 | سود کے نقصانات                                                     | 327                 | ایڈورٹائز نگ کا مفہوم                                  |
| 387 | جوائز سود کی عقلی توجیہات                                          | 327                 | ایڈورٹائز نگ کی اقسام                                  |
| 388 | اصلاح احوال                                                        | 328                 | ایڈورٹائز نگ کے ذرائع                                  |
| 388 | بیانکاری کا آغاز                                                   | 329                 | ایڈورٹائز نگ (کاروباری تشمیز) کا شرعی حکم              |
| 390 | پاکستان میں غیر سودی بیانکاری کا آغاز                              | 333                 | ایڈورٹائز نگ کے شرعی اصول اور ضابطے                    |
| 390 | اسلامی ترقیاتی پینک                                                | 344                 | ایڈورٹائز نگ کیلئے انعامی اسکیمیں اور گفتگ کا اہتمام   |
| 391 | سود اور حلیلہ سازی<br>ابو الحسن فراز الحق                          | 346                 | مسائل مذکورہ کا شرعی نوعیت سے جائزہ                    |
|     |                                                                    | 350                 | پراڈکٹ کی ترویج کیلئے تخفیف دینا                       |
|     |                                                                    | 352                 | مارکینگ تھانف کی جملہ صورتوں کا شرعی جائزہ             |
|     |                                                                    | 353                 | تخفیف کا کسی چیز یا سامان کی شکل میں ہونا              |
|     |                                                                    | 354                 | تخفیف کی سہولت یا سروں وغیرہ کی صورت میں ہو            |
|     |                                                                    | 356                 | تخفیف کے طور پر چیز میں پسیے یا سونا چاندی وغیرہ رکھنا |

### معیشت سے متعلق سوالات اور ان کے جوابات

450

قسطوں میں خرید و فروخت، نقد و ادھار قیتوں میں فرق  
ڈاکٹر خلیل الرحمن لکھوی

451

متعلقات بینک: ملازمت، خدمات، سونا، کرنی  
فضیلۃ الشیخ عبدالтарیح جاد

455

قرض، سود، C.L، تاخیر پر جرمانہ، اسٹاک اپ چینج...  
ریتریچ کوںسل:المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر

464

تجارت، اجارہ، اور سود میں فرق

465

کیا اسلامی حکومت جراچین سکتی ہے؟

466

کپٹلزم، سوٹلزام اور اسلام

467

ذرائع پیدا اور کوئی ملکیت میں لینا

468

دونوں نظام باطل ہیں

469

روٹی ہماری زندگی کا مقصد نہیں

470

اسلامی معاشرت اور اقتصاد پر کمی ہوئی کتب کا تعارف

471

فضیلۃ الشیخ محمد بن صالح العثیمین /ترجمہ: حافظ عبدالعزیز بیٹ

472

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

473

سفارشات برائے موجود اسلامی بیکاری

474

حرام کھانے کا ناجم

475

وہ پیشے جو بذاتِ حرام ہیں

476

وہ پیشے جو کسی سبب کی وجہ سے حرام ہیں

477

حرام اور ناجائز پیشے

478

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

479

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

480

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

481

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

482

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

483

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

484

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

485

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

486

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

487

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

488

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

489

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

490

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

491

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

492

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

493

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

494

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

495

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

496

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

497

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

498

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

499

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

500

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

501

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

502

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

503

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

504

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

505

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

506

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

507

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

508

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

509

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

510

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

511

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

512

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

513

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

514

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

515

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

516

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

517

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

518

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

519

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

520

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

521

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

522

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

523

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

524

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

525

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

526

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

527

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

528

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

529

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

530

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

531

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

532

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

533

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

534

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

535

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

536

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

537

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

538

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

539

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

540

کافر نسراں المدینہ اسلامک ریتریچ سینٹر میڈیا کی نظر میں

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| 403 | اسلام میں گردش دولت<br>سید ابو بکر غزوی |
| 405 | ذخیرہ اندروزی حرام ہے                   |
| 406 | اصول معاشیات قرآن کریم کی روشنی میں     |
| 407 | گردش دولت کا نظام                       |
| 407 | زکوٰۃ وعشر                              |
| 407 | قانون و راست                            |
| 410 | کیا اسلامی حکومت جراچین سکتی ہے؟        |
| 415 | کپٹلزم، سوٹلزام اور اسلام               |
| 416 | شخصی ملکیت                              |
| 417 | ذرائع پیدا اور کوئی ملکیت میں لینا      |
| 417 | دونوں نظام باطل ہیں                     |
| 418 | اسلام اور اشتراکیت سیکھا ہو سکتے ہیں؟   |
| 419 | روٹی ہماری زندگی کا مقصد نہیں           |

|     |                                                                                          |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 422 | نظام اشتراکیت باطل کیوں؟<br>فضیلۃ الشیخ اشیعین /صالح العثیمین /ترجمہ: حافظ عبدالعزیز بیٹ |
| 428 | شیخ جمشید سلطان                                                                          |
| 429 | وہ پیشے جو بذاتِ حرام ہیں                                                                |
| 442 | وہ پیشے جو کسی سبب کی وجہ سے حرام ہیں                                                    |
| 449 | حرام کھانے کا ناجم                                                                       |

# البيان



## اسلامی بینکاری ایک تاریخی اور شرعی جائزہ

خلال حسین گورا یہ

بینک ایسا ادارہ ہے جو آج کے معاشری نظام میں اعصاب کی حیثیت رکھتا ہے۔ اور عصر حاضر میں جبکہ دنیا گلوبل ویلیج کی صورت اختیار کر چکی ہے اس ادارہ کے بغیر بڑی بڑی تجارتی منڈیاں چلانا تقریباً ناممکن ہو چکا ہے۔ مغربی بینکوں کے وجود میں آنے کے بعد اہل اسلام نے بھی اس میدان میں کوششیں شروع کر دیں کہ بینکاری سسٹم کو شرعی خطوط پر استوار کیا جائے اور پوری دنیا میں کمرشل اور سودی بینکوں کے مقابلے میں اسلامی بینک بنائے جائیں۔ ابتداء میں انفرادی سطح پر یہ سوچ پیدا ہوئی اور بالآخر اس نے اجتماعی شکل اختیار کر لی اور ایک اسلامی بینکاری سسٹم عملی طور پر متعارف کرادیا گیا اس سسٹم کے قیام کے لئے متعدد پیٹ فارموں سے کاؤشیں کی گئی جن کی تفصیل کچھ یوں ہے۔

### آغاز و ارتقاء

اسلامی نظام بینکاری کوئی سماٹھ ستر دھایوں پر بھیط نظام ہے جس کا آغاز مصر سے 1963ء میں میت غر کے اسلامک بینک کے قیام کی صورت میں ہوا تھا۔ اس سے قبل اس حوالے سے چند کاؤشیں اور تجربے جنوبی ہند کی مسلم ریاست حیدر آباد میں بھی ہو چکے تھے۔ حیدر آباد کن کے اس تجربے کے بعد 1950ء، 1951ء میں اس طرح کی ایک ہلکی سی کاؤش پاکستان میں بھی ہوئی۔ جس میں شیخ احمد رشاد نے کلیدی کردار ادا کیا۔

1969ء میں ملائیشیا میں ٹونگ حاجی ”حاج کا انتظامی فنڈ اور بورڈ“ کے نام سے ایک ادارہ قائم کیا گیا جس کا کام حاج کرام کو مالیاتی سہولیات فراہم کرنا تھا۔ بالعموم یہ تصور پایا جاتا ہے کہ مصر کے میت غر اور ملائیشیا کے تونگ حاجی بورڈ اسلامی بینکاری کی عملی صورت تھی، مگر اسلامی بینکاری کے قیام کی اوپرین عملی اور تضییقی صورتوں میں اگر ان دو اداروں کا جائزہ لیا جائے تو انہیں اسلامی بینکاری کی ایک ابتدائی ناکمل صورت تو کہا جاسکتا ہے لیکن اس پر کامل اسلامی بینک کا اطلاق کرنا صحیح معلوم نہیں ہوتا کیونکہ یہ دونوں ادارے انتہائی محدود مقاصد کیلئے قائم کئے گئے تھے۔ میت غر پر الجیکٹ کا دائرہ عمل دیہی کاشنکاروں اور ملائیشیا کے ٹونگ حاجی کے پیش نظر حاجیوں کو مالیاتی سہولیات فراہم کرنا تھا۔ جو کامل بینکاری نہیں بلکہ اس کی ابتدائی شکل ہے۔

1971ء میں مصری وزارت خزانہ نے ناصر سوشل بینک کے نام سے ایک بینک قائم کیا۔ یہ ایک باقاعدہ طور پر سرکاری بینک تھا جو سرکاری وسائل سے وجود میں آیا تھا۔ اس کے بعد 1975ء میں پرس محمد الغنیصل کی کاؤشوں سے اسلامی ترقیاتی بینک (Islamic Development Bank) قائم ہوا۔ 1975ء میں ہی دمئی اسلامی بینک قائم ہوا۔ دمئی اسلامی بینک کے بعد جس ادارے نے اس میدان میں نمایاں کردار ادا کیا وہ کویت فانس ہاؤس کے نام سے 1977ء میں وجود میں آیا۔ اسلامی بینکاری کے ماہرین نے 70 کے عشرہ کو اسلامی بینکاری کے جنم لینے کے عشرہ سے تعبیر کیا ہے معرف ماحر معیشت ڈاکٹر محمود محمد غازی فرماتے ہیں:

”هم یہ کہہ سکتے ہیں کہ سنہ 70 کا عشرہ اسلامی بینکاری کے جنم لینے کا عشرہ ہے۔ اس عشرے میں دمئی، سوڈان، مصر، کویت، اور بھرین میں متعدد اسلامی بینک وجود میں آئے۔ ان ممالک میں ان بینکوں کو بعض مراعات بھی دی گئیں۔ بعض ممالک میں ان بینکوں کو قواعد اور احکام کے مطابق بعض قوانین سے مستثنی قرار دیا گیا۔“ ①

اسلامی بینکاری کو ممکناتی عملی صورت میں لانے کیلئے کی جانے والی کاؤشوں کو چار مراحل میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

### پہلا مرحلہ: شخصی اور انفرادی اقدامات

1963ء میں ڈاکٹر احمد نجاح رحمہ اللہ کی کاؤشوں اور مختنوں سے ابھی امید قائم ہونے لگی کہ مصر کی سر زمین پر اسلامی بینکوں کے قیام کا اولین تجربہ سامنے آیا جو کہ شرعی مضاربہ پر قائم تھا۔ اس کے علاوہ حیدر آباد دکن، ملائشیا اور پاکستان میں بھی اس طرح کے انفرادی اور شخصی تجربات کئے گئے۔ جن کی طرف گزشتہ صفحات میں اشارہ کیا جا چکا ہے۔

### دوسرा مرحلہ: حکومتوں کی جانب سے کئے جانے والے اقدامات

اسلامی بینکاری جب اپنے ابتدائی مرحلے میں تھی تو مختلف اسلامی ممالک میں سرکاری رو یہ آغاز میں سرد مہری اور غیر جانبداری کا تھا۔ اور صورت حال یہ تھی حکمرانوں نے یہ طرز اپنایا ہوا تھا کہ بھائی دور سے جائزہ لو اگر کامیاب ہو گیا تو اس کا سہرا اپنے سر لے لو، اور اگر ناکام ہو جائے تو کہہ دو کہ ہم پہلے ہی کہتے تھے کہ یہ نظام نہیں چل سکے گا۔ بعد ازاں اسلامی حکومتوں نے اس نظام کی کامیابی کو دیکھتے ہوئے اس پر توجہ دی، اس طرح رفتہ رفتہ یہ کام بڑے پیمانے پر ہونے لگا۔ جس کے نتیجے میں دواہم بینک وجود میں آئے۔

1 1975ء میں سعودی عرب کے شہر جدہ میں اسلامی ترقیاتی بینک کا قیام۔

2 1977ء میں مکہ المکرمہ میں اسلامی بینکوں کی بین الاقوامی یونیون کا قیام عمل میں آیا۔

### تیسرا مرحلہ: بین الاقوامی نوعیت کے اقدامات

یہ مرحلہ اپنی نوعیت اور ماہیت کے اعتبار سے انتہائی اہم مرحلہ ہے کہ جب عالم اسلام کی دیرینہ خواہش تخلیلات و تصورات سے نکل کر صفحہ عمل پر منتقل ہوئی اور پوری دنیا کے مختلف ممالک میں اسلامی بینکوں کی برآجھیں قائم کر دی گئیں۔ جن میں سے چند ایک درج ذیل ہیں۔

وہی اسلامی بینک: جس کا قیام 1975ء میں متحده عرب امارات میں عمل میں آیا۔ یہ بینک پہلا مکمل اسلامی بینک ہے۔

فیصل بینک (سعودی عرب) 1977ء

کویت فائنس ہاؤس (کویت) 1977ء

بھرین اسلامک بینک 1979ء

ابوظہبی اسلامک بینک ① 1997ء

نیز اس کے علاوہ اور بھی بہت سے اسلامی بینک وجود میں آئے اور عالم اسلام میں بالخصوص اور اقوام عالم میں بالعموم اپنا لواہا منڈایا۔

### چوتھا مرحلہ: جامع اقدامات:

ان اقدامات میں تمام کے تمام بینکاری سسٹم کی اسلامائیزیشن کی عملی جدوجہد تھی۔ تاکہ عالم مغرب پر یہ عیاں ہو کہ اسلامی اقتصادی نظام ہر جگہ و مقام اور ہر وقت کیلئے موزوں ہے۔ اور اپنے واجبات کی ادائیگی کسی بھی دوسرے نظام کے مقابلے میں بہتر سے بہتر انداز میں کر سکتا ہے۔ اس کاوش کے نتیجے میں بہت سے اسلامی ملکوں نے روایتی بینکاری نظام سے جان چھڑانے اور مالیاتی اداروں میں مکمل اسلامی نظام کے نفاذ کی خاطر خواہ کوشش کی۔ جن میں پاکستان، سودان، غیرہ شامل ہیں۔ بہت سے مغربی ممالک کے بینکوں نے بھی اسلامی شاخیں کھولنے کا اعلان کر دیا۔ انہی اقدامات کا نتیجہ ہے کہ پوری دنیا میں سن 2008ء میں ان بینکوں کی تعداد 396 تک جا پہنچی جو دنیا کے 53 ممالک میں قائم ہوئیں۔ اور ان بینکوں کے اثاثجات (Assets) 442 بلین ڈالر تھے۔ جبکہ وہ کمرشل بینک اور روایتی بینک جنہوں نے اسلامی شاخیں کھولی ہوئیں تھیں اور اسلامی پروڈکٹس فراہم کرتے تھے ان کی تعداد 320 بینک تھی۔ اور ان کے اثاثجات (Assets) 200 بلین ڈالر تھے۔ ②

### ارض پاکستان میں بلاسود بینکاری کے قیام کی کاوشیں

اسلامی بینکاری کے قیام اور استحکام کے لئے پاکستان بھی پیش پیش رہا ہے۔ اور مختلف مخاذوں پر سودی لعنت پر مبنی نظام سے خلاصی اور قرآن و سنت کے پیش کردہ معاشری اصولوں کی روشنی میں ایسے طریقہ کار کیلئے

کاؤشیں کی گئی ہیں کہ کسی طرح سود کی لعنت سے اس ملک کو پاک کیا جاسکے۔ اس حوالے سے انفرادی اور اجتماعی کاؤشیں لائق تحسین ہیں مگر ہم یہاں محض سرکاری سطح پر ہونے والی چند کاؤشوں کا تذکرہ کریں گے، جس سے یہ بھی اندازہ ہو جائے گا کہ ہمارے ارباب اختیار اسلامی معیشت کے اصولوں کو اپنانے میں کتنے مغلص ہیں؟

جزل ضایاء الحق کے دور میں اسلامی نظریاتی کو نسل کو یہ ذمہ داری سونپی گئی کہ وہ اسلامی معیشت کے اصولوں سے ہم آہنگ ایسا طریقہ کاروڑخ کرے جس سے سودی لعنت سے چھپ کارا حاصل کیا جاسکے۔

اسلامی نظریاتی کو نسل نے ماہرین معاشریت اور بینکاری کے تعاون سے ایک عبوری رپورٹ نومبر 1978ء میں اور حصی رپورٹ جون 1980ء میں پیش کی۔

10 فروری 1979ء کو ملک کے تین مالیاتی اداروں، پیشتل انسٹیٹیوٹ ٹرست، آئی سی پی میوچل فنڈ اور ہاؤس بلڈنگ فناں کار پوریشن سے سود کے خاتمے کا اعلان کیا گیا جس پر کلم جولائی 1979ء کو عمل درآمد ہوا۔

اسلامی نظریاتی کو نسل کی رپورٹ کا لب لباب یہ تھا کہ: بلا سود بینکاری نفع و فرمان کی بنیاد پر قائم ہو گی، بینکوں کا بیشتر کاروبار مشارکت و مضاربہت پر مبنی ہو گا اور اجارہ، مراجعہ، وغیرہ محض وقتی متبادل کے طور پر استعمال کئے جاسکتے ہیں۔

1980ء کے آخر میں اسٹیٹ بینک آف پاکستان نے تمام تجارتی بینکوں کو یہ حکم جاری کیا کہ وہ 1981ء سے اپنے تمام معاملات غیر سودی بنیادوں پر قائم کرنے کے پابند ہوں گے۔ اسٹیٹ بینک کے اس حکم نامے کے پیش نظر حکومتی تحويل میں موجود تجارتی بینکوں نے پی ایل ایس اکاؤنٹ کے نام سے غیر سودی کھاتے کھولنے کی اسکیم شروع کی اور عندیدیہ دیا کہ رفتہ رفتہ پورے بینکاری نظام کو غیر سودی نظام میں تبدیل کر دیا جائے گا۔

بلا سود بینکاری کے قیام کی ابتدا سے لیکر اسٹیٹ بینک کا حکم نامہ جاری ہونے اور تجارتی بینکوں کی عملداری تک جو جملہ پیش رفت ہوئی وہ محض اتنی تھی کہ مارک اپ کے نام پر سود کو ایک نئی شناخت دے دی گئی اس کے علاوہ اس میں کوئی کام نہیں ہوا اور نہ ہی کوئی بینک اسلامی نظام معیشت پر چلنے کیلئے ذہنی طور پر تیار ہوا۔ اہل علم نے اس تمام عمل کو ایک ڈھونگ اور اسلام کے نام پر شرمناک فریب، اور آنکھوں میں دھول جھونکنے کی کاوش فرار دیا۔

”اسلامی نظریاتی کو نسل نے جسٹس تنیل الرحمن کی سربراہی میں ہونے والے اجلاس منعقدہ 1983ء میں حکومت کو یاد دلایا کہ ملکی معاشرت سے سود کے خاتمے کے لئے حکومت نے 1979ء میں تین سال کی جو مدت مقرر کی تھی وہ ستمبر 1981ء میں ختم ہو گئی ہے۔ لیکن ابھی تک سودی نظام کا خاتمہ نہیں ہوا بلکہ اس کے برعکس گزشتہ پانچ سال کے دوران حکومت نے جو اقدامات کئے ہیں وہ موجودہ سودی استحکام کا سبب بن رہے ہیں۔ اسلامی نظریاتی کو نسل نے اس بارے میں جن حقوق کی نشاندہی کی ان میں سے چند یہ تھے:

- ❶ تجارتی بینکوں میں پی ایل ایس کھاتوں کے ساتھ ساتھ سودی لین دین بھی ہو رہا ہے۔
- ❷ نفع و ف Hassan میں شرکت کے نظام کے تحت جو قوم و صول کی جارہی ہیں انہیں مارک اپ نظام کے تحت استعمال میں لا یا جا رہا ہے۔ مشارکت کے معاملوں کی بہت سی شراکٹ اُنٹری احکام سے متصادم ہیں۔
- ❸ سودی بنیاد پر جاری بچت اسکیوں کو سود سے پاک سرمایہ کاری کے مقابلے میں زیادہ پرکشش بنادیا گیا ہے، مثلاً خاص ڈیپاٹس پر شرح سود پندرہ فیصد سے بڑھا کر سترہ فیصد کر دی گئی ہے۔
- ❹ حکومت اور حکومت کے زیر انتظام اداروں نے سود کا نام بدل کر اسے منافع کہنا شروع کر دیا ہے۔
- ❺ ایسے میعادی کھاتوں پر جن کا لین دین سود کی بنیاد پر ہے۔ زکوٰۃ وضع کی جارہی ہے جس سے زکوٰۃ کا تقدس مجروح ہو رہا ہے۔
- ❻ نفع و ف Hassan میں شراکتی کھاتوں میں جمع ہونے والی رقم کس کاروبار میں لگائی جارہی ہے اس کا کوئی ذکر نہیں ہے نہ ہی منافع کے حساب کا طریقہ بتایا گیا ہے۔<sup>①</sup>

اس کے بعد بھی سود کے خاتمے کے بہت سے وعدے کئے گئے لیکن مرض بڑھتا گیا جوں جوں دوا کی۔ 1984ء میں ملک کے وزیر خزانہ غلام اسحاق خان نے قومی بجٹ کے موقع پر اعلان کیا کہ 1985ء میں ملک سود سے پاک ہو جائے گا اور کیم جولائی 1985ء کے بعد کوئی بینک سود کی بنیاد پر لین دین نہیں کرے گا۔ اس حکم کے موجب اسٹیٹ بینک نے ایک اعلان تو جاری کر دیا لیکن نہ اس میں بینکوں نے دلچسپی لی نہ اسٹیٹ بینک آف پاکستان نے احکامات پر عملدرآمد کا جائزہ لیا اور نہ خلاف ورزی پر کسی کی گرفت کی۔ کسی واضح طریقہ کار اور ڈائریکشن کے نہ ہونے اور باز پرس میں مجرمانہ غفلت کا نتیجہ یہ ہوا کہ

تجارتی بینکوں نے مضاربہ مشارکہ ترک کر کے مارک اپ کا طریقہ اپنالیا۔

تیسیں چوبیس سال کی اس جدوجہد، اجلاؤں، سیمینارز، قراردادوں، وفاقی حکومت کے اعلانات کا نتیجہ  
محض یہ نکلا کہ ۔۔۔ خروکا نام جنوں رکھ دیا جنوں کا خرد  
جو چاہے تراحسن کر شہہ ساز کرے

سالوں پر محیط جدو جہد کو محض حیلہ سازی اور چور دروازوں کے ذریعے پانی میں بہادیا گیا۔

2002ء میں پاکستان میں اسلامی بینکوں جنہیں دوسرا لفظوں میں بلاسوی بینک کہا جاسکتا ہے کو لائنس دے گئے جن میں سب سے پہلا لائنس میزان بینک اور اس کے بعد ابرکہ بینک کو دیا گیا۔ اس کے ساتھ ساتھ سوسودی بینکوں کو بھی اسلامی بینکاری کے نام پر علیحدہ شاخیں کھولنے کی اجازت مرمت فرمادی گئی۔ الغرض رطب و یابس کو بیکھا کر دیا گیا۔ جس کا مقصد اسلام کے نام پر صارفین کی دولت کو سمیٹنا تھا۔ پاکستان میں اسلامی بینکوں کی ترقی کا تناسب دیکھا جائے تو روزنامہ جنگ کراچی میں شائع ہونے والی ایک رپورٹ کے مطابق دسمبر 2004ء کے اختتام تک اسلامی بینکوں کے اثاثے 48 بلین سے تجاوز کر چکے تھے، اور ان میں ڈپاٹ کی مالیت 5.30 بلین تھی۔ جولائی 2005ء میں شائع ہونے والی ایک رپورٹ میں جو ایک اکاؤنٹنگ فرم کے اسلامی بینک ڈویژن کی مرتب کردہ تھی، کہا گیا تھا کہ 2014ء کے اختتام تک پاکستان کے اسلامی بینکوں کے ڈپاٹ کی مالیت 780 بلین تک پہنچ جائے گی اور اس کی وسعت میں بھریں، قطر اور کویت وغیرہ کے مقابلے میں کہیں زیادہ اضافہ ہو جائے گا۔ تاہم پاکستان میں اسلامی بینکاری کا تناسب اس روایتی بینکاری کے مقابلے میں آٹھ فیصد ہے۔ اسٹیٹ بینک کے تخمینے کے مطابق 2020ء تک یہ تناسب دس فیصد تک بڑھ جائے گا۔<sup>①</sup>

الغرض اسلامی بینکاری سسٹم کا آغاز جس جوش و جذبے سے ہوا تھا جس کے پیچے یقیناً ان افراد کا اخلاص اور جذبہ کا رفرما تھا جنہوں نے دن رات کی انٹکھ مخت کے بعد اس کی داغ بیل ڈالی تھی اتنی ہی تیزی سے یہ پروگرام رول بیک ہو گیا۔ اسلامی بینکوں کی مقبولیت میں انتہا درجے کی تیزی سے ایسے معلوم ہوتا تھا کہ بہت جلد انشاء اللہ یہ نظام اسلامی دنیا کو باخصوص اور عالمی دنیا کو بالعموم روایتی بینکاری کے چنگل سے آزاد کرائے گا لیکن صد افسوس کہ بہت جلد یہ نظام انہی مغرب کے کارندوں کے ہاتھوں ہائی جیک ہو گیا

<sup>①</sup> روزنامہ جنگ کراچی اشاعت جمعرات 15 نومبر 2012ء

اور جس ظلم اور استھصال سے جان چھڑانے کیلئے اس نظام کا آغاز کیا گیا تھا وہی ظلم واستھصال مزعومہ اسلامی بینکوں کا خاصہ بن گیا۔

### صحیح اسلامی بینکاری نظام کا قیام بہت ضروری ہے

بعض ارباب علم و دانش مردوجہ اسلامی بینکوں کے طرز عمل کو دیکھ کر ان خیالات کا اظہار کرتے ہیں کہ اسلام میں بینکاری سسٹم کی کوئی گنجائش نہیں۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ رائے مبنی برحقیقت نہیں، بلکہ فرائض سے پہلو تھی اختیار کرنے اور حقائق سے چشم پوشی کے متزاد ہے۔

### صحیح اسلامی بینکاری نظام کیوں ضروری ہے؟

اس لئے کہ آج کے معاشری نظام میں بینکوں کی اہمیت روز افزوں ہے۔ بینکوں کی اہمیت پر زور دیتے ہوئے ڈاکٹر محمود احمد غازی لکھتے ہیں: ”بینکوں کی حیثیت موجودہ معاشری نظام میں نظام اعصاب کی ہے۔ بینکوں ہی کے ذریعے پوری دنیا کی میعشت چل رہی ہے۔ بینکوں ہی کے ذریعے تجارتی سرگرمیاں فروغ پار ہی ہیں۔ بین الاقوامی تجارت کو جو دارے کثروں کر رہے ہیں وہ بڑے بڑے بینک ہیں۔ سرمایہ کا راور کاروبار کرنے والے فریق عامل کے درمیان رابطے کا سب سے موثر اور آسان ذریعہ بینکاری کا نظام ہے۔ اگر بینک یہ کام نہ کریں تو نہ صرف بڑے بڑے سرمایہ داروں کے لیے، بلکہ چھوٹی چھوٹی بچتیں رکھنے والوں کے لیے بھی ممکنہ فریق عامل تک پہنچنا اور فریق عامل کا انتخاب کر کے اپنا سرمایہ یا بچت اس کے کام یا منصوبہ میں لگانا تقریباً ناممکن ہے۔ قابل اعتماد مضراب یا قابل اعتماد شریک کا حصول ہر ایک کے بس کی بات نہیں ہے۔ بینکوں کے ذریعے یہ کام بہت آسانی سے ہو جاتا ہے۔

پھر عالمی سطح پر جو تجارتی اور اقتصادی سرگرمیاں ہیں مثلاً درآمد و برآمد کا نظام ہے، مختلف ممالک کے آپس میں معاشری روابط ہیں، تجارتی لین دین ہے، ان سب کے لیے ضروری ہے کہ ایک ایسا ادارہ موجود ہو جو اس پورے عمل میں رابطہ کا فریضہ انجام دے۔ رابطہ کا یہ فریضہ بڑی حد تک بینک انجام دیتے ہیں اور بینکوں کے ذریعے یہ کام بہت آسانی سے ہو جاتا ہے۔ پھر جو لوگ بین الاقوامی سطح پر لین دین کرنا چاہتے ہیں یا جن کا درآمد کا کاروبار ہوتا ہے، ان کو مختلف ممالک کے قوانین سے واقفیت حاصل کرنی پڑتی

ہے۔ ہر ملک کے ٹیکسوس کا نظام جاننا پڑتا ہے۔ یہ مہارتیں حاصل کرنا ہر ایک کے بس کی بات نہیں ہوتی۔ نہ ہر شخص یہ مہارتیں حاصل کر سکتا ہے۔ پاکستان کے کسی شہر میں مثال کے طور پر سیالکوٹ یا گوجرانوالہ میں بیٹھا ہوا ایک تاجر جب جرمنی اور کینیڈا سے کوئی سامان منگوانا چاہتا ہے یا جاپان اور سنگاپور کا کوئی تاجر گوجرانوالہ اور سیالکوٹ کا بنا ہوا سامان خریدتا ہے تو نہ سیالکوٹ اور گوجرانوالہ کے تاجر کے لیے ممکن ہے کہ جرمنی، جاپان اور دوسرے ممالک کے قوانین سے مکاہقہ و اتفاقیت حاصل کرے اور نہ یہاں بیٹھے بیٹھے وہاں کے ٹیکسوس کے نظام سے واقفیت حاصل کرنا آسان کام ہے۔ بینکوں کے پاس یہ مہارتیں پہلے سے دستیاب ہوتی ہیں اور ان کی مدد سے یہ کام بہت آسانی کے ساتھ ہو سمجھاتا ہے۔ بینکوں کے کروار کو اگر ختم کر دیا جائے اور یہ ذمہ داری کسی اور ادارے یا اداروں کے سپردنه کی جائے تو میں الاقوامی تجارت کا نظام چشم زدن میں درہم برہم ہو سکتا ہے۔ میں الاقوامی تجارت کا نظام درہم برہم ہونے کے معنی یہ ہیں کہ پوری دنیا کا نظام معیشت، درآمد و برآمد کا سارا سلسلہ چشم زدن میں زین بوس ہو جائے۔ ①

### مروجه اسلامی بینکوں کا کردار ایک سوالیہ نشان؟

صحیح اسلامی بینکاری کا قیام از حضروی ہے لیکن مروجه اسلامی بینکاری پر تنکیہ کرنا اور لوگوں کو یہ طفل تسلیاں دینا کہ یہ تو ایک نوزائیدہ نظام ہے اور رفتہ رفتہ بہتری کی طرف بڑھے گا یہ بات مبنی بر انصاف نہیں۔ بلکہ یہ نظام اب بہتری نہیں ابتری کی طرف بڑھ رہا ہے۔ عجب نوزائیدہ ہے کہ ستر اسی سال میں جوال ہی نہیں ہوا!!! مروجه اسلامی بینکاری کی حیثیت ایک پروڈیکٹ کی مانند ہے جو مارکیٹ کی طلب کے مطابق کام کر رہی ہے۔ ابتداء میں اس نظام میں اتنی پیچیدگیاں نہیں تھیں مگر مرض بڑھتا گیا جوں جوں دوا کی۔ جیسے یہ نظام پھیلتا پھولتا رہا ویسے ویسے اس کی اسلامیت بھی مشکوک ہونے لگی۔

جن احباب نے اسلامی بینکوں کے سسٹم کو پڑھا، ان کے طرز عمل و طریقہ تعامل کا گہرائی سے مطالعہ کیا، اور اس نظام کے ارتقائی مرافق کا بغور مطالعہ کیا وہ یہ بات انتہائی وثوق سے کہتے ہیں کہ اسلامی بینک بجائے اس کے کہ بہتر اور اچھا نظام تشکیل دیں اور اپنی خامیاں دور کریں وہ کرشم بینکوں کے ساتھ مذاہمت اور میلان کی پالیسی پر قائم ہیں۔

### اسلامی بینکاری کی موجودہ صورت حال

اسلامی بینکاری سسٹم سے واقفیت کے بعد ہمیں یہ بات کہنے میں کوئی تاہم نہیں کہ اسلامی بینک مکمل طور پر شرعی احکامات کی پاس داری نہیں کرتے اور نہ ہی یہ خود کو اسلامی اصولوں سے ہم آہنگ کرنے کی کوشش کرتے ہیں اس میدان میں کئی دھائیوں کا تجربہ اس امر کا عین شاہد ہے۔

اگر یہ کہا جائے کہ موجودہ اسلامی بینک قرآن کریم اور شریعت اسلامیہ کے معین کردہ تین بنیادی مبادی کے حصول میں مکمل طور پر ناکام ہو چکے ہیں تو یہ غلط نہیں ہو گا۔

کیونکہ صحیح اسلامی بینکاری کے قیام کے لئے ان تین بنیادی مبادی کا ہونا ضروری ہے۔

**1** مال لوگوں کے گزران کے قائم رکھنے کا ذریعہ بنے اور بے وقوف اور کم عقل لوگوں کی شاہ خرچیوں اور فضول خرچیوں کا سبب نہ بنے۔

{وَلَا تُؤْتُوا السَّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيمًا وَأَرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَأَكْسُوهُمْ  
وَقُولُوا إِلَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا} [النساء: 5]

عقل لوگوں کو اپنا مال نہ دے وجب مال کو اللہ تعالیٰ نے تمہاری گزران کے قائم رکھنے کا ذریعہ بنایا ہے۔

**2** مال صرف دولت مندوں کے ہاتھوں میں گردش کرتا نہ رہ جائے۔

کی لایا کون دُوْلَةَ بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ [الحشر: 7]

تاکہ تمہارے دولت مندوں کے ہاتھ میں ہی یہ مال گردش کرتا نہ رہ جائے۔

**3** معاشری نظام اور اس کی پالیسیاں عدل پر قائم ہوں ان میں ظلم کا شانہ نہ پایا جائے۔

فرمان باری تعالیٰ ہے:

{وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَقْطُلُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ} [البقرة: 279]

ہاں اگر تو بہ کرو تو تمہارا اصل مال تمہارا ہی ہے، نہم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔

اگر بعض انصاف دیکھا جائے تو اسلامی بینکوں کے پاس ان تینوں مبادی کا فائدan ہے۔ بینکوں کی شرائط، کاروباری پالیسی، اور پیکچرز دیکھنے سے یہی اندازہ ہوتا ہے کہ غریب کو یہاں سے کچھ نہیں مل سکتا۔ پھر رقم کے تناسب سے ویٹ دینا، بینک کا خود کو کسی بھی موقع خسارے سے بچانے کیلئے من مرضی کے ضوابط

متعین کرنا، صارفین کی رقوم میں اپنی صوابدید پر تصرف کرنا اور صارفین کو تمام معاملے سے بالکل بے خبر رکھنا، اپنے حصے کو زیادہ ویٹ دینا، تاخیر پر بلا امتیاز محتاج وغیر محتاج کے صدقہ واجب کرنا یہ سب وہ معاملات ہیں جن کا شریعت سے دور دور کا بھی واسطہ نہیں اور تجربہ بھی اس امر کا شاہد ہے کہ محض نام بدل دئے گئے ہیں کام وہی ہیں۔ موجودہ صورت حال میں اگر اسلامی بینکوں کے ماہرین یہ سمجھتے ہیں کہ وہ حقیقی اسلامی نظام لانا چاہتے ہیں تو یہ لوگوں کی آنکھوں میں دھول جھونکنے کے متراffد ہے۔

آج کی دنیا میں معيشت کا جو بنیادی مسئلہ ہے وہ غریب اور ضرورت مند کا استھان، بے روزگاری کی بڑھتی ہوئی شرح، اقتصادی نظام معيشت میں عدم توازن اور کساد بازاری ہے۔ ان تمام کی بنیادی وجہ معاشرے میں مستقل بنیادوں پر ایک عادلانہ معاشی نظام کی عدم بحالتی ہے، لہذا معاشرے کی ترقی ایک مصنفانہ عدالت اور اخلاقی تقسیم کے بغیر ممکن نہیں ہے جو کہ محض شریعت اسلامی سے ہی ممکن ہے۔

اسلامی بینکوں میں جو اسلامی پروڈکٹس پیش کی جا رہی ہیں وہ بنیادی طور پر چھ ہیں۔

ا: مضاربہ ۲: مشارکہ : ۳: مرابحہ ۴: اجارہ ۵: سلم ۶: استصناع

المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر نے بفضل اللہ و توبیقہ ”اسلامی بینکاری شرعی میزان میں“ کے عنوان پر ایک سینیما کا اہتمام کیا جس میں اکابر علماء کرام نے حاضر ہو کر مروجہ اسلامی بینکاری میں موجود قسم کی بخوبی نشاندہی فرمائی تھیں اس سینیما کے تمام مقالہ جات المدینہ سینٹر کی ویب سائٹ ([www.islamfort.com](http://www.islamfort.com)) سے ڈاؤن لوڈ کر سکتے ہیں نیز الیمان کی اس خصوصی اشاعت میں بھی مروجہ اسلامی بینکاری کی ان چھ کی چھ پروڈکٹس پر سیر حاصل بحث کی گئی ہے اور اس کی جملہ خامیوں کو واضح کیا گیا ہے کہ اسلامی بینک جس طرز پر ان پروڈکٹس کو استعمال کر رہے ہیں وہ ظلم واستھان سے محفوظ نہیں۔

ایک غلط فہمی:

لوگوں میں بالعموم یہ تصور پایا جاتا ہے کہ اسلامی بینک کیلئے صرف سود سے پاک ہونا ہی کافی ہے۔ لیکن یہ غلط فہمی ہے اسلامی بینک کھلانے کے لیے اس کا صرف غیر سودی ہونا کافی نہیں ہوتا بلکہ تمام معاملات میں شرعی احکام کی پابندی ضروری ہوتی ہے۔ چنانچہ ماہرین اسلامی بینکاری کی تعریف یوں کرتے ہیں:

المصرف الإسلامی هو : مؤسسة مالية مصرفيّة تزاول أعمالها وفق أحكام

الشريعة الإسلامية.<sup>①</sup>

”اسلامی بینک سے مراد بینگ متعلق ایسا مالیاتی ادارہ ہے جو اپنے معاملات شرعی احکام کے مطابق انجام دے“۔

عرب دنیا کے معروف ماہر معشا شیات ڈاکٹر عبدالرحمن یسری بینک کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہیں : اسلامی بینک سے مراد بینکاری کا وہ ادارہ ہے جو اپنے تمام معاملات میں، سرمایہ کاری کی تمام سرگرمیوں میں، اپنے انتظامی امور میں اسلامی شریعت کے احکام کا مکمل التزام کرے، شریعت کے مقاصد کی تکمیل کو اپنا ہدف سمجھے اور ایک مسلم معاشرے کی مالی اور مصرفی ضروریات کا اندر وون ملک اور بیرون ملک اہتمام کرے۔<sup>②</sup>

ڈاکٹر فیض یونس مصری اسلامی بینکاری پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں : ”بینک فقط حرام امور کے عدم ارتکاب سے مکمل اسلامی نہیں بن جاتا بلکہ اس کے مکمل اسلامی بننے کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ اس کے معاملات اپنی شرائط، ارکان اور اختیارات کے لحاظ سے بھی شریعت کے احکام کے موافق ہوں۔۔۔ خلاصہ کلام یہ کہ اسلامی بینک وہ نہیں ہے جو صرف سودا اور حرام امور سے اجتناب کرے بلکہ اسلامی بینک وہ ہے جو ممنوعہ امور کے ساتھ شرعی احکام کی بھی پابندی کرے۔“<sup>③</sup>

خلاصہ کلام یہ کہ : اسلامی بینکاری سسٹم کے قیام میں اہل علم ماہرین فن کی کاؤشیں قابل ستائش ہیں، جن کے پچھے یقیناً للہیت اور جذبہ اخلاص کا بہت بڑا عمل دخل تھا لیکن رفتہ رفتہ یہ نظام ایسے افراد کے ہاتھ چڑھ گیا جنہوں نے اس کے اسلامی شخص کو خض اپنی دکان چکانے اور لوگوں کا مال ناقص کھانے کیلئے استعمال کیا۔ اور کئی دہائیاں بیتے کے بعد بھی اگر مروجہ اسلامی بینکوں کے کردار پر نظر ڈالی جائے کہ انہوں نے معاشرے سے ظلم، غربت، افلاس، استھمال کے خاتمے کیلئے کیا کروادا کیا ہے تو جواب ندارد ! اس لئے اسلامی بینکاری کے ماہرین کیلئے بالعموم اور ان بینکوں میں متعین کردہ شرعی ایڈواائزروں پر بالخصوص یہ بھاری ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ اس سسٹم کو مکمل طور پر شرعی خطوط پر استوار کریں، اور عبوری

<sup>①</sup> المصادر الإسلامية بين النظرية والتطبيق: ص 174 للدكتور عبد الرزاق رحيم جدي

<sup>②</sup> بحوالہ: محاضرات معيشت و تجارت ص 375-374

<sup>③</sup> المصادر الإسلامية: ص 8 بحوالہ دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم ص 116

دور کے لئے کئے جانے والے اقدامات سے باہر آ کر معاشرے اور ملت کی بہتری کیلئے پالیسیاں ترتیب دیں۔ اس کے ساتھ ساتھ ان علماء کرام اور مفکرین ملت اسلامیہ کے کاندھوں پر بھی بہت بڑی ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ آگے بڑھ کر امت مسلمہ کی معاشی میدان میں رہنمائی کریں۔ اور ایک صحیح اسلامی بینکاری نظام متعارف کرائیں جس کی آبیاری شریعت مطہرہ کے رہنمایا صنولوں سے ہو۔ نیز مخصوص معاشی نظام کو اسلامی بنانے کی نہیں بلکہ اس میدان میں کام کرنے والے عمل کی بھی اسلامی تربیت اور اسلامی مالیاتی اداروں میں اسلامی ماحول دینا بھی ضروری ہے۔ آج کے اسلامی بینک دعویٰ تو اسلامی ہونے کا کرتے ہیں لیکن بینک کی عمارت میں داخل ہوتے ہی اس دعوے کی قلعی محل جاتی ہے۔ غالب عمل شرعی تعلیم و تربیت سے کورا ہوتا ہے خواتین و مردوں کا اختلاط اور بے پردوگی سر عام ہے۔ نمازوں کے اوقات میں بھی اسلامی بینک کا عمل مصروف عمل ہوتا ہے جبکہ سبدنا عمر رضی اللہ عنہ توجہ کسی فرد کو کوئی ادارتی یا ریاستی ذمہ داری سونپتے تو سب سے پہلے اس کی نماز چیک کرتے اور فرماتے کہ

"إن أهُمْ أَمْوَالَكُمْ عِنْدِي الصَّلَاةُ فَمَنْ حَفِظَهَا وَحَفَظَ عَلَيْهَا حَفْظَ دِينِهِ وَمَنْ ضَيَّعَهَا فَهُوَ لِأَسْوَاهَا أَضَيْعَ"

ترجمہ: تھمارے معاملات میں میرے نزدیک سب سے اہم چیز نماز ہے جس نے اس کی پابندی کی اس نے اپنادین محفوظ کر لیا اور جس نے اسے ضائع کر دیا تو وہ دیگر چیزوں کا سب سے زیادہ ضائع کرنے والا ہو گا۔

الغرض مخصوص نظام کی نہیں بلکہ تہذیب و تطہیر نفس کی بھی ضرورت ہے مقصد صرف اسلامی مالیاتی نظام تعمیل دینا نہیں بلکہ پورے ادارے کی اسلامائزیشن ضروری ہے۔

أَعُنَّا اللَّهَ عَلَى ذَلِكَ أَنَّهُ وَلِي التَّوْفِيقِ

وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّداً وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ



# البيان

## سرمایہ دارانہ نظام کے نتائج The Consequences of the Capitalism

عثمان صدر ①

گر شدہ دو صدیوں سے سرمایہ دارانہ نظام نے دنیا کو اپنے شکنجے میں جکڑ رکھا ہے، یہ وہ نظام ہے جو نہ صرف جسمانی بلکہ مالی اور ذہنی ظلم و استبداد پر مشتمل ہے، جس کی بنیاد میں غریبوں کا خون اور چوپی پر ارتکاز دولت ہے، جس نظام کی نس نس میں لالج و حرص بھری ہے، اس نظام کے سر کردہ لوگ اپنے پیٹ کا جہنم لئے پوری دنیا میں دندناتے پھرتے ہیں اور دولت کا ایندھن اس جہنم کی آگ کو ٹھنڈا کرنے کے بجائے مزید بھڑکاتا ہے۔ دنیا کی تمام بڑی حکومتیں، بڑی بڑی کمپنیاں اور تمام بینک اس نظام کے آله کار ہیں، اور صدر افسوس کہ مزعومہ اسلامی بینک بھی اسی نظام کی انگلی تھام کر چل رہے ہیں۔ اس نظام سے پہلے بھی دنیا میں غریب بستے تھے لیکن اب غریب کا جینا بھی محال ہے، دولت مند بھی رہا کرتے تھے لیکن ان کی آنکھوں پر یوں لالج کی پٹی نہ بندھی ہوا کرتی تھی۔ گر شدہ دو صدیوں کی تقریباً تمام جنگیں اسی نظام کی بقا اور اس کے سر کردہ افراد کے مفادات کے تحفظ کی خاطر لڑی گئیں اور لاکھوں بلکہ کروڑوں افراد ان جنگوں کی بھیت چڑھادئے گئے۔ جنگِ عظیم اول اور دوم اور حالیہ عراق اور افغانستان کی جنگیں ہمارے لئے نمونہ عبرت ہیں۔ سرمایہ دارانہ نظام کے بھیانک اثرات پوری دنیا میں اپنی خوفناکی کے ساتھ موجود ہیں، ان میں چند حقائق بطور عبرت کے پیش نظر ہیں:

### عالمی غربت کے حوالہ سے چند حقائق

آمدی میں ظالمانہ تقسیم

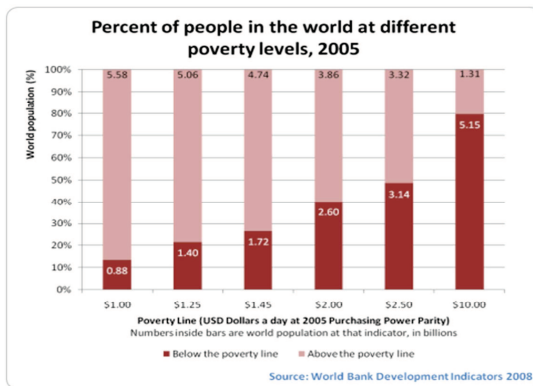
③ دنیا کی نصف آبادی یعنی تقریباً ساڑھے تین ارب افراد کی یومیہ آمدی 2.50 ڈالر (تقریباً 246

روپے) سے بھی کم ہے۔

① دنیا کی 80 فیصد آبادی یعنی تقریباً ساڑھے پانچ ارب افراد کی یومیہ آمدنی 10 ڈالر (تقریباً 984

روپے) ہے یعنی 300 ڈالر

یا 29500 (ماہانے)



② دنیا کے غریب افراد جو کہ عالمی آبادی کا چالیس فیصد ہیں، عالمی آمدنی میں ان کا حصہ صرف پانچ فیصد ہے، جبکہ دنیا کے امیر افراد جو کہ عالمی آبادی کا صرف بیس فیصد ہیں، عالمی آمدنی کے تین چوتھائی حصے پر قابض ہیں۔



① World Bank Development Indicators

② Shaohua Chen and Martin RavallionWorld Bank, August 2008

③ 2007 Human Development Report(HDR) ,United Nations Development

Program, November 27,2007,p.25

### بھوک کی تائی دنیا

36 دنیا میں روزانہ تقریباً ایک ارب افراد بھوک کے سوتے ہیں۔

37 دنیا میں روزانہ بچپسیں ہزار افراد بھوک کے سبب موت کے منہ میں چلے جاتے ہیں۔ ①

### ارتفاع دولت

64 2006 میں دنیا کی مجموعی (GDP) 48.2 ٹریلیون ڈالر تھی (تقریباً 482 کھرب ڈالر)، جبکہ دنیا کی آبادی ساڑھے چھارب تھی۔

65 دنیا کے فقط 497 ارب پتی افراد جو کہ عالمی آبادی کا 0.000008 فیصد ہیں ان کی دولت 3.5 ٹریلیون ڈالر (35 کھرب ڈالر، یا 345 کھرب روپے) تھی، جو کہ عالمی GDP کا 7.26% فیصد ہے۔

66 کم آمدنی والے ممالک (LIC. Low Income countries) جن کی مجموعی آبادی ڈھائی ارب ہے ان کی مجموعی آمدنی 1.6 ٹریلیون ڈالر (16 کھرب ڈالر) ہے۔ ②



### امیر اور غریب میں فرق

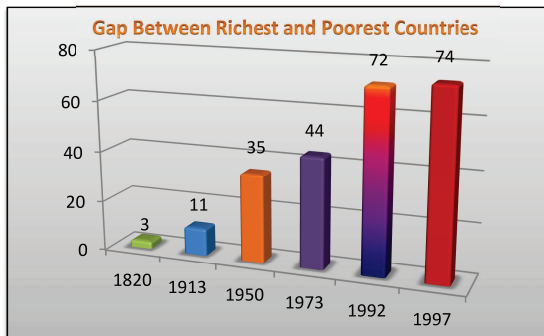
67 ایک طویل مدتی تحقیق سے ثابت ہوا ہے کہ 1820ء میں امیر اور غریب ممالک کے درمیان فرق کا تناسب = 1 کا تھا۔ یہ فرق رفتہ رفتہ بڑھنا شروع ہوا اور گلو بلازیشن کے بعد (تقریباً 1960ء سے) اس فرق میں بہت تیزی سے اضافہ ہوا اور یہ فرق = 74 تک جا پہنچا۔ (یعنی امیر ملک کے ایک شہری کی دولت غریب ملک کے 74 شہریوں کے برابر ہے)۔ ③

① Hunger and World Poverty Sources: United Nations World Food Program

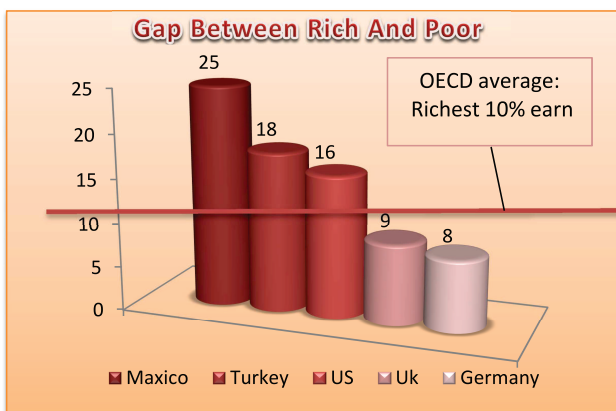
② World Bank Key Development Data Statistics, World Bank, accessed March 3, 2008

Luisa Kroll and Allison Fass, The World's Richest People, Forbes, March 3, 2007

③ 1999 Human Development Report, United Nations Development Programme



عالی اقتصادیات کا چیمپن سمجھے جانے والے ملک امریکہ اور دیگر کئی ترقی یافتہ ممالک کی اپنی آبادی میں یہ فرق تشویشناک حد تک بڑھ چکا ہے۔ (OECD Organization of Economics) کے مطابق امریکہ میں یہ تناسب  $16 = 1$  کا ہے، یعنی ایک امیر امریکی کی دولت سولہ (16) غریب امریکیوں کے برابر ہے۔ ①

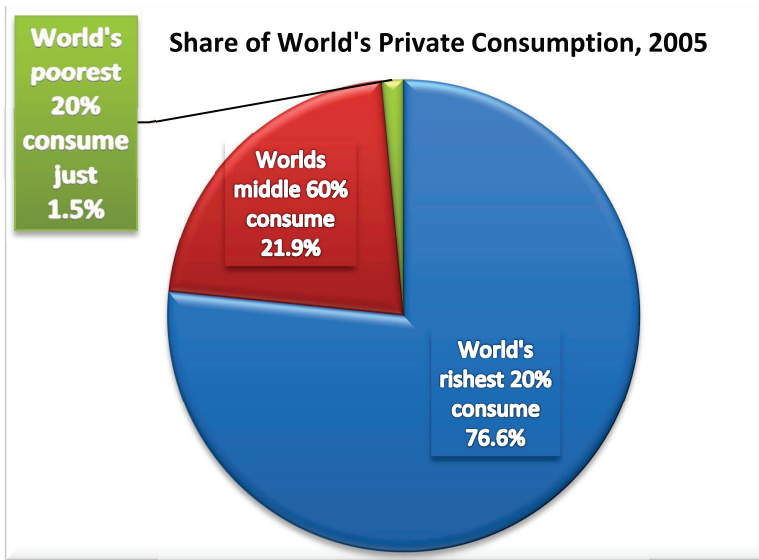


### بھوک اور عمیاش

پوری دنیا میں ذاتی اخراجات کی مدد میں خرچ کی جانی والی رقم میں دنیا کے 20 فیصد غریب افراد کا حصہ صرف 1.5 فیصد ہے، اس کے مقابلہ میں 20 فیصد امیر افراد کا حصہ 6.76 فیصد ہے۔ ②

① OECD 2005

② World Bank, August 2008



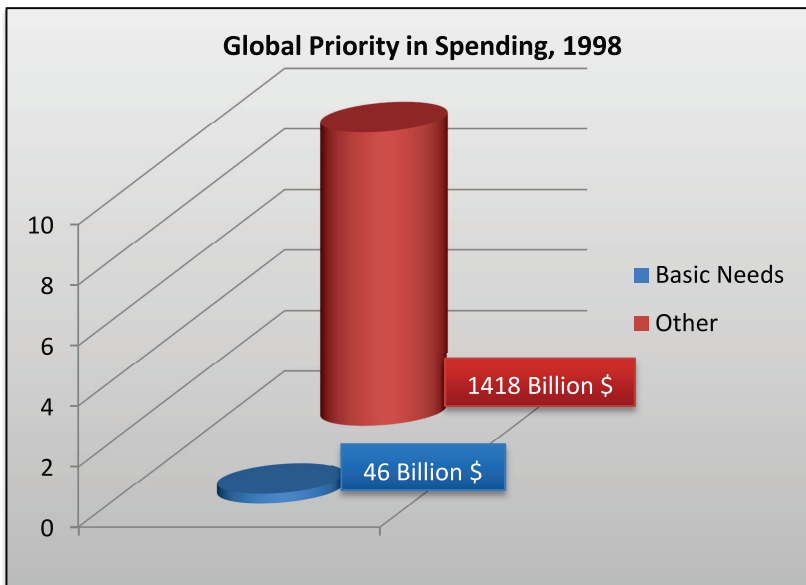
2 عالمی اخراجات میں عدم توازن کی وجہ سے اخراجات کے رجحان میں بھی بہت فرق ہے، عمیشی اور آسانیات میں خرچ کی جانے والی رقم اس رقم سے کہیں زیادہ ہے جو بنیادی ضروریات پر خرچ کی جاتی ہے۔<sup>①</sup>

| Global Priority                 | \$US Billions |
|---------------------------------|---------------|
| Cosmetics in the United States  | 8             |
| Ice cream in Europe             | 11            |
| Perfumes in Europe and the US   | 12            |
| Pet foods in Europe and the US  | 17            |
| Business entertainment in Japan | 35            |

①United Nations Human Development Report 1998, Chapter 1, p.37

|                                |             |
|--------------------------------|-------------|
| Cigarettes in Europe           | 50          |
| Alcoholic drinks in Europe     | 105         |
| Narcotics drugs in the world   | 400         |
| Military spending in the world | 780         |
| <b>Total</b>                   | <b>1418</b> |

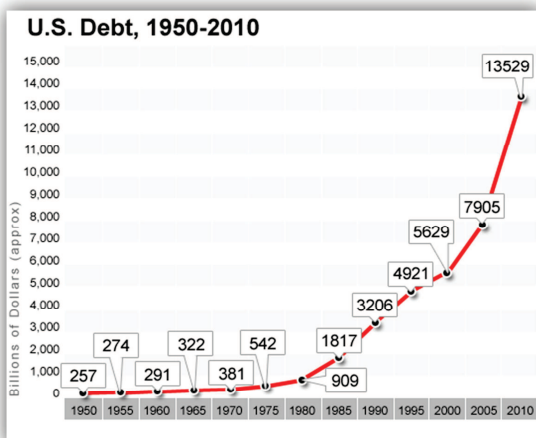
| Global Priority                   | \$US Billions |
|-----------------------------------|---------------|
| Basic education for all           | 6             |
| Water and sanitation for all      | 9             |
| Reproductive health for all women | 12            |
| Basic health and nutrition        | 13            |
| Basic education for all           | 6             |
| <b>Total</b>                      | <b>46</b>     |



### قرض اور سود

سرمایہدارانہ نظام کی بنیاد دراصل قرض اور اس پر حاصل کردہ سود ہے۔ قرض اور سود کے اس عفیریت نے پوری دنیا کی معيشت کو بری طرح جگڑ رکھا ہے۔ سودی قرض کی ہولناکی کے متعلق پند حقائق درج ذیل ہیں:

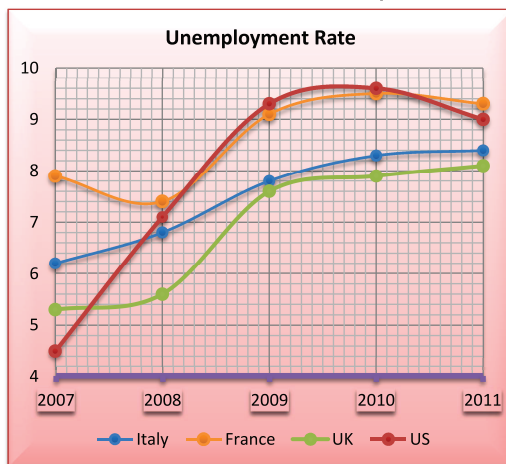
- ❶ پوری دنیا کا مجموعی قرضہ 51 ٹریلین ڈالر (510 کھرب ڈالر) کے قریب ہے۔ اور پوری دنیا کی مجموعی آمدنی (GDP) 69.98 ٹریلین ڈالر ہے۔ یعنی دنیا کا مجموعی قرضہ پوری دنیا کی مجموعی آمدنی کا 73 فیصد ہے۔
- ❷ اس قرضہ میں ہر منٹ میں تین ملین ڈالر کا اضافہ ہو رہا ہے، یعنی ہر چھ گھنٹے میں ایک بلین، ہر روز چار بلین، ماہانہ ایک سو بیس بلین اور سالانہ 1.4 ٹریلین ڈالر کا اضافہ ہو رہا ہے۔ ①
- ❸ دنیا کی سپر پاور کی معيشت قرضوں کے دلدل میں بری طرح پھنسنی ہے، اور دنیا میں کسی بھی ملک پر سب سے زیادہ قرضہ امریکہ ہی پر ہے، یعنی تقریباً 14 ٹریلین ڈالر، جس کا صرف سود ہی 662 بلین ڈالر ہے، جو کہ پاکستان کے مجموعی قرضہ (117 بلین ڈالر) سے چھ گنازیادہ ہے۔



①The Economist, The Global Debt Clock

### بیروز گاری

قرض کے جال میں جگڑی معیشت نے ایک اور عفریت کو جنم دیا ہے جسے دنیا بیروزگاری کے نام سے جانتی ہے۔ یعنی ایسا شخص جو ہر مندر ہو، باصلاحیت ہو رزق کمانے کی استطاعت رکھتا ہو، وہ صرف اس لئے بیکار ہے اور اس کے گھروالے اس لئے غریب ہیں کہ سرمایہ دار زیادہ کمانے کی حوصلہ میں انتہائی محدود افراد کو اجرت پر رکھتا ہے۔ اگرچہ بیروزگاری کے اور بہت سے اسباب ہیں لیکن ان سب میں ایک بات مشترک ہے کہ ان تمام اسباب نے سرمایہ دارانہ نظام کی کوکھ سے جنم لیا ہے۔ بیروزگاری کے عفریت سے ترقی پذیر ممالک (Developing Countries) سے کہیں زیادہ ترقی یافتہ ممالک (Developed Countries) متاثر ہیں۔ ①



### نجات کارستہ

ان تمام معاشی و اقتصادی مسائل کا صرف ایک ہی حل ہے کہ اسلامی نظام معیشت کا نفاذ کیا جائے۔ اسلامی نظام معیشت کوئی خواب نہیں، ایک حقیقت ہے، یہ نظام رسول اللہ ﷺ کے مبارک دور سے شروع ہوا، عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور میں اپنے کمال کو پہنچا اور عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے دور میں اس کے ثمرات و نتائج برآمد ہونا شروع ہوئے، یہی واحد نظام ہے جو پانچ سو سال کے طویل عرصہ تک اپنی مکمل آب

وتاب سے دنیا میں موجود رہا، جبکہ کوئی بھی نظام معیشت ڈیڑھ سو سال سے زائد عرصہ تک زندہ نہ رہ سکا، حتیٰ کہ موجودہ سرمایہ دارانہ نظام بھی اپنے تمام تر جدید وسائل، اثر و رسوخ، پرکشش دعووں کے باوجود ایک صدی کا مکمل عرصہ بھی طے نہ کر پایا اور اپنی موت آپ مرنے لگا ہے۔

یہی وہ نظام تھا جس نے عرب کے بداؤں کو دنیا کی سپر پاور بنا دیا، غربت کا ایسا خاتمہ کیا کہ ڈھونڈنے سے بھی کوئی غریب نہ ملتا، جس کا Debt to GDP بالکل صفر تھا، جس میں Unemployment Rate صفر تھا، اس سنہری دور کی چند مشاہیں پیش نظر ہیں:

❷ امیر المؤمنین عمر الفاروق رضی اللہ عنہ کے دور میں اسلامی نظام معیشت کے فیوض و برکات اس طرح عام ہوئے کہ سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ میں کے صدقات جمع کرنے کیلئے مقرر ہوئے وہاں انہوں نے بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد "تو خذ من أغنياءهم و ترد على فقراءهم" کہ زکاۃ ان کے اصحاب ثروت سے وصول کی جائے گی اور ان کے محتاج افراد کی طرف لوٹادی جائے گی، کی تعلیم کی۔ تمام ضرورت مندوں میں تقسیم کے بعد بھی ایک تہائی مال نفع رہا وہ انہوں نے دربار امارت میں پیش کر دیا تو امیر المؤمنین فاروق عظیم رضی اللہ عنہ نے اسے وصول کرنے سے انکار کر دیا اور فرمایا: "لم أبعثك جائياً ولا آخذداً جز يه ولكن بعثتك لتأخذ من أغنىاء الناس فترد على فقراءهم" میں نے تمہیں مال اکٹھا کرنے یا جزیہ وصول کرنے نہیں بھیجا تھا میں نے تمہیں اس کام پر مقرر کیا تھا کہ ان کے مالدار لوگوں سے وصول کرو اور ان محتاج اور فقیر لوگوں تک پہنچا دو، سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے جواب دیا "ما بعثت اليك بشيء وأنا أجده أحداً يأخذ منه مني" میں نے یہ مال آپ کی طرف اس وقت بھیجا کہ مجھے یہاں کوئی وصول کرنے والا نہیں ملا۔

اس سے اگلے سال سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے صدقات کی مدد میں موصول ہونے والے مال کا نصف بیت المال کے لئے ارسال کر دیا تو امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ نے پھر وہی بات کی اور سیدنا معاذ بن جبل نے وہی جواب دیا تیرے سال یہا کہ سیدنا معاذ بن جبل کو یہ میں صدقہ لینے والا کوئی نہ ملا اور انہوں نے تمام جمع شدہ مال دار الخلافہ مدینۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بھجوادیا، خلیفہ ثانی عمر الفاروق رضی اللہ عنہ نے پھر کہا کہ میں نے تمہیں مال اکٹھا کرنے یا جزیہ وصول کرنے کے لئے متعین نہیں کیا تھا اور

سیدنا معاذ بن جبل نے وہی جواب دیا "ما وجدت أحداً يأخذ مني شيئاً" ①

جناب عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ (جنہیں پانچواں خلیفہ راشد بھی کہا جاتا ہے) نے عراق میں اپنے والی "عبد الحمید بن عبد الرحمن کو لکھا کہ: "آخر ج للناس أعطياتهم، آخر ج للناس أعطياتهم" لوگوں کو ان کے مقررہ وظیفہ پہنچا تو اس نے جواب میں لکھا سب کو ان کے مقررہ وظائف دینے کے بعد بھی بیت المال میں صدقات کا مال باقی ہے تو خلیفہ نے اسے حکم دیا "أنظر كل من أدادن في غير سفة ولا سرف فاقض عنه" جائزہ لو کہ جس شخص نے بھی حماقت پر قرض نہ لیا ہوا ورنہ ہی فضول خرچی کی بناء پر مقرض و غش ہو گیا ہواں کا قرض ادا کردو۔

حاکم عراق عبد الحمید بن عبد الرحمن نے جواب دیا کہ اس طرح کے مقرضوں کا قرض بھی ادا کر دیا گیا ہے تاہم بیت المال میں زائد مال بدستور موجود ہے اس پر خلیفہ نے اسے لکھا "أنظر كل بكر ليس له مال فشاء أن تزوجه فزوجه وأصدق عنه" اچھی طرح دیکھو جو کوئی غیر شادی شدہ چاہتا ہو کہ تم اس کی شادی کرو تو اس کے نکاح کا اہتمام کرو اور اس کا حق مہر بیت المال سے ادا کرو، اس نے جواب دیا "أني قد زوجت من وجدت من" اس طرح کا جو آدمی بھی مجھے ملا اس کا نکاح کر چکا ہوں۔ تو خلیفہ نے حکم دیا "انظر من كانت عليه جزية فضعف عن أرضه فالسلفة ما يقوى به على عمل أرضه فانا لا نزيدهم لعام ولا عامين"؟ "اگر کوئی جزیہ دینے والا اپنی زمین کی آمدن سے جزیہ دینے کے قابل نہیں رہا تو اس کو اتنا قرض دو جس سے وہ اپنی زمین سنوار سکے ہم ان سے ایک سال نہیں بلکہ دو سال تک کچھ تقاضا نہیں کریں گے" ②

اسلامی نظام معيشت کی افادیت سمجھنے کے لئے یہ دو مثالیں ہی کافی ہیں، ہمارا یقین ہے کہ جب ایسے دور میں غربت کا خاتمہ ممکن ہے جب تجارت کے لئے ناکافی وسائل ہوں، زراعت میں بے پناہ ترقی نہ ہونے کے باوجود تمام افراد کو مناسب غذا مہیا ہو، وسیع پیمانے پر کاروبار نہ ہونے کے باوجود تمام افراد کو روزگار ملے، تو موجودہ دور میں ان تمام وسائل کے ہوتے ہوئے یقیناً ان مقاصد کا حصول بہت ممکن ہے۔

البيان



فکرونظر

# طمع و حرص

## علامات قیامت کی روشنی میں

فضیلۃ الشیخ علامہ عبد اللہ ناصر حرمانی حفظہ اللہ

فرمان باری تعالیٰ ہے:

**الْهُكْمُ لِلَّٰهِ كُلِّهِ وَالنَّعْمٌ مِّنْهُ وَالْمُنْكَرُ عَنْهُ** ○ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ  
 حَتَّىٰ زُرُّتُمُ الْمَقَايِّرَ ○ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ○ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ  
 تَعْلَمُونَ ○ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِيْنِ ○ لَتَرَوْنَ الْجَحِيْمَ ○ ثُمَّ لَتَرَوْنَهَا عَيْنَ  
 الْيَقِيْنِ ○ ثُمَّ لَتَسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعْيِمِ ○ [التكاثر-8]

ترجحہ: زیادتی کی چاہت نے تمہیں غافل کر دیا۔ یہاں تک کہ تم قبرستان جا پہنچے۔ ہرگز نہیں تم عنقریب معلوم کر لو گے۔ ہرگز نہیں پھر تمہیں جلد معلوم ہو جائے گا۔ ہرگز نہیں اگر تم یقین طور پر جان لو۔ تو بے شک تم جہنم دیکھ لو گے۔ اور تم اسے یقین کی آنکھ سے دیکھ لو گے۔ پھر اس دن تم سے ضرور بالاضر و نعمتوں کا سوال ہو گا۔

① مشرف العام المدينة اسلامك ريسروج سینٹر کراچی

معاشی معاملات کے حوالے سے عموماً انتہائی اہم شرعی اصول بیان ہوئے ہیں جن کو موجودہ بدیکاری سسٹم میں راجح کرنے کا مطالبہ کیا جاتا ہے۔ اور ان شرعی اصولوں کیلئے عہد صحابہ کی عملی بے شمار مثالیں بیان ہوتی ہیں۔ لیکن یہاں جو بات قابل غور ہے وہ یہ کہ ان شرعی اصولوں کی رو سے عہد صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین میں جو مضاربہ اور مشارکہ یا کوئی بھی اور معاشی معاملہ سر انجام پاتا تھا وہ دراصل دو بھائیوں کا مضاربہ، مشارکہ اور معاملہ ہوتا تھا جو سراسر اخلاق اور جذبہ تعاون کے تحت ہوتا تھا۔ مگر آج کل کے مالیاتی اداروں اور بینکوں میں یہ اخلاص اور تعاون کا جذبہ ناپید ہے! بینک کا خلاصہ جو مجھے سمجھ آیا ہے اس کا نچوڑ کچھ یوں ہے کہ کسی بھی شخص کے اچھے وقت کا ساتھی، اس پر اگر براؤقت آجائے اور بینک کا کوئی حق اس سے منسلک ہو تو وہ اسے نچوڑ کر وہاں مارتا ہے کہ جہاں اس کو پانی تک نہیں ملتا۔ موجودہ معاشرے میں نہ اخوت ہے اور نہ ہی جذبہ تعاون نہ خیر خواہی!

دراصل موجودہ معيشت کی بنیادی خرابی کو اگر دیکھا جائے تو دیگر معاملات کی گتھی سلب ہونا آسان ہو جاتا ہے، اور شریعت کے ان سنبھلے اصولوں پر کار بندر ہنا اور انہیں اپنی زندگی میں نافذ کرنا بھی نہیاں آسان ہو جاتا ہے جسے لوگ آج کل بہت مشکل تصور کرتے ہیں۔ اور وہ بنیادی خرابی ہے مال کی حرص جو علامات قیامت میں سے ایک اہم علامت ہے۔ اس موضوع کی اساس نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک حدیث ہے جو کہ مستدرک حاکم ﷺ میں صحیح سند سے منقول ہے۔ عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "اقربت الساعۃ"۔ "قیامت قریب آتی جا رہی ہے اور جوں جوں لوگ قیامت کے قریب بڑھ رہے ہیں، "لَا يَزِدُ دَادُ النَّاسِ إِلَّا حِرْصًا وَلَا يَزِدُ دَادُهُنَّ مِنَ اللَّهِ إِلَّا بَعْدًا" "لوگ دنیاوی اعتبار سے، مالی اعتبار سے حرص کا شکار ہوئے جا رہے ہیں اور اپنے پروردگار سے دور ہوتے جا رہے ہیں"۔

مذکورہ بالارواحت سے دو باتیں واضح ہوئیں:

اول: یہ کہ مال کی حرص علامات قیامت میں سے ہے۔

دوم: یہ طبع اور یہ حرص اللہ رب الحزت سے دوری کا سبب ثابت ہے۔

یہاں یہ بحث نہیں ہے کہ یہ مالی حرص حلال کی بنیاد پر ہے یا حرام کی بنیاد پر ہے تو پھر یہ انسان انتہائی ترس کھائے جانے کے قابل ہے۔ خواہ وہ انڈسٹریوں اور بڑی کمپنیوں کا مالک ہو لیکن حرام کے قابل ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے: "لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ لَهُمْ نَبْتَ مِنْ حَرَامٍ" ①۔ "جو انسان کا گوشت رزق حرام سے بنتا ہے وہ جنت میں داخل نہیں ہو سکے گا"۔ اور ایک حدیث میں فرمایا: "اللَّحْمُ الَّذِي نَبْتَ مِنْ حَرَامٍ فَالنَّارُ أُولَئِيْ بِهِ"۔ "جو گوشت رزق حرام سے بنتا ہے اس کی حق دار جہنم کی آگ ہے"۔ حرص اگر حرام کی اساس پر ہے تو یہ انسان کے لئے تباہ کن ہے۔ لیکن اگر حلال کی اساس پر ہے تو پھر بھی معیوب ہے۔ صحیح بخاری ② میں حدیث ہے کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ عنہ کو بحرین بطور قاصد بھیجا تاکہ وہ وہاں سے جزیہ کا مال وصول کر کے لائیں۔ ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ عنہ گئے اور مال لے کر آئے جس وقت مدینے میں پہنچ رات کا وقت تھا اور صحابہ کو ان کی آمد کی اطلاع ہو چکی تھی، فوج میں لوگ دور دور سے نماز میں شریک ہوئے جب پیارے پیغمبر محمد رسول اللہ ﷺ نے سلام پھیرا اور پیچھے دیکھا اور دیکھا کہ دور دور سے صحابہ آئے ہوئے ہیں آپ ﷺ کے چہرے پر مسکراہٹ تھی آپ ﷺ نے فرمایا: "لَعْلَكُمْ سَمَعْتُمْ بِقَدْوَمِ أَبِي عَبِيدَةِ"۔ "شاید تم نے سن لیا ہے کہ ابو عبیدہ بحرین سے مال لے کر آگئے ہیں اور اس کی تقسیم ہو گی"۔ آپ ﷺ نے فرمایا: "أَبْشِرُوا وَ امْلُوَا مَا يُسْرِكُمْ"۔ تم خوش ہو جاؤ اور وہ امید لیکر یہاں بیٹھو جو تمہیں خوش کر دے گی، یہاں بخل نہیں ہے یہ مال تم میں تقسیم ہو گا پھر آپ ﷺ نے فرمایا: "وَ اللَّهُ مَا الْفَقْرُ أَخْشِيُ عَلَيْكُمْ وَ لَكُمْ أَخْشِيُ عَلَيْكُمُ الدِّنِيَا أَنْ تُبَسِّطَ عَلَيْكُمْ كَمَا بَسَطْتَ عَلَى مِنْ قَبْلِكُمْ"۔ "مجھے تمہارے بارے میں اندیشہ فقر نہیں ہے کہ تم فقیر ہو جاؤ گے بلکہ مجھے تم پر اندیشہ یہ ہے کہ یہ دنیا تم پر کشاوہ کر دی جائے گی جیسا کہ تم سے پہلے لوگوں پر فراخ کر دی گئی تھی"۔ فنا فسوہ کا تنافسوہ کا۔ "اور تم بھی اس دنیا میں راغب ہو جاؤ گے جیسا کہ تم سے پہلے اس میں راغب ہوئے تھے"۔

① المعجم الكبير للطبراني: حدیث نمبر 309

② صحيح البخاري: باب الجزية والمودعة حدیث نمبر 3158

"فتهلکكم کما اهلكتهم" "اور یہ دنیا کی رغبت اور یہ حرص اور یہ لائچ تمہیں بھی بر باد کر دے گی جیسا کہ ان کو بر باد کر چکی تھی جیسا کہ سابقہ لوگوں کو دنیا نے بر باد کیا اس فراوانی اور مال کے حرص نے۔ کہیں یہ تمہارے اندر یہ مرض پیدا نہ ہو جائے اشارہ امت محمدیہ کی طرف ہے ورنہ صحابہ کرام اس قسم کے حرص سے بالکل پاک تھے جناب عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ: "میں کبھی یہ تسليم کرنے پر تیار نہیں تھا، کہ دنیا کی محبت بھی کوئی چیز ہے اصل محبت تو پروردگار کی اور دار آخرت کی ہے، دنیا کی محبت، دنیا کے مال کی محبت میرا دل نہیں مانتا تھا مگر جب قرآن کی آیت اتری [منکم من یرید الدنیا...]

اس آیت کے نزول کے بعد مجھے یہ مانتا پڑا کہ دنیا کی محبت بھی کچھ دلوں میں ہوتی ہے۔ ①  
مگر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اس چیز سے مبراتھے ان کا تعلق صرف اپنے پروردگار کے ساتھ تھا، محبت صرف اپنے پیارے پیغمبر ﷺ کے ساتھ تھی اور وہ حصول آخرت کے لئے محنت کرتے تھے دنیا کی قطعاً کوئی حرص نہ ہوتی تھی۔ ایک صحابی میدانِ جہاد میں نبی ﷺ کے ساتھ تھفت ہوئی مال غنیمت حاصل ہوا، رسول اللہ ﷺ نے اس کا حصہ دیا کہ تم یہ لے لو اس نے کہا:

"ما تبعتك هذا وإنما اتبعك لكى أرمى هاهنا في سبيل الله وأشار إلى عنقه" ②

"اے رسول اللہ ﷺ میں نے اس دنیا کے مال کی خاطر آپ کی اتباع نہیں کی میرا تو ایک ہی ہدف ہے کہ آپ کے ساتھ کسی جہاد میں یہاں تیر لگے اور شہید ہو جاؤں، شہادت کا تمغا اپنے سینے سے سجا لوں۔"

تو اللہ کے پیارے پیغمبر ﷺ خاموش ہو گئے ایک معمر کے میں یہ صحابی شریک تھا اور شہید ہو گیا اور واقعی دیکھا گیا کہ تیر وہیں پیوست تھا جہاں اس نے اشارہ کیا تھا۔ اب جو اس نے بات کہی تھی کہ میں دنیا کے مال کی خاطر آپ کی اتباع اختیار نہیں کئے ہوئے بلکہ میرا مقصد تو شہادت کی موت ہے۔ تو اس کا مطلب یہ ہو سکتا تھا کہ شاید یہ گھر کا کھاتا پیٹا ہوا سے مال کی حاجت ہی نہ ہو لہذا نبی ﷺ نے فرمایا: "اس

① تفسیر طبری: ص 8035-8038

② سنن النسائي: كتاب الجنائز، الصلاة على الشهداء 1953

کامال دیکھو، سامان دیکھو کوئی کفن کی چادر ہے یا نہیں؟ جب اس کا سامان دیکھا گیا تو کفن کی کوئی چادر بھی نہ نکلی ایک چھوٹی سی چادر تھی کہ سر ڈھانپتے تو پاؤں کھل جاتے اور پاؤں ڈھانپتے تو سر کھل جاتا۔ پھر پیارے پیغمبر مدرس علیہ السلام نے اپنی چادر مبارک عطا فرمائی کہ میرے اس صحابی کو اس میں کفن دے دو۔<sup>①</sup> چھوٹی سی چادر تھی کہ سر ڈھانپتے تو پاؤں کھل جاتے اور پاؤں ڈھانپتے تو سر کھل جاتا۔ پھر پیارے اس صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی سیرت کا اعجاز تھا، حرص اور دنیا کی طمع نہیں تھی مگر پیارے پیغمبر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ جوں جوں دنیا آگے بڑھے گی لوگ دنیا کے اعتبار سے حرص میں گرفتار ہوں گے اور اپنے پروار دگار سے دور ہوتے جائیں گے۔

فرمان باری تعالیٰ ہے:

{الْهُكْمُ لِلَّهِ كُلُّاً وَحْدَةٍ زُرْتُمُ الْبَقَاءِرِ ○ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ○ ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ○ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ○ لَتَرَوْنَ الْجَحِيمَ ○ ثُمَّ لَتَرُوْهَا عَيْنَ الْيَقِينِ ○ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَ إِذِنِ النَّعِيمِ ○} [التکاثر: 8]

تمہیں کثرت مال و اولاد کی طلب نے تباہ و بر باد کر دیا ہے حتیٰ کہ تم قبر میں پہنچ گئے اور قبر میں پہنچنا قیامت کا موقع ہے۔ آپ علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: "من مات فقد قامت قیامتہ" یعنی جو شخص مرتا ہے اس کی قیامت اسی وقت قائم ہو جاتی ہے۔

لہذا حرص اور کثرت کی طلب یقیناً خطرناک ہو سکتی ہے ہمیں اپنے شب و روز میں اپنی اس دنیا کی زندگی میں اس معاملے پر توجہ دینی چاہئے اور خوب سوچ و بچار کرنا چاہئے۔

جامع ترمذی میں رسول اللہ علیہ السلام کی حدیث ہے: "وَ إِنْ لَكُلَّ أَمَةً فِتْنَةً وَ إِنْ فِتْنَةً أَمْتَى الْمَالِ" "هر امت کا ایک فتنہ ہے اللہ تعالیٰ نے ہر امت کو کسی نہ کسی چیز کیلئے آزمایا۔ میری امت کا فتنہ مال ہوگا۔"<sup>②</sup> اللہ رب العزت اس امت کا امتحان لے گامال کے ساتھ۔ کسی کو مال سے محروم کر کے اور کسی کو مال کی فراوانی دیکر دنوں امتحان ہیں اور اللہ رب العزت اس مال کو میری امت کا فتنہ بنائے گا، آزمائش کی چیز بنائے گا تبھی تو سب سے بڑا فتنہ، اس امت کی سب سے بڑی آزمائش فتنہ دجال ہے کیونکہ پیغمبر علیہ السلام کی

<sup>①</sup>مستدرک حاکم: 3/688

<sup>②</sup>جامع الترمذی: کتاب الشہادات: حدیث نمبر: 2221

حدیث ہے کہ ”خلق آدم سے لیکر قیامت تک کی آخری دیواروں تک سب سے بڑا فتنہ دجال کا فتنہ ہے اس سے بڑا فتنہ کوئی نہیں۔“<sup>①</sup> اس فتنے کی یلغار کس راستے سے ہوگی؟ فتنہ دجال اتنا خطرناک کیوں ہے؟ یہ آزمائش اتنی شدید کیوں ہے؟ اس لئے کہ اس فتنے کی جو بنیادیں ہیں اور جو اس میں ہیں وہ مال ہی ہے۔

نبی ﷺ کا فرمان ہے :<sup>②</sup> ”دجال کی آمد سے قبل جو تین سال ہوں گے۔ وہ تین سال اقتصادی اعتبار سے انتہائی تنگی کے سال ہوں گے فرمایا：“تحبس السباء ثلاث قطرها والارض ثلاث نباتها۔” ان پہلے تین سالوں میں سے پہلے سال آسمان اپنی ایک تھائی بارش روک لے گا اور زمین اپنی ایک تھائی فصل روک لے گی۔ دوسرے سال میں آسمان اپنی دو تھائی بارش روک لے گا۔ اور زمین اپنی دو تھائی فصل روک لے گی۔ اور تیسرا سال آسمان اپنی پوری بارش روک لے گا۔ ایک قطرہ بھی نہیں بر سے گا بکبکہ زمین اپنی پوری فصل یہ پھل اور یہ سبزیاں اور یہ انانج یہ سب روک لے گی اور ایک دانہ بھی پیدا نہیں ہوگا۔ یہ تین سال دجال کی آمد سے قبل، اور اس کا ظہور بھی علی جبل الناس ہوگا لوگوں کی جہالت عام ہوگی اور یہ اقتصادی مارالگ۔ اور دجال جب آئے گا تو اشاروں سے بارش برسائے گا، اشاروں سے فصلیں اگائے گا اور لوگوں کے امتحان کے لئے اس کے ساتھ ایک عجیب اقتصادی طاقت ہوگی۔ دجال ایک کڑی آزمائش اس لئے ہے کہ وہ فتنہ مال لے کر آئے گا یوں بندوں کا امتحان ہوگا اور بہت بندے اس میں ناکام ہوں گے۔ حالانکہ ناکامی کی وجہ نظر نہیں آتی۔ کیونکہ پیغمبر ﷺ کا فرمان ہے دجال کی دو عالمیں نوٹ کرو۔ ایک یہ کہ وہ ایک آنکھ سے کانا ہوگا دوسرا اس کے ماتھے پر کافر لکھا ہو گا<sup>③</sup>۔ تو یہ دو چیزیں کسی استدلال یا بحث کی محتاج نہیں یہ تو سامنے دکھائی دے رہیں ہوں گی۔ ایک آنکھ سے کانا سامنے دکھائی دے رہا ہوگا اس کے ماتھے پر کافر لکھا ہوا ہو گا لیکن پھر بھی زیادہ لوگ اس کے حلقے میں شامل ہو جائیں گے۔ اور بہت کم لوگ ہوں گے جو اس فتنے سے نجسکیں گے۔ اسی فتنہ مال سے وہ لوگوں کو گمراہ کرے گا۔ لوگ اس کے حلقے میں شامل ہوں گے۔

پھر کیوں ہم اس مال کی حرص لیکر بیٹھے ہیں؟ جو سراسر ہمارے لئے ایک آزمائش ہے۔ اور جوں جوں یہ

<sup>①</sup> سنن ابن ماجہ: کتاب الفتن: حدیث نمبر: 957 <sup>②</sup> ایضاً

<sup>③</sup> صحیح بخاری: کتاب الفتن، حدیث: 2018

حرص بڑھے گی توں توں یہ چیز علامات قیامت میں داخل ہوتی جائے گی، اور پیارے پیغمبر ﷺ نے اسے قیامت کی علامتوں میں ذکر کیا ہے۔ کہ مال کا کسب، مال کا خرچ اور مال کی محبت، یہ سارے امور اور مال کے تعلق سے فخر کرنا اترانا ان سارے امور کو علامات قیامت میں شمار کیا گیا ہے۔ حدیث جبراہیل جس میں ہمارے سامنے دین اسلام کے قواعد بیان کئے گئے ہیں۔ اس میں جبراہیل امین کا ایک سوال یہ تھا کہ "متى الساعة يار رسول الله" اے اللہ کے رسول ﷺ بتائے قیامت کب آئے گی؟ آپ نے فرمایا کہ اس قیامت کا علم جتنا تجھے ہے مجھے اس سے زیادہ نہیں ہے۔ تو جبراہیل امین نے سوال کیا: "فاحذرنى عن أماراتها؟" تو پھر قیامت کی نشانیاں بتادیجھے؟ آپ ﷺ نے چند نشانیوں کی نشاندہی کرتے ہوئے فرمایا: "ان تلد الأمة ربتها وأن ترى الحفاة العراة الرعاة الشباء يتطاولون في البينان" ①

قیامت کی علامتیں یہ ہیں کہ لوڈنڈی اپنی مالکن کو جنے گی۔ اشارہ لوڈنڈیوں کی کثرت کی طرف ہے اور یہ بھی ایک مال کی کثرت کی بنیاد ہے حتیٰ کہ جواولاد پیدا ہوگی وہ اس لوڈنڈی کی ظاہر ہے کہ مالکن ہی ہو گی کیونکہ جس عمل کے نتیجے میں وہ اولاد پیدا ہو رہی ہے وہ لوڈنڈی کا سردار اور لوڈنڈی کا آقا ہے۔ تو کثرت مال کی یہ ایک نشاندہی کی۔ دوسرا چیز آپ نے یہ ارشاد فرمائی کہ تم دیکھو گے مکر یوں کے چروا ہے اور ننگے پاؤں گھونٹے والے بڑی بڑی بلڈنگیں بنائے فخر کریں گے تو ان کے فخر و اترانے کا سبب جو ہے یہی دنیا کا مال ہو گا۔ ان اکرم کم عند الله اتقاكم" [الحجرات: 13]۔ جو اللہ کے نزدیک تکریم کی اساس ہے وہ تقویٰ اور پرہیز گاری اور تعلق باللہ ہے اس کو فراموش کر دیں گے اور یہ بلند و بالا عمارتیں، یہ ان کا فخر و مباحثات کا سبب بن جائے گا۔ حتیٰ کہ بعض لوگوں کا یہ فخر مساجد کے ساتھ بھی مربوط ہو گا۔ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے: "لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّىٰ يَتَبَاهَى النَّاسُ فِي الْمَسَاجِدِ" ② اس وقت تک قیامت قائم نہیں ہو گی جب تک یہ حالات پیدا نہ ہو جائیں کہ لوگ مساجد میں فخر کریں۔ کہ میری مسجد کا بینا سب سے اونچا ہے اور میری مسجد میں زیادہ ملمع سازی ہے اور فلاں کی مسجد میں کم ہے ان چیزوں کو ذکر کر کے مساجد جو عبادت کے مرکز ہیں جہاں سادگی مطلوب ہے لوگ اس میں فخر کریں گے اور یہ فخر بھی اس مال سے محبت کی بنیاد پر

① صحیح بخاری: کتاب الإیمان: حدیث: 49 و مسلم، حدیث نمبر 100

② سنن نسائی، سنن ابن ماجہ: باب تشيید المساجد، حدیث نمبر 739، علامہ البانی نے اسے صحیح کہا ہے۔

ہے۔ اور یہ چیزیں قیامت کے موقع کی خبر دیں گی۔

۱۔ عابس الغفاری رضی اللہ عنہ آپ ﷺ کا ایک فرمان نقل کرتے ہیں جسے امام طبرانی نے "مجمجم الکبیر" میں صحیح سند سے بیان کیا ہے کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: "بادر و بالاعمال ستا"۔ چھ چیزوں کے پیدا ہونے سے پہلے عمل کر لوبل اس کے کہ چھ چیزیں پیدا ہوں۔

۲۔ "امارة السفهاء" بے وقوفون کی امارت اور حکومت یعنی بے وقوف تم پر حاکم ہوں گے جن کی کوئی رائے نہیں اور جن کے پاس کوئی شرعی تعقل اور تدبیر کی بندیا نہیں۔ آپ ﷺ نے قیامت کی علامات کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: "لا تقوم الساعة حتى يكون أسعد الناس بالدنيا لکع بن لکع"۔<sup>②</sup> ان الفاظ کا سادہ ساتر جسم یہ ہے کہ "اس وقت تک قیامت قائم نہیں ہوگی جب تک دنیا کا اقتدار ایک ایسے شخص کو نہ مل جائے جو کمینہ ابن کمینہ ہو"۔

۳۔ "و كثرة الشرطة" یعنی "زیادہ پولیس"۔ زیادہ پولیس کا معنی ہے زیادہ جرائم۔ جب جرائم زیادہ ہوں گے تو اس کے سد باب کیلئے زیادہ پولیس ہوگی۔ دیکھیں! امیر المؤمنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ جنہوں نے قیصر و کسری کی کمر توڑی، قیصر کے سر کاری لوگ مدینہ آئے کہ دیکھیں اس فاتح قیصر کی شان کیا ہے؟ مدینہ پہنچ اور پوچھا امیر المؤمنین کہاں ہیں؟ اتفاق سے آپ وہیں ایک درخت کے پیچے سور ہے تھے اسکیلئے نہ کوئی چوکیدار ہے، نہ کوئی پہریدار ہے نہ کوئی محافظ!۔ آج تو ایک حاکم حرکت کرتا ہے تو تقریباً دس ہزار پولیس حرکت میں آتی ہے۔ پولیس کا زیادہ ہونا ان نا اہلوں کی بناء پر ہے۔ امیر المؤمنین تن تہما سور ہے ہیں، آدھی دنیا کے فاتح۔ پولیس کا زیادہ ہونے کا ایک معنی یہ بھی ہے کہ سلاطین کا اسکواڈ بڑھ جائے گا جو جگہ جگہ ان کی ٹکرانی میں چکر لگائیں گے، فرمایا کہ یہ بھی علامات قیامت میں سے ہے۔

۴۔ "بيع الحكم" کہ ایسے قاضی اور نجح پیدا ہوں گے جو اپنے فیصلوں کو بیچیں گے یعنی رشوت کا بازار گرم ہوگا۔ وکیل پیسہ کھرا کرنے کے لئے کیس لینے کے لئے جھوٹ پر جھوٹ بولیں گے اور نجح رشوت لینے کے لئے انصاف بیچیں گے فرمایا کہ اس وقت کے آنے سے پہلے جب ایسے نجح پیدا ہوں جن کے فیصلے ظلم رشوت پر مبنی ہوں اچھے عمل کرو۔ عدل و انصاف بک گیا تو کیا توکیا خیر و برکت ہوگی؟ کیونکہ

<sup>①</sup> معجم الکبیر: حدیث نمبر: 90 <sup>②</sup> ترمذی: کتاب الفتنه، باب ما جاء في اشراط الساعة، حدیث نمبر: 90

آسمان وزمین کا توازن تو عمل پر قائم ہے جب معاملہ ظلم پر پہنچ جائے گا اور یہ نوبت آجائے گی پھر تمہاری حالت اور کیفیت کیا ہوگی؟ اس وقت کے آنے سے پہلے تم عبادت کرو اور عمل صالح کرو۔

**4** "قطیعۃ الرحم" - قطعِ حجی بھی علامات قیامت میں سے ہے کہ جب دیکھو گے ہر گھر میں تقریباً رشتہ داروں میں ایک فساد برپا ہو چکا ہے۔

**5** "نشع یتخدون القرآن مزامیر" نوجوانوں کی ایک نئی نسل پیدا ہو گی جو قرآن کو بجا اور کتاب نہیں میں گے۔ "یقدمون أحدہم" - اور لوگ ان میں سے کسی ایک کو کھڑا کریں گے، آگے بڑھائیں گے۔ "لکی یغنیهم" تاکہ وہ ان کو گا گا کر سناۓ۔ "و إن كان أفلهم فقهها" - حالانکہ وہ علمی اعتبار سے انتہائی کم ہو گا۔ اس کا کوئی مقام نہیں مگر اس کو آگے بڑھایا جائے گا۔ صرف اس کا ترجم سننے کیلئے اس کو آگے بڑھایا جائے گا فرمایا جب تم اس قسم کے نوجوان دیکھو تو یہ بھی علامات قیامت میں سے ہیں۔ یہ وہ علمائیں ہیں جن کا ہم بخوبی مشاہدہ کر رہے ہیں، اور ان سب کی بنیاد حب دنیا ہے۔

**6** اس وقت تک قیامت قائم نہیں ہو گی، جب تک عورتیں مردوں کے ساتھ تجارتیں میں شریک نہ ہوں۔ لوگ حرام چیزوں کے نام بدل کر اس کو حلال کر لیں گے شراب کا نام شربت اور نیز، رشوت ہدیہ بن جائے گی، یہ سب کچھ ہو رہا ہے اور ہمارے سامنے ہی ہو رہا ہے، یہ علامات قیامت میں سے ہیں۔ ہمیں چاہئے کہ ہم اپنی اس زندگی میں غور و فکر کریں دنیا کے ساتھ تعلق ہو مگر ایک واجبی تعلق، فتنوں اور آزمائشوں کا دور ہے۔

عقیبہ بن عامر نے اللہ کے پیغمبر ﷺ سے پوچھا: "ما النجاة يار رسول الله؟" اے اللہ کے رسول نجات کیسے ہو گی؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "أمسك عليك لسانك" ، اپنی زبان کو کنٹرول میں رکھنا، "وابك على خططيتك" اور اپنے گناہوں پر رونے بیٹھ جاؤ، اور: "وليس عك بيتك" اور کوشش کرو کہ تمہارے گھر کی چار دیواری تمہارے لئے کشادہ ہو۔<sup>①</sup> اپنے گھر میں زیادہ محصور ہو جاؤ، اور باہر سے ایک واجبی تعلق ہونا چاہئے، لوگوں کے ساتھ، اہل دنیا کے ساتھ، دنیاوی امور کے ساتھ وہ بھی انجام دیں لیکن زیادہ وقت اپنے گھر میں اللہ کا ذکر کرتے ہوئے اپنے گناہوں پر روتے

<sup>①</sup> ترمذی: باب ماجاء حفظ اللسان، حدیث نمبر: 2406

ہوئے، خلوت میں غور فکر کرتے ہوئے گزارو۔ اس کا سب سے اہم فائدہ یہ ہو گا کہ بچوں پر نگاہ رہے گی، ان کی تربیت کر سکو گے جو تمہاری ذمہ داری ہے جس کی باہت قیامت کے دن باز پرس ہو گی۔ آپ ﷺ نے مالداری پر فقر کو ترجیح دی، فرمایا: "ما أَحُبُّ لِي أَنْ يَجْعَلَ لِي أَحَدًا ذَهَبًا" <sup>①</sup> میں نہیں چاہتا کہ احد پہاڑ میرے لئے سونا بن جائے، "حالانکہ آپ کو اختیار دیا گیا تھا، آپ چاہیں تو یہ پہاڑ آپ کے ساتھ سونے کے بن کر گھوٹیں پھریں۔ اگر یہ ہو بھی گیا تو میں تین دن کے اندر اندر یہ سونا اللہ کی راہ میں تقسیم کروں گا۔ ہاں! ایک دینار، دو دینار مجھے پہنچتے ہو کہ میرا کوئی ساتھی، کوئی بھائی مقرر وض ہے اور وہ یہاں موجود نہیں تو اس کے لئے دو دینار سنبھال کے رکھوں گا وہ آئے تو اس کو دوں تاکہ وہ قرضہ ادا کرے، بیمارے پیغمبر کی زندگی، آپ کی معیشت کوئی سرمایہ داری اور سرمایہ کاری کی معیشت نہیں تھی، بلکہ فقر آپ کو پسند تھا، اور جس قدر فقر ہو گا اس قدر حساب میں آسانی ہو گی۔ نبی علیہ السلام کی حدیث بھی ہے کہ: "اطلعت في الجنة فرأيت أكثر أهلها الفقراء واطلعت في النار فرأيت أكثر أهلها النساء" <sup>②</sup> میں نے جنت دیکھی جنت میں فقیر زیادہ تھے اور مالدار کم تھے، جہنم دیکھی عورتیں زیادہ تھیں اور مرد کم تھے۔ یہ سب فقر کے فضائل ہیں، بجائے اس کے ہم بہت بڑھ چڑھ کر دنیا کی فکر کریں، اور یہ حرص و طمع لے بیٹھیں، اور آخرت کے معاملے کو فراموش کر دیں۔ (الْهُكْمُ لِلَّٰهِ كُلُّ ذُرْتُمُ الْمُقَابِر)۔ اس کثرت مال کی طلب نے تمہیں ایسا غافل کیا، کہ تم قبروں میں پہنچ گئے۔

رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے: "لَوْ كَانَ لَا بْنَ اَدْمَ وَادِيَانَ مِنْ ذَهَبٍ لَا بَغْنَى إِلَيْهِمَا ثَالِثٌ، وَلَا يَمْلأُ جُوفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التَّرَابُ" <sup>③</sup> "ابن آدم کو اگر سونے کی دو دیناریاں دیدی جائیں، تو قاععت کے بجائے وہ تیسری وادی کے حصول کی فکر کرے گا" حالانکہ زندگی میں قناعت ہونی چاہئے۔ اس امت میں عیسیٰ علیہ السلام کا دور مال کا ہو گا مگر قناعت کے ساتھ اس کا استعمال ہو گا، پیغمبر علیہ السلام کی حدیث ہے میرا اس پر ایمان ہے کہ ایک انار ایک خاندان کے لئے کافی ہو گا برکت بھی ہے، قناعت بھی۔ اسی انار کا

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب الزکاہ، باب ارضاء السعادۃ حدیث نمبر: 1408

<sup>②</sup> صحیح بخاری: باب ما جاء في صفة الجنة حدیث نمبر: 324

<sup>③</sup> صحیح بخاری: باب ما يتقى من فتنة المال حدیث نمبر: 6439

چھلکا اس خاندان کا خیمه بن سکے گا، برکت بھی ہے اور قناعت بھی ہے، مگر یہ کیا معاملہ ہے کہ انسان کو دو وادیاں سونے کی مل گئیں ہیں، مگر صبر و شکر کی بجائے تیسری وادی کے حصول کی کوشش کرے، دوناں سڑپر یاں لگ چکی ہیں، تیسری بھی ہونی چاہئے فرمایا کہ یہ تم کو اتنا غافل کر دے گی یہاں تک کہ تم قبر میں بیٹھ جاؤ گے، فرمایا کہ اچانک موت اپنے پنج تماہارے سینے میں گاڑھ دے گی۔ ابن آدم کے پیٹ کو تقبیر کی مٹی ہی بھرے گی یہ دنیا کا مال اس کا پیٹ نہیں بھرے گا۔ یہ میں چاہتے کہ ہم امور آخرت کی طرف توجہ دیں دنیا کے ہجوم مشاغل میں ضرور ہماری نظر ہو، ہماری نگاہ ہو، اصلاح کا کام کریں، تکسب بھی ہو، لیکن زیادہ تعلق باللہ ہو، اپنی آخرت کو سوارنے کے لئے، دنیا تو دارفانی ہے، عمر انتہائی تھوڑی ہے۔ 60 سال کی 70 سال کی 80 سال کی اس سے زیادہ کیا ہو سکتی ہے؟ مگر آخرت دارابدی ہے، ہمیشہ قائم رہنے والی، وہاں اگر خسارے کا معاملہ ہو گیا تو بہت ہی محضناک ہو گا، پیغمبر علیہ السلام کا فرمان ہے: "المکثرون هم المقلون۔" ① زیادہ مال و دولت والے قیامت کے دن انتہائی قحط کا شکار ہوں گے، اور ایک حدیث میں: "هم الأَخْسَرُون" کے الفاظ ہیں، بڑے گھائے میں ہوں گے۔

نبی اکرم ﷺ کا فرمان ہے:

"إِلْتَقَى الْمُؤْمِنَانَ عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ فَلَقِيَهُ الْفَقِيرُ فَقَالَ: يَا أَخِي مَاذَا جَبِسْكُ؟ وَاللَّهُ لَقَدْ احْبَسْتَ حَتَّى خَفْتَ عَلَيْكَ، فَيَقُولُ أَيُّ أَخِي! إِنِّي حَبِسْتَ بَعْدَكَ مَحْبِسًا فَظِيعًا كَرِيْبًا، مَا وَصَلْتَ إِلَيْكَ حَتَّى سَالَ مِنِي الْعَرْقُ مَالُ وَرْدَهُ أَلْفُ بَعِيرٍ كَلَهَا أَكْلَتْ جَمِيعَ الْمُصْدِرَاتِ عَنْهُ رَاوِيَةً۔" ②

دو انسانوں کو اکٹھا جنت کی طرف روانہ کیا جائے گا۔ ایک دنیا میں مالدار تھا، دوسرا فقیر تھا، دونوں جا رہے ہیں بخوبی جا رہے ہیں، جو فقیر ہے، جنت میں داخل ہو جائے گا اور مالدار کو روک دیا جائے گا جنت میں داخل ہونے والا غریب، اپنے دوست کو تلاش کرے گا وہ اس کو دکھائی نہیں دے گا بالآخر وہ تقریباً 500 سال کے بعد جنت میں داخل ہو گا، اس فقیر بھائی نے پوچھا تم کہاں تھے؟ وہ

① صحیح بخاری: باب المخسرون هم المقلون، حدیث نمبر: 1206 ② مسنداحمد: حدیث نمبر 2667

جواب دے گا کہ: "جبست بعد کہ محبسا کریہا فظیعاً تمہیں داخل کر دیا گیا، مجھے روک دیا گیا، اور بڑا براوکا گیا، مجھے ایک مقام پر کھڑا کر دیا گیا، میرا پسینہ بہنا شروع ہو گیا، اس قدر پسینہ بہا کہ سوانح آگر اس لپیٹے پر وارد ہوتے تو سارے کے سارے سیراب ہو کر لوٹتے۔ لیکن پغمبر ﷺ نے جہاں فرمایا کہ "زیادہ سرمایہ دار قیامت کے دن خسارے میں ہوں گے اور قلت کا اور نقطہ شکار ہوں گے سوائے اس سرمائے دار کے آپ نے ہاتھ سے اشارہ کر کے فرمایا کہ جو اس طرح کرے مال کو راحق میں لٹادے اس مال کا حق ادا کرے تو یہ مال اس کے لئے بہت زیادہ عافیت اور کامیابی کا سبب بن جائے گا"۔ عثمان غنی رضی اللہ عنہ کو تقریباً سات موقع پر نبی علیہ السلام نے انفاق مال کی بناء پر جنت کی بشارت دی۔ اور ہم دنیا میں اپنے اعمال میں اور آخرت اور دنیا کے اعمال میں ایک توازن اور اعتدال پیدا کریں۔ اور دنیا سے محض ایک واجبی ساتھی ہو۔ جیسا اللہ کے پغمبر ﷺ کی سیرت سے اور صحابہ کرام، سلف صالحین کی سیرت سے ہمارے سامنے آتا ہے۔ اور اصل محنت آخرت کے حصول اپنے پروردگار سے تعلق قائم کرنے کے لئے ہو، تقویٰ کی صورت میں ہو۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی توفیق عطا فرمادے۔ **وصلی اللہ و سلم علی نبینا محمد و علی آلہ و صحبه أجمعین**

## اعتذار

سماءی الیان کی "جدید میشیٹ و تجارت" پر خصوصی اشاعت میں تاثیر کا سبب مجلہ الیان کی ٹیم قارئین کرام سے انتہائی معذرت خواہ ہے کہ چند ناگزیر وجوہات کی بنا پر اور اس خاص اشاعت کے منظر عام پر آنے میں کافی عرصہ بیت گیا مگر موضوع کی حساسیت و اہمیت کے پیش نظر اور اس اشاعت کو قارئین کیلئے مزید معیاری و مفید بنانے کے لئے زیادہ وقت اور محنت درکار تھی جس کی وجہ سے اس شمارہ میں تاثیر ہوئی جس کے لئے ادارہ قارئین سے معذرت خواہ ہے۔

والعذر عند الكرام مقبول (ادارہ)

# البيان



فکرونظر

## حلال کمائی کی ایمیت و افادیت

فضیلۃ الشیخ حافظ مسعود عالم حفظہ اللہ ①

الحمد لله رب العالمين و صلی الله و سلم على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدينأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبد الله ورسوله وبعد!

### حلال کمائی کیوں ضروری ہے؟

انسان اس دنیا میں جو اپنی زندگی کا دورانیہ گزار رہا ہے یہ دورانیہ بہت مختصر بھی ہے اور بہت اہم بھی ہے، انسان جب اس دنیا میں شعور کی آنکھ کھولتا ہے تو اس کا اپنے چار سو پیٹھیلی ہوئی وسیع کائنات کے ساتھ سابقاً پیش آتا ہے، وہ اپنے آپ پر غور کرتا ہے تو یہ اپنی مرضی سے نہیں آیا، اسی طرح جس ماحول میں آیا ہے وہ بھی اس نے اپنی مرضی سے منتخب نہیں کیا، اپنی شکل و صورت قد و قامت کو دیکھتا ہے تو یہ چیزیں بھی ایسی ہیں کہ جن پر اس کا کوئی اختیار نہیں، اس کا اپنا وجود اور یہ کائنات اس کی اس بات کی طرف رہنمائی کرتی ہے کہ جو کچھ بھی میرے چاروں طرف پھیلا ہوا ہے اس کے بنانے میں میرا کوئی عمل دخل نہیں۔ نیز یہی چیز انسان

کی یہ رہنمائی بھی کرتی ہے کہ وہ جانے کے اس جہاں کو پیدا کرنے والی ایک قادر مطلق اور علیم و خبیر حیم و کریم ہستی ہے اور وہ اللہ رب العزت ہے۔ یہی آواز اس کے دل کی ہوتی ہے اور کائنات کی ہر چیز اس کی اسی طرف رہنمائی کرتی ہے کہ اللہ رب العزت نے ایک عظیم مقصد کے لئے اسے دنیا میں پیدا فرمایا ہے، قرآن نے ہمیں یہ مقصد بتایا کہ انسان اللہ رب العزت کی بنندگی کرے اور اس کائنات کے تمام وسائل، رزق کے خزانے، جو کچھ ہے یہ سب اس لئے بنایا گیا ہے کہ یہ سب اس بنندگی کے عمل کو پورا کرنے کے لئے انسان کے مدد و معاون ثابت ہوں نیز یہ تمام وسائل جو اللہ رب العزت نے اس کائنات میں پیدا فرمائے ہیں ان میں انسان کے لئے امتحان اور ابتلاء بھی ہے اور اس لئے بھی پیدا فرمائے ہیں کہ یہ انسان کی رہنمائی کریں کہ اس کائنات کا پیدا کرنے والا ہی اس جہاں کا فرمانروای بھی ہے اور اس ساری کائنات کا پروردگار بھی، تمام انسانوں کا رب {فَسُبْحَانَ الَّذِي يَبْدِئُه مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ} [یس: 83] ترجمہ: پس پاک ہے وہ اللہ جس کے ہاتھ میں ہر چیز کی بادشاہت ہے اور جس کی طرف تم سب لوٹائے جاؤ گے۔

ہر چیز کی باگ ڈوار اس کے ہاتھ میں ہے سچا بادشاہ ہے، اس لئے انسان کو اس دنیا میں زندگی گزارنے کے لئے یہ دیکھنا پڑے گا کہ اس کا پیدا کرنے والا اس جہاں کا بادشاہ اس کے لئے کو ناساطر عمل پسند کرتا ہے اسے راضی رکھنا ہوگا اور اس کی ناراضگی سے خود کو سچا نا ہوگا، اللہ رب العزت نے اس حوالے سے وحی کے ذریعے بھی رہنمائی فرمائی ہے اور عقل و فطرت کے ذریعے بھی کہ انسان کو کو ناساطر عمل اختیار کرنا چاہئے؟

### دنیا میں اختیار انسانی اور معیشت پر

انسان اس دنیا میں بہت ساری صلاحیتیں، بہت اعلیٰ منصب لے کر آتا ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَبْلُوْكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ الْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ} [الأنعام: 165]

ترجمہ: وہ ایسا ہے جس نے تم کو زمین میں خلیفہ بنایا اور ایک کا دوسرا ہے پر رتبہ بڑھایا تاکہ تم کو آزمائے ان چیزوں میں جو تم کو دی ہیں با یقین آپ کا رب جلد سزا دینے والا ہے اور با یقین وہ واقعی بڑی

مغفرت کرنے والا مہربانی کرنے والا ہے۔

اللہ رب العزت نے انسان کو زمین میں اختیار دیا ہے لیکن یہ اختیار لا محدود و مطلق نہیں ہے بلکہ محدود اختیار ہے۔ اللہ رب العزت نے انسان کو انتخاب کا اختیار دیا ہے اور انسان کا یہ فرض بتتا ہے کہ وہ اس دنیا میں اس اختیار کو اللہ سبحانہ، تعالیٰ کی امانت سمجھ کر استعمال کرے اور اس کا ایسا استعمال نہ کرے کہ جس سے اللہ رب العزت نار ارض ہو جائیں اور حق تعالیٰ شانہ کا غضب اس کا مقدر ٹھہرے۔

### انسانی ضروریات اور کسب حلال پڑھ

انسان کی زندگی کو باقی رکھنے اور اس کی جسمانی قوت کو بحال رکھنے، دنیا میں نسل انسانی کو باقی رکھنے کے لئے انسان کی ضروریات بہت ہیں، اللہ تعالیٰ جو پروردگارِ عالم ہے نے بڑے وسیع اور اعلیٰ پیانا نے پر انسان کی ضروریات پوری کرنے کا انتظام فرمادیا ہے۔ فرمانِ الہی ہے

**﴿وَلَقَدْ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ﴾** [الاعراف: 10]

ترجمہ: اور بیشک ہم نے تم کو زمین پر رہنے کی جگہ دی اور ہم نے تمہارے لئے اس میں سامان رزق پیدا کیا تم لوگ بہت ہی کم شکر کرتے ہو۔

اس زمین کے اندر انسان کے برتنے اور استعمال کرنے کے لئے سامان زندگی فراہمی کے ساتھ پیدا فرمادیئے ہیں، اللہ تعالیٰ نے بہت بڑے خزانے اس دنیا کے اندر رکھے ہوئے ہیں جنہیں انسان استعمال کر سکتا ہے۔

اللہ رب العزت نے چونکہ انسان کو ایک اعلیٰ مقام و مرتبہ عزت و کرامت کا عطا فرمایا ہے، اس لئے انسان کی یہ ذمہ داری ہے کہ وہ اللہ رب العزت کی دی ہوئی ہدایت کے مطابق اسے استعمال کرے جن چیزوں کے استعمال کا اللہ رب العزت نے راستہ کھولا ہے انہیں استعمال کرے اور جن سے روکا ہے ان چیزوں سے اپنے آپ کو بچا کر رکھے، اللہ تعالیٰ نے انسان کی ضرورتوں کی تکمیل کے لئے سب کچھ پیدا کیا ہے۔ فرمانِ باری تعالیٰ ہے:

**﴿وَآتَكُمْ مِّن كُلِّ مَا سَأَلَتُمُوهُ وَإِنْ تَعْدُوا بِعَمَّتِ اللَّهِ لَا تُحْصُو هَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ﴾**

کفّارؐ [ابراهیم: 34]

ترجمہ: اسی نے تمہاری منہ مانگی کل چیزوں میں سے دے رکھا ہے اگر تم اللہ کے احسان گننا چاہو تو انہیں پورے گن بھی نہیں سکتے یقیناً انسان بڑا ہی بے انصاف اور ناشکرا ہے۔

### اشیاء کائنات میں آزمائش

اس وسیع کائنات میں ایسی چیزیں بھی اللہ نے رکھ دی ہیں جو انسان کے امتحان اور ابتلاء کے لئے پیدا فرمائی ہیں کہ ان سے انسان نے بچنا ہے، یہ چیزیں اشیاء اور عیان بھی ہیں جن سے انسان نے اپنے آپ کو بچا کر رکھنا ہے اور انسان کے تصرفات و اعمال بھی ہیں کہ جن کا انسان نے ارتکاب نہیں کرنا۔ اللہ رب العزت نے جن چیزوں کی ممانعت فرمائی اور حرام قرار دیا ہے یہ ممانعت اشیاء و عیان اس کائنات کے اندر بنائی ہوئی چیزوں سے بھی متعلق ہیں لیکن بہت تھوڑی ہیں، اور دوسری چند ایک جن کی تفصیل آسمانی کتابوں اور ان کے جامع ترین مجموعے قرآن مجید کے اندر اللہ رب العزت نے محمرات کی تفصیل بیان فرمادی ہیں۔ فرمان الٰہی ہے:

وَقُدْ فَضَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَطْهَرْنَا لَكُمْ إِلَيْهِ [الأنعام: 119]

ترجمہ: حالانکہ اللہ تعالیٰ نے ان سب جانوروں کی تفصیل بتاوی ہے جن کو تم پر حرام کیا ہے مگر وہ بھی جب تمہیں سخت ضرورت پڑ جائے تو حلال ہے۔

ان حرام کردہ چیزوں کے علاوہ جو کچھ ہے وہ سب انسان کیلئے حلال ہے۔

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَبِيئًا [البقرة: 29]

ترجمہ: وہ اللہ جس نے تمہارے لئے زمین کی تمام چیزوں کو پیدا کیا۔

سب کچھ اللہ نے تمہارے لئے بنایا ہے اور یہ آسمان و زمین اور اس کے درمیان میں پھیلا ہوا یہ سارا نظام جب حرکت میں آتا ہے تو انسان کو رزق ملتا ہے، اس کے بعد ہی انسان اپنے افعال و تصرفات اور اپنی زندگی کی سرگرمیوں کو جاری رکھ سکتا ہے اس لئے انسان کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ اللہ رب العزت کی اس بہایت کو پیش نگاہ رکھے۔ اس لئے کہ انسان جو کچھ بھی کرتا ہے اس کا عمل اور تصرف ہے اس کا معاملہ

صرف یہ نہیں کہ کیا اور معاملہ ختم ہو گیا بلکہ یہ افعال اس کی ذات پر اثر انداز ہوتے ہیں اس کی آنے والی زندگی پر بھی اس کے اثرات مرتب ہوتے ہیں اور اس دنیا سے چلے جانے کے بعد بھی ان افعال کے اثرات باقی رہتے ہیں۔ اور یہ انسان نہیں جانتا اس کے افعال و تصرفات کے اور اس کے استعمالات اور ان تحصیلات کے جو اس دنیا کے اندر وہ سنبھالتا اور جمع کرتا ہے وہ نہیں جانتا کہ کیا کچھ اثرات مرتب ہوتے ہیں؟ لیکن اللہ رب العزت سب جانتے ہیں اس ذات پر کوئی چیز مخفی نہیں نہ ماضی کی نہ حال کی اور نہ مستقبل کی۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

**{وَمَا يَعْلَمُ عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاءِ} [ابراهیم: 38]**

ترجمہ: زمین و آسمان کی کوئی چیز اللہ پر پوشیدہ نہیں۔

ہر چیز کا احاطہ کئے ہوئے ہے اور ہر چیز سے باخبر ہے وہ جانتا ہے کہ انسان کے افعال و تصرفات کیا ہوتے ہیں اس لئے کرم کرتے ہوئے مہربانی کرتے ہوئے انسان کے ساتھ نوازش کا معاملہ فرماتے ہوئے اللہ نے اسے ایسے تصرفات سے روکا ہے جو دنیا و آخرت میں نقصان دہ ہوتے ہیں، اس لئے اس نے وہ چیزیں حرام ٹھہرا دیں، ورنہ اللہ رب العزت کو کوئی مجبوری نہیں ہے صرف انسان کی بھلائی کے لئے اللہ رب العزت نے انسان کو ان چیزوں سے روکا ہے۔ حلال کا دائرہ اللہ تعالیٰ نے بہت وسیع بنایا ہے کہ انسان اپنے تمام کھانے، پینے، رہنے پہنچنے اور اپنی نسل کے بڑھنے کے سلسلے قائم رکھ سکتا ہے۔ اور اہمیت حلال کی یہی ہے کہ اگر انسان اس شاہراہ کے اوپر چلتا چاہتا ہے جو اللہ رب العزت نے اس کے لئے تجویز فرمائی ہے جو سعادت کی راہ ہے اور دونوں جہاں کی فوز و فلاح کی راہ ہے اور وہ صراط مستقیم ہے، تو پھر انسان حلال کے دائیرے کے اندر اپنے آپ کو محدود رکھے اور محرومات سے اپنے آپ کو چاکے رکھے و گرنہ انسان کی زندگی صحیح راستے پر نہیں گزرے گی اور اس کا انجام دنیا و آخرت کی تباہی کی صورت میں نکلا گا۔

**سابقہ اقوام کی معیشت کے معاملے میں حکم عدولی اور اس کا انجام پھر**

اللہ رب العزت نے انسانوں کی رہنمائی کے لئے قرآن مجید میں یہ بیان فرمایا ہے کہ بعض اقوام جنہوں نے اللہ رب العزت کی ہدایت اور رہنمائی سے روگردانی کی اور اس کی مخالفت کی اور اس دنیا کے میں بالخصوص

معاشری معاملات کے اندر اپنی من مانی کرنا چاہی اللہ رب العزت نے ان کا تذکرہ فرمایا کہ کس طرح وہ

تباهی اور بر بادی کا شکار ہو گئے انہیں وقت کے پیغمبر شعیب علیہ السلام نے یہی کہا تھا کہ

**{قَالَ يَا قَوْمَ اَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٖ غَيْرُهُ وَلَا تَنْعُصُوا الْبَيْكَالَ وَالْبَيْذَانَ إِنَّمَا اَرَأَكُمْ بَخِيَّرٍ وَإِنَّمَا اَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُحْيِطٍ وَيَا قَوْمَ اُؤْفُوا الْبَيْكَالَ وَالْبَيْذَانَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَنْجُسُوا النَّاسَ اَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْنَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ بَقِيَّتُ اللَّهُ خَيْرُ الْكُمَّ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ}** [ہود: 84]

ترجمہ: انہوں نے کہا اے میری قوم! اللہ کی عبادت کرو اس کے سواتھ اکوئی معبود نہیں اور تم ناپ توں میں بھی کمی نہ کرو میں تمہیں آسودا حال دیکھ رہا ہوں اور مجھے تم پر گھیرنے والے دن کے عذاب کا خوف (بھی) ہے۔ اے میری قوم! ناپ توں انصاف کے ساتھ پوری پوری کرو لوگوں کو ان کی چیزیں کم نہ دو اور زمین میں فساد اور خرابی نہ چاؤ۔ اللہ تعالیٰ کا حلال کیا ہو جو نیک رہے تمہارے لئے بہت ہی بہتر ہے اگر تم ایمان والے ہو۔

اسی طرح ایک اور کردار اللہ رب العزت نے قرآن مجید میں ذکر فرمایا ہے، قارون کا کردار جو بڑا دولت مند تھا، اسے بھی کہا گیا: فرمان باری تعالیٰ:

**{وَأَخْسِنْ كَمَا أَخْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ}** [القصص: 77]

ترجمہ: جیسے کہ اللہ تعالیٰ نے تیرے ساتھ احسان کیا ہے تو بھی اچھا سلوک کراور ملک میں فساد کا خواہاں نہ ہو لیکن ماں کہ اللہ مفسدوں کو ناپسند رکھتا ہے۔

یعنی: اللہ رب العزت نے تمہارے اوپر بہت نوازشات فرمائی ہیں تجھے بھی چاہئے کہ تو حسن عمل کے دائرے کے اندر اپنے آپ کو محدود رکھے اور صراط مستقیم کو چھوڑ کر فساد چانے والا راستہ اختیار نہ کرے لیکن اس پیاس کی اس نے بھی پرواہ نہ کی اور اسی راستے کے اوپر قائم رہا۔ نتیجہ یہ نکلا کہ:

**{فَخَسَفْنَا بِهِ وَبَدَأْرِهِ الْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِتْنَةٍ يَنْصُرُ وَنَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنْ الْمُنْتَصِرِينَ}** [القصص: 81]

ترجمہ: (آخر کار) ہم نے اس کے محل سماں زمین میں دھن سادیا اور اللہ کے سوا کوئی جماعت اس کی مد کے لئے تیار نہ ہوئی نہ وہ خود اپنے بچانے والوں میں سے ہو سکا۔

انسان اللہ رب العزت کے تعین کردہ دائرہ سے علم و عداویں، بقیٰ و طغیان کے ساتھ نکلتا ہے، تو پھر اپنی تباہی کو دعوت دیتا ہے، جیسا کہ اللہ رب العزت نے فرمایا:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْتَكُمْ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ إِنْ كُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا﴾ [النساء: 29]

ترجمہ: اے ایمان واوا! اپنے آپ کے مال ناجائز طریقہ سے مت کھاؤ مگر یہ کہ تمہاری آپ کی رضامندی سے ہو خرید و فروخت اور اپنے آپ کو قتل نہ کرو یقیناً اللہ تعالیٰ تم پر نہیات مہربان ہے۔ اگرنا جائز طریقوں سے ایک دوسرے کا مال کھاؤ گے تو یہ اپنے آپ کو قتل کرنے کے مترادف ہو گا، تمہاری تباہی کا باعث ہو گا، اور اللہ تعالیٰ تمہیں غرق کر دے گا، اور آج اللہ رب العزت کے نظام کو چھوڑ کر من مانی معاشی سرگرمیاں ہم دیکھ رہے ہیں کہ زمین کے خزانے بے حساب ہیں رزق کے وسائل اللہ رب العزت نے بہت زیادہ فرمائے ہیں، لیکن انسانی معاشرہ پر یاثانیوں کے اندر بیٹلا ہے، معاشرے میں امن نہیں ہے، چین نہیں ہے۔ جس کا باعث کسب حلال سے اعراض ہے۔

کسب حلال کی افادیت کیا ہے؟

رب راضی ہوتا ہے

سب سے بڑا افادیت کا پہلو تو یہی ہے اس سے انسان کا پروردگار اور بادشاہ جس کے سامنے اس نے پیش ہونا ہے اور جا کر اپنی زندگی کا جواب دینا ہے وہ اس سے راضی ہو جاتا ہے، اس سے خوش ہو جاتا ہے، اس کی خوشنودی اور رضامندی انسان کو اگر حاصل ہو جائے تو اس سے بڑھ کر انسان کے لئے اور کوئی سعادت کی بات نہیں۔

رحمتوں اور برکتوں کا نزول

اور دوسری افادیت اس کی یہ ہے کہ اس کے ساتھ اللہ رب العزت کی حمتیں اور برکتیں انسان کو حاصل

ہوتی ہیں، فرمان باری تعالیٰ ہے:

**وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْبَىٰ آمَنُوا وَأَتَقَوْا لَفَتَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ  
وَلَكِنَّ كَذَّبُوهُ أَفَأَخَذْنَا هُمْ بِهَا كَانُوا يَكْسِبُونَ** [الأعراف: 96]

ترجمہ: اور اگر ان بستیوں کے رہنے والے ایمان لے آتے اور پرہیزگاری اختیار کرتے تو ہم ان پر آسمان اور زمین کی برکتیں کھول دیتے لیکن انہوں نے تکذیب کی تو ہم نے ان کے اعمال کی وجہ سے ان کو پکڑ لیا۔

اگر لوگ دنیا کے اندر رہنے والے ایمان اور تقویٰ کا راستہ اختیار کریں جس کا مظہر اور مقتضی یہ ہوتا ہے کہ انسان حلال کے دائرے میں اپنے آپ کو محدود رکھے اور حرام سے اجتناب کرے تو اس ایمان اور تقویٰ کا نتیجہ یہ ہے کہ اللہ رب العزت آسمان و زمین سے برکتوں کے دروازے کھول دیتے ہیں اور انسان کی عزت اور کرامت بھی اسی چیز کے اندر ہے کہ انسان اپنے آپ کو حلال کے دائرے کے اندر محدود رکھے اور حرام کی طرف تجاوز نہ کرے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: ”جو شبہات سے بچتا ہے وہ اپنی عزت کو بھی بچالیتا اور جو شبہات میں پڑ گیا گویا وہ حرام میں پڑ گیا۔“ ①

### راحت و سکون حاصل ہوتا ہے

اگر انسان اپنے آپ کو حلال کے دائرے کے اندر محدود رکھتا ہے تو انسان کی زندگی میں راحت و سکون بھی ہوتا ہے اور اسکے افعال و تصرفات کے اندر شیرینی اور مٹھاس ہوتی ہے، پاکیزہ اور حلال چیز ہی انسان کے اندر حلاوت پیدا کرنے والی چیز ہے اور پھر یہی چیز ہے کہ جو انسان کو جنت میں لے جانے کا سبب بنے گی جنت میں وہی لوگ جائیں گے جو خود کو طیبات اور پاکیزہ رزق تک محدود رکھتے ہیں جنہیں فرشتے اس حال میں لے کر جاتے ہیں کہ انہوں نے طیب بن کر زندگی گزاری ہے ان کا عمل، کھانا، لباس سب اچھا اور پاکیزہ، ہر عمل انہوں نے اچھا کیا ہے فرشتے انہیں لے کر جاتے ہیں اور پیغام دیں گے کہ: **سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طَيْبُثُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ** [الزمیر: 73]

ترجمہ: تم پر سلام ہو، تم خوش حال رہو تم اس میں ہمیشہ کیلئے داخل ہو جاؤ۔  
تم پر سلامتی ہوا اللہ رب العزت کے بندو ”طیبُتُم“، تم پاک رہے اب یہ پاکیزگی کا گھر اب تمہارا  
ٹھکانہ ہے۔

### کسب حرام کے نقصانات

ظاہر ہے کہ اگر انسان شہبات کا بھی ارتکاب کرے اور یہ اسے حرام کی طرف لے جائیں تو نہ اس کا دین بچے گا نہ اس کی عزت و کرامت بچے گی انسان ذلیل و خوار ہو جائے گا اور دین کی رہنمائی سے محروم ہو جائے گا پھر انسان کا دل ایسا ہو جاتا ہے کہ انسان کو راستہ ہی سمجھائی نہیں دیتا یعنی یہی معلوم نہیں ہوتی، برائی برائی معلوم نہیں ہوتی دل سیاہ ہو کر الٹا ہو جاتا ہے اور انسان کو کچھ بھی سمجھائی نہیں دیتا جبکہ کسب حلال پر اکتفا کرنا انسان کی عبادات اور دعاؤں کی قبولیت کا سبب ہوتا ہے حرام انسان کو ایسا بنادیتا ہے کہ اس سے نہ انسان کی دعا قبول ہوتی ہے اور نہ عبادات جس طرح کہ فقیہ الامۃ ترجمان القرآن سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ ”رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حرام کھانے سے انسان کی دعائیں قبول ہوتی اور دعا سب سے بڑی عبادت ہے۔“ اور عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کی حدیث میں فرمایا کہ ”اس کی دعا قبول نہیں ہوتی نہ عبادت۔“ زندگی کے اندر راحت اور سکون نہیں رہتا زندگی پر یثانیوں کا مجموعہ بن جاتی ہے انسان دولت کے انبار جمع کر لیتا ہے اور کار و بار کے دائرے وسیع کر لیتا ہے لیکن اس کے باوجود اس کا حال یہ ہوتا ہے کہ اسے نہ سکھ کی نہیں آتی ہے اور نہ راحت کے ساتھ وہ زندگی بسر کر سکتا ہے بلکہ امن و امان کی صورت حال مخدوش ہو جاتی کہ انسان کسی وقت بھی اپنے آپ کو یہیں بھی محفوظ نہیں سمجھتا اور ہر وقت اپنے آپ کو خطرے کے اندر محسوس کرتا ہے یہ اس امر کا نتیجہ ہوتا ہے کہ انسان نے حلال کے دائرے سے نکل کر حرام کے اس منوع دائرے کے اندر قدم رکھ دیا جس سے اللہ رب العزت نے اسے منع کیا تھا۔

اللہ تعالیٰ ہمیں حلال کمانے، حلال کھانے اور اپنی عبادات کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

# البيان



فکرونظر

## اسلامی نظام میثمت ۷۵ خصوصیات

فضیلۃ الشیخ عبدالحمید از ہر حفظہ اللہ

عصر حاضر کو ترقی کا دور کہا جاتا ہے اور کچھ غلط بھی نہیں ہے سائنسی اکتشافات کا سلسلہ بلا توقف جاری ہے۔ ایجادات کا سلیل روایہ ہے تھے میں نہیں آتا۔ وسائل سفر سے لے کر ذرا رائع ابلاغ تک میں انقلاب آپکا ہے۔ زمین اپنے خزانے اگل رہی ہے یا اس سے اگوائے جا رہے ہیں۔ اناج، ہبڑیاں پھل اور میوے استقدار بہتات سے ہیں کہ انباروں میں ہم نہیں سکتے ذخیرہ کرنے پڑتے ہیں لیکن ہر چیز کی فراوانی کے پہلو بہ پہلو انسانی محرومی کی بھی کوئی حد نہیں۔ آدمیت سک رہی ہے جذبات سلگ رہے ہیں۔ غریب غربت کے بوجھ تلے دب رہا ہے اور سرمایہ دار بے مقصدیت کے عذاب واذیت سے گذر رہا ہے۔ یہ نہیں کہ حالت میں تبدیلی کی کوشش نہیں ہوئی تاریخ شاہد ہے کہ احساسات اور جذبات نے کئی مرتبہ طوفان کی شکل اختیار کی لیکن صورت حال کچھ یوں ہی رہی۔

سو بار تیرا دامن ہاتھوں میں مرے آیا

جب آنکھ کھلی دیکھا تو اپنا ہی گریباں تھا

رہمن ایضاً، دور غلامی، جاگیر داری اور پھر آخر میں نظام سرمایہ داری کا تماشہ اور پھر اشتراکی کوچہ گروں کی آشفۃ سری، تمام کی تمام شکست آرزو کے عنوانات ہیں ان تمام کوششوں کے باوجود یہی نہیں کہ حالت نہیں بدی بلکہ کیفیت کچھ یوں رہی کہ

۔ مرض بڑھتا گیا جوں جوں دوا کی

حقیقت یہ ہے کہ تمام نظام ہائے معيشت الگ الگ اور متقاضادنام کے حامل ہونے کے باوصاف اصل میں سارے ایک ہیں۔ ایک ہی تصویر کے مختلف رخ اور زاویے ہیں اور نام اس کا خود رائی ہے۔ انسان نے معيشت کو اس کے اصل مقام و مرتبہ سے بڑھا کر ایسا غلوکیا ہے کہ اپنا مرتبہ اور مقصد فراموش کر بیٹھا۔ نتیجہ وہی ہوا جو ذریعہ کو مقصد بنانے کا ہوتا ہے۔ انسان صرف پیٹ کا نام نہیں بلکہ اس میں دل و دماغ بھی ہے اور اس کے دیگر اعضاء بھی ہیں، اگر کوئی شخص دل و دماغ کے بجائے پیٹ سے سوچنا شروع کر دے تو اس کی جو کیفیت ہو سکتی ہے وہ نظام معيشت کو مرکز و محور بنانے سے پوری انسانیت کی ہوچکی ہے۔ ایک بھوکے کو اجرام فلکی بھی روٹیاں نظر آسکتی ہیں لیکن اس سے نظام ستمی میں خلل آسکتا ہے اور نہ علم فلکیات کی اہمیت کم ہو سکتی ہے۔ انسان تنگ نظر اور جذباتی مخلوق ہے اس لئے اسکی سب سے بڑی غلطی ہے کہ مسائل کو حل کرنے کے لئے اپنے اور اس کائنات کے خالق سے رجوع کرنے کے بجائے خود ہی ان کا حل کرنے بیٹھ جائے۔ عام زندگی میں (SELF MEDICATION) خطرناک ہے تو اجتماعی زندگی میں اس کے اثرات کتنے مہلک ہو سکتے ہیں دنیا کی موجودہ صورت حال اس کا ثبوت ہے ایسی صورت میں ایک انسان کو اس سے اچھا مشورہ نہیں دیا جا سکتا کہ

۔ دست ہرنا اہل بیارت کند سوئے مادر آ کہ تیارت کند

انسانیت پر اس سے بڑا احسان نہیں ہو سکتا کہ انسانی معاشرے کو اجتماعی طور پر اپنے اور اس سارے جہان کے خالق و مالک کی طرف رجوع کرنے کی تلقین کی جائے۔ انبیاء علیہم الصلاۃ والسلام اسی لئے انسانیت کے محسن ہیں علیہم الصلوٰۃ والتسلیمات اور پیغمبر آخر و عظیم انسانیت کے محسن اعظم ہیں علیہ افضل الصلاۃ و اُز کی التسلیمات

وہ بندوں کو اللہ کا پیغام پہنچاتے ہیں:

{فَآتَيْنَ تَذْهِبُونَ ○ إِنْ هُوَ إِلَّا ذُكْرٌ لِّلْعَلِيمِينَ} [التکویر: 26-27]

ترجمہ: ”لوگوں کو تم کدھر جا رہے ہو؟ یہ (قرآن) جہان بھر کے لوگوں کے لئے صحت ہی تو ہے۔“

قرآن حکیم نے نہ صرف مرض کی تشخیص فرمائی بلکہ اس کے علاج کے لئے نسخاء کیمیا بھی عطا کیا۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتِ أَمِنَةً مُطْبَعِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا مِّنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرُتُ بِإِنْعَمِ اللَّهِ فَأَذَا قَدَّهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخُوفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ○ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْهُمْ فَكَذَّبُوهُ فَأَخْنَاهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِيمُونَ ○ فَكُلُوا مِنَارَزَقُكُمُ اللَّهُ خَلَقَ الظِّيَابَ وَأَشْكُرُوا إِنْعَمَ اللَّهِ عَلَىٰ كُلِّ شَمْرٍ إِلَيْكُمْ أَتَبْدُونَ ○} [الحل: 112-114]

ترجمہ: ”اللہ تعالیٰ ایک بستی کی مثال بیان فرماتا ہے جو (ہر طرح) امن واطمینان سے تھی ہر طرف سے رزق بافراغت وہاں چلا آتا تھا۔ مگر اس کے رہنے والوں نے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناشکری کی تو اللہ تعالیٰ نے ان کے اعمال کی پاداش میں ان کو بھوک اور خوف کا لباس پہنا کرنا شکری کا مزہ پچھادیا اور ان کے پاس انہی میں سے ایک پیغمبر آیا تو انہوں نے اسے بھٹلا یا سوانحیں عذاب نے آپکڑا جبکہ وہ خالم تھے۔ پس اللہ نے تم کو جو حلال طیب رزق دیا ہے، اسے کھاؤ اور اللہ کی نعمتوں کا شکر بجالا و اگر اسی کی عبادت کرتے ہو۔“

یعنی اشیاء کی فراوانی اور نعمتوں کی ارزانی پر اللہ رب العزت جو منعم حقیقی ہے کا شکر ادا کرنے کے بجائے کفر کرنا موجب ہے ان نعمتوں کے چون جانے کا۔ اللہ کی ناشکری کا مظہر یہ ہے کہ اس کی طرف سے بھیجے گئے رسول پر ایمان لانے ان کی تکریم کرنے اور اطاعت کا دم بھرنے کی بجائے تکنذیب و استہزاء کا راستہ اختیار کیا۔ اس عذاب سے نجات کا ایک ہی راستہ ہے کہ اللہ کا حلال کیا ہوا رزق کھاؤ اور اس کی نعمتوں کا شکر بجالا و اور صرف اسی کی عبادت کرو کہ مالک الملک اور عزیز مقتدر ہے اس کی اطاعت کرو گے تو آسمان وز میں کی برکتوں کے دروازے تم پر کھول دے گا۔

{وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْبَىٰ أَمْنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَّ كِتَّ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ

وَلَكُنْ كَذَّبُوا فَأَخْذُنَهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ○] [الاعراف: 96]

ترجمہ: ”اور اگر ان بستیوں کے لوگ ایمان لے آتے اور ہماری نافرمانی سے بچتے تو ان پر آسمان اور زمین کی برکات کے دروازے کھول دیتے لیکن انہوں نے تکنیب کی سوان کے اعمال کی پاداش میں ہم نے ان کو پکڑ لیا۔“

اور جب کسی بستی سے نعمتیں چھین لینا چاہے تو بظاہر ان کی معيشت کتنی ہی مضبوط ہو سزا کا قانون الی ان پر نافذ ہو کر ہی رہتا ہے۔

وَكَمْ أَهْلَكَنَا مِنْ قُرْبَةٍ بَطْرَثَ مَعِيشَتَهَا فَتِلْكَ مَسْكِنُهُمْ لَمْ تُشْكَنْ مِنْ بَعْدِهِمْ إِلَّا  
قَلِيلًا وَكُنَّا نَحْنُ الْوَرِثَيْن ○] [القصص: 58]

ترجمہ: ”اور ہم نے بہت سی بستیوں کو تباہ کر دلا جو اپنی معيشت (کی فرانی) پر اترار ہے تھے پھر یا ان کے محلات ہیں جو ان کے بعد بہت ہی کم آباد ہوئے اور ان کے پیچھے ہم ہی ان کے وارث ہوئے۔“

اسی لئے انسانیت کی فلاح دین حنیف دین اسلام کے دامن میں پناہ لینے میں ہے۔ جب وہ پورے کے پورے اسلام میں داخل ہوں گے کہ اس کے نظام اقتصادیات کی برکات سے بھی بہرہ مند اور مستفید ہوں گے اس لئے کہ اسلام کا نظامِ معيشت اسلام سے الگ کوئی حیثیت نہیں رکھتا بلکہ اسی شجرہ طیبہ کی ایک سر بزر و مشہر پارشاخ ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{اللَّهُ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرِعُهَا فِي السَّمَاءِ ○ تُؤْتَى كُلُّهَا كُلًّا حَيْنٍ يَلِدُنَ رَيْهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلَّتَّا إِنْ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ○} [ابراهیم: 34-25]

ترجمہ: کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ تعالیٰ نے کلمہ طیبہ کی مثال کیسی بیان فرمائی ہے وہ ایسے ہے کہ جیسے ایک پاکیزہ درخت جس کی جڑ مضبوط یعنی زمین کو پکڑے ہوئے ہے اور شاخیں آسمان میں ہیں۔ اپنے پروردگار کے حکم سے ہر وقت پھل لاتا ہے۔

اور یہ اسلام کے تعلیم کردہ راست عقائد، قرآن حکیم اور جناب رسول کریم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کے مقرر کردہ اور

تعلیم فرمودہ حکیمانہ عبادات اور عظیم ترین اور کامل ترین نظام اخلاق کی سرز میں میں اگلنے والا شرطیہ ہے۔ اور خون میں پیوست شاخ ہے۔ جو ہر طرف سے اور ہر طرح سے محفوظ ہے۔ موسموں کے تغیرات اور افراد کی تلوں مزاجی اس پر نظر انداز نہیں ہوتی۔

اس اعتبار سے اسلامی نظام معيشت کی بنیادی اور اولین خصوصیت تو یہی ہے کہ یہ نظام ربانی ہے جبکہ اس کے مقابلے باقی تمام نظامہائے معيشت (اگر ان کو نظام کہا جاسکے) تو انسانی بلکہ محض شیطانی ہیں۔ اس لئے کہ بندہ جب حسن کا نہیں ہوتا تو شیطان کا ہوتا ہے تیسرا اختیار (Third Option) یہاں پر سرے سے موجود نہیں، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{إِنَّمَا يَدْعُوا حِرَبَةً لِيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعْيِ} [فاطر: 6]

ترجمہ: وہ اپنے گروہ کے (لوگوں) کو پکارتا ہے تاکہ وہ دوزخ میں جانے والے بن جائیں۔

{إِنَّسَتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَنُ فَأَنْسَهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَنِ إِلَّا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَنِ هُمُ الْخَسِرُونَ} [المجادلة: 17]

ترجمہ: شیطان نے انکو قابو میں کر لیا ہے اور انہیں اللہ کی یاد بھلا دی ہے یہ لوگ شیطان کا لشکر ہیں اور آگاہ رہو شیطان کا لشکر نقصان اٹھانے والا ہے۔

اسلام اللہ تعالیٰ کا مقرر کردہ اور پسندیدہ فرمودہ نظام حیات ہے تمام انبیاء علیہم السلام اس کی دعوت دیتے رہے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ اللَّهِ الْأَسْلَامُ} [آل عمران: 19] ترجمہ: ”دین تو اللہ کے نزدیک اسلام ہی ہے۔“

لیکن براہین و بینات سے آنکھیں موندے والے نئے عقیدے بناتے اور نظام تراشتہ رہے۔

اپنے علم یا علوم کے غرے میں مختلف انسانی گروہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی دعوت اور نصیحت کو ٹھکراتے رہے اور اس کے نتیجے میں عذاب پر عذاب چکھتے رہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَأَثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْلَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ} [فَلَمَّا جَاءَهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِرُحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهِنُونَ} [المؤمن: 82-83]

ترجمہ: ”کیا ان لوگوں نے زمین پھر کر دیکھا نہیں کہ انہیں نظر آتا کہ جو لوگ ان سے پہلے اس راستے پر تھے ان کا انجام کیسا ہوا حالانکہ وہ ان سے تعداد میں زیادہ اور طاقت میں ان سے زیادہ مضبوط تھے اور زمین میں نشانات بنانے میں ان سے کہیں بڑھ کر تھے تو جو کچھ وہ کرتے رہے ان کے کسی کام نہیں آیا۔ اور جب ان کے پیغمبر ان کے پاس کھلی نشانیاں اور واضح دلائل لے کر آئے تو وہ اس علم پر اترانے لگے جو ان کے پاس تھا، نتیجہ جس چیز کا وہ مذاق اڑاتے تھے اسی نے ان کو آگھیرا۔“

مثال کے طور پر شعیب علیہ السلام کی قوم نے تو مالی معاملات میں ان کی حکیمانہ نصیحت کو ”مداخلت بے جا“، قرار دیکر اس پر انتہائی ناگواری کا انتہا کیا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شَعِيبًا ۖ قَالَ يَقُولُمْ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ ۖ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۖ وَلَا تَنْقُضُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِذْ أَرْسَلْنَاكُمْ بِخَيْرٍ وَّ إِذْ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُّحْكَيٍطٍ ۝ وَيَقُولُمْ أَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ۖ وَلَا تَبْخُسُوا النَّاسَ أَشْيَاءً هُمْ وَلَا تَعْنُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۝ بِقَيْمَنِ اللَّهِ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ۝ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِمَفْيِطٍ ۝ قَالُوا يَشْعِيبُ أَصْلُوتُكَ ثَامِرُكَ أَنْ نَنْزُكَ مَا يَعْبُدُ أَبِيُّونَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشُوٌّ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ۝} [ہود: 84-87]

ترجمہ: ”اور اہل مدین کی طرف ان کے بھائی شعیب کو مبعوث کیا انہوں نے (اپنی قوم) سے کہاے میری قوم! صرف اللہ کی عبادت کرو اس کے سواتھا را کوئی معبود نہیں اور ناپ توں میں کسی نہ کیا کرو میں تم کو آسودا حال دیکھتا ہوں اور تمہارے بارے میں ایک ایسے دن کے عذاب کا خوف ہے جو تم کو گھیرے گا۔ اور اے میری قوم! ناپ اور توں انصاف کے ساتھ پوری پوری کیا کرو اور لوگوں کو ان کی چیزیں کم نہ دیا کرو، اور زمین میں میں فساد نہ مچاتے پھر وہ اللہ تعالیٰ کا دیا ہوا منافع تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم مونوں میں سے ہو اور میں تم پر نگران نہیں۔ انہوں نے کہا کہ اے شعیب! کیا تمہاری نماز، تمہیں یہی سکھاتی ہے کہ ہم اپنے معبودوں کو چھوڑ دیں جنہیں ہمارے آباء و اجداد پوچھتے آئے ہیں یا ہم اپنے ماں میں اپنی مرثی سے تصرف کرنا چھوڑ دیں تم تو بڑے نرم خواہ درست باز ہو۔“

تا آنکہ پیغمبر آخر و اعظم حضرت محمد ﷺ اسلام کی کامل ترین اور واضح ترین صورت یعنی کتاب و سنت

پر مشتمل ہنفیۃ السمعۃ، کے ساتھ مبouth ہوئے جس میں رات بھی دن کی طرح روشن ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے {الْيَوْمَ أَتَكُلُّ لِكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمِّنُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَّتِكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنَنَا} فرمائے تھے دنیا کے انسانوں پر بحث قائم اور تمام کر دی۔ {إِنَّهُمْ لَكُمْ عَنْ بَيِّنَةٍ وَّمَجِّيئِي مَنْ حَمَّ عَنْ بَيِّنَةٍ} اور واضح طور پر بتاویا کہ دنیا و آخرت کی فلاح اسی نظام کی کامل اتباع و تنفیذ کے ساتھ وابستہ و مشروط ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{اللَّهُ أَنْذِلَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقًا لِّلْمُتَّقِينَ ○ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَ يُقْرِئُونَ الصَّلَاةَ ○ وَمَنَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ○ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكُمْ ○ وَبِالْأُخْرَةِ هُمْ يُؤْمِنُونَ ○ أُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ○} [البقرة: 1-5]

ترجمہ: ”اللَّهُ - یہ قرآن وہی کتاب منتظر ہے (اس کے کلام اللہ ہونے) میں کوئی شک نہیں، اہل التقوی کے لئے ہدایت ہے جو غیب پر ایمان لاتے ہیں، آداب کے ساتھ نماز ادا کرنے اور جو کچھ ہم نے انہیں عطا کیا ہے اس میں سے خرچ کرتے رہتے ہیں، اور جو کتاب و شریعت (اے نبی ﷺ) تم پر نازل کی گئی اور جو کتاب و شریعت تم سے پہلے نازل کی گئی سب پر ایمان لاتے اور آخرت پر یقین رکھتے ہیں یہی لوگ ہیں جو اپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔“

تو اسلام کے لائے ہوئے نظام میشست کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ ربانی ہے اس کے بعد ایک صاحب ایمان کو کچھ اور جانے کی ضرورت نہیں رہتی۔ تاہم رسم دنیا بھانے کے لئے اور اجتماع احباب کے نادر موقع سے فائدہ اٹھانے کے لئے، اس نظام میشست کے امتیازی خصائص پر طاہرا نظر ڈالتے ہیں اس اذعان و یقین کے ساتھ کہ اس کے خصائص و امتیازات کا احاطہ حدامکان سے باہر ہے:

[وَيَرِدُ إِلَيْكُمْ مِنَ الظَّاهِرَةِ وَالظَّاهِرَةِ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْمُؤْمِنُونَ] [المدثر: 31]

ترجمہ: اور ایمانداروں کا ایمان زیادہ ہو۔ اور اہل کتاب اور ایماندار کسی شک میں نہ رہیں

### اسلامی نظام میشست کے چند امتیازی خصائص

#### ۱) حقانیت پر

اسلام کا نظام میشست ہی حقیقت میں ایک نظام ہے۔ باقی نظاموں کو نظام صرف اس طرح کہا جاتا ہے جیسے کہ اسلام کے سواباقی مذاہب کو بھی دین کہہ لیا جاتا ہے، لیکن جس طرح ہمارا ایمان ہی نہیں ہمارا دعویٰ ہے کہ لا الہ الا اللہ۔ کہ اللہ کے سوا کوئی الہ نہیں اسی طرح ہمارا یقین ہے کہ اسلامی نظام میشست کے سوا کوئی نظام نہیں بلکہ ”نظام“ کے خلاف بغاوت سے عبارت ہیں۔

اور تمام ”نظام ہائے میشست“ جو اصل میں سارے ایک ہیں۔ دنیا کی حقیقت اسی میں انسانیت کی حیثیت کے بارے میں درست معلومات اور عقائد پر منی نہیں ہیں اور معلوم ہے کہ

۔ خشت اول چوں نہد معمار کج تاثر یا می رو دیوار کج

اور اسلام کے نظام میشست کا قصر رفع حق اور حقائق کی بنیاد پر استوار ہے اور یہ امر محتاج بیان اور محتاج دلیل نہیں کہ حق تعالیٰ سے بڑھ کر ان اشیاء کی حقیقت کون جانے گا۔ { آَلَيَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الظَّيِّفُ الْحَمِيرُ } (الملک) وہی بتاتا ہے کہ انسان کو بے مقصد پیدا کیا گیا نہ بے مہار چھوڑا گیا وہ خلافت ارضی کا تجادرا اور اس عظیم امانت کا امامت دار ہے۔

{ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلُنَّهَا وَأَشْفَقُنَّ مِنْهَا وَحَمِلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا } [الاحزاب: 72]

ترجمہ: ”ہم نے یہ امانت آسمانوں، زمین اور پہاڑوں پر پیش کی تو انہوں نے اسے اٹھانے سے انکار کر دیا اور اس سے ڈر گئے اور انسان نے اسے اٹھالیا بلاشبہ وہ ظالم اور جاہل تھا،“ اسی نے بتایا کہ اس نے مال کو زندگی کے قیام کا ذریعہ بنایا ہے۔

ارشادر بانی ہے:

{ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيمًا وَأَرْزُقُوهُمْ فِيهَا وَأَكْسُوهُمْ وَقُولُوا إِنَّهُمْ قَوْلًا مَمْرُوعًا } [النساء: 6]

ترجمہ: اور اپنے مال جسے اللہ نے تمہارے لئے قیام زندگی بنایا ہے بے وقوف کے حوالے نہ کرو اور یہ بھی کہ یہ اللہ کا فضل ہے۔ ارشاد فرمایا:

{فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَأَنْتَ شُرُورُ الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ} [الجمعة: 10]

ترجمہ: ”بھر جب نماز ہو چکے تو زمین میں پھیل جاؤ اور اللہ کا فضل تلاش کرو“

اور یہ بھی سمجھا دیا کہ مال و منال ایک ضرورت ہونے کے ساتھ آزمائش ہیں۔ جس سے انسان گزرتا ہے: {وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَّأَنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ} ○ [الانفال: 28]

ترجمہ: ”اور جان رکھو کہ تمہارے مال اور تمہاری اولاد درحقیقت تمہارے لئے ایک آزمائش ہیں۔ (اور اس میں پورا اترنے والوں کے لئے) اللہ کے ہاں بہت بڑا اجر و ثواب ہے۔“

### ﴿۲﴾ مقصود تخلیق سے ہم آہنگ پڑھیں

اللہ تعالیٰ نے انسان کو اسی لئے پیدا کیا کہ یہ اس کی عبادت کرے اس کی بندگی بجالائے اور اس کے لئے اپنے پسندیدہ دین میں نظام میشست بھی ایسا شروع کر دیا جو اس کے مقصود تخلیق سے موافق رکھتا ہے اور کامل طور پر اس سے ہم آہنگ ہے۔

ارشاد فرمایا:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُّوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَآشْكُرُوا إِلَهًا إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانُكُمْ تَعْبُدُونَ} ○ [البقرة: 172]

ترجمہ: اے اہل ایمان جو پاکیزہ چیزیں ہم نے تم کو عطا فرمائی ہیں ان کو کھاؤ اور اللہ کا شکر بجالا و اگر تم حقیقت میں اسی کی بندگی کرتے ہو۔

یہ اس لئے بھی ضروری تھا کہ انسان کے کردار کا اس کی خواراک سے بہت گہرا تعلق ہے۔ تمام ذہنی اور جسمانی صلاحیتیں اور قوتیں غذا سے بنتی اور پہنچتی ہیں اگر غذا درست ہوگی تو عمل صاحب ہو گا۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ كُلُّوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَآعْمَلُوا صَالِحًا} ○ [المونون: 51]

ترجمہ: ”اے گروہ رسول! پاکیزہ چیزیں کھاؤ اور نیک عمل کرو۔“ -

اگر جسم کی نشوونما کا سبب بننے والی غذا ہی درست اور حلال نہ ہو ت عمل صالح نہیں ہو سکتا اسی حقیقت کو جناب رسول اللہ ﷺ کی زبان وحی ترجمان نے یوں بیان فرمایا ہے:

”لَا يَرْبُو لَهُ مِنْ سَهْتِ الْأَكَانَتِ النَّارَ أَوْلَى بِهِ“ ①

ترجمہ: ”جو گوشت حرام سے پروٹھ پا کر بڑھتا ہے تا اس کا اصل ٹھکانا آگ ہی ہے۔“

### ﴿۳﴾ امالت

اسلامی نظام میشست کی ایک بڑی خصوصیت یہ ہے کہ یہ مستقل اور سب سے متاز نظام ہے۔ انسانی تجربات کے نتیجے میں وجود میں نہیں آیا اور نہ یہ کسی قسم کے ر عمل کا شمر ہے۔ باقی تمام نظام ہائے میشست ر عمل کے طور پر وجود میں آئے۔ تجربات ہیں یا تجربات سے اخذ کیا ہو نتیجہ۔ جا گیر داری نظام دور غلامی کی کوکھ سے پیدا ہوا اس لئے اس کے تمام خصائص کا حامل تھا۔ غلامی میں آقا ایک فرد ہوتا تھا تو نظام جا گیر داری میں پورا نظام، پھر زمانے نے ایک کروٹ لی جا گیر داری نظام نے سرمایہ داری نظام کی شکل اختیار کر لی۔ جا گیر دار سرمایہ دار بن گیا اور کاشنکار مزدor ٹھہرا۔ اور آزاد میشست کے نام پر ایسا استبداد مسلط ہوا کہ لوگ دور غلامی اور جا گیر داری کی سختیاں بھول گئے۔ اس کے ر عمل میں سو شلزم نے جنم لیا لیکن استھصال کے خاتمے کا دعویٰ لیکر اٹھنے والی تحریک ریاست کی طاقت سے لیس ہو کر استھصال کا سب سے بڑا ذریعہ بن گئی۔ اور ترقی پسندی کے نام پر ترقی معکوس کرتے ہوئے انسانیت کو بدترین غلامی کے دور میں پہنچادیا۔ یہ انسانی شعور اور معاشری نظریات کے ارتقاء کی مختصر تاریخ ہے۔ اس کے مقابل اسلام کا نظام اقتصادیات اللہ رب العزة والجلال کے علم و حکمت کا مظہر اور اس کی رحمت کا نشان ہے۔ اور تہوز، انتقام، طیش وغیرہ ر عمل کے ہر نقش سے مبراء ہے۔

① جامع ترمذی: کتاب الجمعة، باب ما ذكر في فضل الصلاة، حدیث نمبر: 614

### ۴) وضاحت پر

اسلام کے نظامِ معیشت میں کوئی پچیدگی نہیں، وہ بالکل واضح اور ہر قسم کے ابہام سے پاک ہے قرآن آیات پینٹ پر مشتمل ہے اور جناب رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے "الحلال بین والحرام بین" حلال بھی واضح ہے اور حرام بھی واضح ہے۔

اسی طرح اسلامی نظامِ معیشت میں معاهدہ یا خرید و فروخت کرنے والوں کو بھی یہی حکم ہے کہ صداقت و وضاحت سے کام لیں۔ ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

"البياع بالخيار مالم يتفرقوا فان صدقاؤبینابورك لهم في بيعهما و ان  
كتها و كذبها محققت بركة بيعهما" ①

یعنی سودے کے دونوں فریقوں کو الگ الگ ہونے تک اختیار ہے اگر دونوں صداقت اور وضاحت سے کام لیں گے تو انکے سودے میں برکت ہوگی اور اگر جھوٹ اور فریب سے کام لیں گے تو سودے کی برکت ختم کر دی جائے گی، حضور نبی اکرم ﷺ بازار میں تشریف لے گئے، اناج کے ایک ڈھیر میں ہاتھ ڈالتا تو تری محosoں کی تو دکاندار سے فرمایا: یہ کیا؟ اس نے کہا حضور رات کو اس پر بارش پڑ گئی تھی فرمایا تو گیلا حصہ اور پر کرنا تھا "من غش فليس منا" جس نے ہمیں اندر ہمیں میں رکھا وہ ہم میں سے نہیں ②۔

یہی وجہ ہے کہ محاقدہ اور مزابنہ سے منع کر دیا گیا ہے) کھیت میں سٹوں اور بالیوں میں موجود اناج کو خشک اناج کی معلوم و معین تعداد کے بد لے فروخت کرنا محاقدہ کہلاتا ہے اور درختوں یا بیلوں میں لگے پھل کو اسی نوع کے خشک پھل کی معلوم و معین مقدار کے عوض بچنا مزابنہ کہلاتا ہے (یعنی سلم میں بھی یہی حکم دیا گیا ہے۔ ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

"من أسلف في شيء فليسلف في كيل معلوم وزن معلوم الى اجل معلوم" ③

① متفق عليه من حدیث حکیم بن حزام ② صحیح مسلم، معجم طبرانی، حدیث نمبر: 10234، میں یہ الفاظ زائدین والمکروه الخداع فی النار۔ مکروہ بیک میں (لے جانے کا موجب) ہے

③ بخاری: کتاب البيوع، باب اذا بین البياع... 2079، مسلم: کتاب البيوع، باب السلم 1226

"اگر کوئی بیشگی ادا نہیں کرتا ہے تو اس چیز کا مپ تول اور ادا نہیں کی مدت معلوم ہونی چاہئے۔"

اسی طرح عقد قراضہ یا مضاربہ میں بھی ضروری ہے کہ صاحب مال (investor) اور عامل (worker) دونوں آپس میں تقسیم منافع کا تناسب طکر لیں۔ ابہام نہیں ہونا چاہئے۔

الموسوعة الفقهية الكويتية: میں قراضہ کی تعریف ہی یہ بیان کی گئی ہے:

"هو ان يدفع الرجل الى رجل نقدا ليتجريه على ان الربح بينهما على ما يتشارطانه" ①

ترجمہ: یعنی قراضہ یا مضاربہ اس کو کہا جاتا ہے کہ ایک شخص اگر دوسرے کو مال مہیا کرے کہ وہ اس میں تجارت کرے گا اور منافع ان دونوں کے درمیان طے شدہ نسبت کے ساتھ تقسیم کیا جائے گا۔

اس کے بعد مشہور لغوی الاذہری کے حوالے سے اس کی وجہ تسمیہ یوں بیان کی گئی ہے "لأن لكل واحد منهما في الربح شيء مقرولاً يتعداه" اس معابدے کو قراضہ اس لئے کہا جاتا ہے کہ فریقین میں سے ایک کو منافع میں سے قطعی طور پر طے شدہ ملتا ہے اس سے زیادہ نہیں لے سکتا۔

### صراحت و امانت ②

اسلام اپنے پیروں کو اور خاص طور پر رجالِ معيشہ و اقتصاد کو امانت اور صراحت کا حکم دیتا ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ:

{إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنْ تُؤْكِدُوا الْأَمْنِيَّاتِ إِلَى أَهْلِهَا...} [النساء: 58]

ترجمہ: اللہ تعالیٰ تمہیں حکم دیتا ہے کہ امانتیں ان کے مالکوں کو پہنچاؤ۔

سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ معلم شریعت حسن انسانیت ﷺ نے ارشاد فرمایا

"التاجر الصدق الامين مع النبيين والصديقين والشهداء" ③

① الموسوعة الفقهية: 33/112

② جامع ترمذی: کتاب البیوی، باب ماجاء فی التجار، امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن قرار دیا ہے، لیکن شیخ البانی رحمہ اللہ اس روایت کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔ الغرض مفہوماً یہ روایت صحیح ہے جس کی تائید شریعت کے دیگر بشار دلائل سے ہوتی ہے۔

ترجمہ: صداقت شعار اور امانت دار تا جرائمیاء صدیقین اور شہداء کے ساتھ ہو گا۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ:

"ان الله تعالى يقول أنا ثالث الشريكين ما لم يحن أحدهما صاحبه فإذا خانه

خر جت من بينهم" ﴿١﴾

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ "میں شرکت داروں کا تیسرا ہوتا ہوں جب تک ان میں سے کوئی دوسرے کی خیانت نہ کرے پھر جب کوئی خیانت کا مرٹکب ہوتا ہے تو میں درمیان سے نکل جاتا ہوں"۔

### ۶) عدالت

یہ کائنات کہ انسان جس کا ایک حصہ ہے اللہ تعالیٰ نے اس کا سارا نظام عدل اصلاح اور توازن پر قائم کیا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے :

{وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ○ أَلَا تَطْغُوا فِي الْمِيزَانِ ○ وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ ○ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ○} [الرحمن: 9-7]

ترجمہ: "اس نے آسمان کو بلند کیا اور اوپر اٹھایا اور میزان عدل رکھدی تاکہ تم میزان میں خلل اندازی نہ کرو اور انصاف کے ساتھ ٹھیک ٹھیک تولو اور ترزو میں تولتے وقت کی نہ کرو"۔

کائنات کا سارا نظام عدل پر قائم ہے اس لئے انسان جو اس امانت کا امین ہے، اس کا فرض ہے کہ اپنے دائرہ اختیار میں عدل قائم کرے اور ہر حد تک اس کا حق پہنچائے اگر یہ عدل و توازن قائم نہ رہے تو میزان عالم خلل پذیر ہوتی ہے اور اسی کو قرآن "فساد فی الارض" سے تعبیر کرتا ہے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{وَإِلَى مَدِينَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَقُومُ إِنْجَبْلُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ وَمِنَ اللَّهِ غَيْرَهُ ○ وَلَا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِنَّ أَرِيزْكُمْ بِخَيْرٍ وَإِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابٌ يَوْمَ هُنَيْطٌ ○ وَيَقُومُ أَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ○ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءً هُنَمْ وَلَا تَعْنَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ○} [ہود: 84]

ترجمہ: ”اور اہل مدن کی طرف ان کے بھائی شعیب کو مبعوث کیا انہوں نے (اپنی قوم) سے کہاے میری قوم! صرف اللہ کی موحدانہ عبادت کرو اس کے سواتھ مہارا کوئی مبعوث نہیں اور ناپ توں میں کمی نہ کیا کرو میں تم کو آسودا حال دیکھتا ہوں اور تمہارے بارے میں ایک ایسے دن کے عذاب کا خوف ہے جو تم کو گھیرے گا۔ اور اے میری قوم کے لوگو! عدل و انصاف کے ساتھ پورا مالپا اور توں اور لوگوں کی چیزیں کم کر کے نہ دیا کرو، اور زمین میں فساد نہ چھاتے پھرُ“

چنانچہ عدل و انصاف کا نتات کی سب سے بڑی ضرورت اور انسان کا سب سے بڑا فریضہ ہے اور یہ بھی حقیقت ہے کہ عدل صرف قانون کی عملداری کا نام نہیں ہے بلکہ عدل و انصاف کا گلا توانون سازی کے نام پر یہی گھونٹا جاتا ہے اور یہ بھی حقیقت ہے کہ انسان عدل کر بھی نہیں سکتا اس کے پاس علم نہیں جھل ہے عدل نہیں ظلم ہے خالق کائنات کا بیان واجب الاذعان ہے {إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا} [الاحزاب: 72] بلاشبہ انسان بڑا ہی ظالم، جاہل واقع ہوا ہے اس کو علم اللہ تعالیٰ عطا فرماتا ہے {وَلَا يُجِيِّظُونَ يَشَّعِيْرُهُ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ} [البقرة: 255] ترجمہ: اس کے علم میں سے یہ کسی چیز کو حاصل نہیں کر سکتے مگر جسے اللہ چاہے ۔ اور عدل اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول صلی اللہ علیہ وسلم سکھاتے ہیں {وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا} [الانعام: 115] ترجمہ ”اور تیرے رب کا کلام صداقت اور عدل میں کامل ہے“، اس لئے آسمانی ہدایت اور رہنمائی سے بے نیاز ہو کر انسان جو بھی نظام بناتا ہے اس میں علم نہیں ہوتا، صداقت نہیں ہوتی، عدل نہیں ہوتا۔ مزدور یا کسان اگر قانون سازی کا موقع پائے گا تو کارخانہ دار یا زمیندار کے حقوق ٹھوٹنہیں رکھ پائے گا بلکہ حقوق کا پلڑا اپنے طبقہ کی طرف جھکا لے گا اور اگر سرما یہ دار اور زمیندار قانون سازی کرے گا تو حقوق کا ہباؤ اپنی طرف کر لے گا۔ اسی لئے مختلف نظام ہمایے معیشت عدم توازن اور عدل کے فقدان کے باعث ظلم و عدوان کا دوسرا نام بن کر رہ گئے قرآن حکیم نے اسی لئے فرمایا {وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ} [المائدہ: 45]۔ ترجمہ: ”اور جو اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہیں کرتا تو ایسے لوگ ہی ظالم ہیں“،

جو مقابل نے اسی معنی کو منظوم کرتے ہوئے کہا ہے۔

سود خود بیند نہ بیند سود غیر  
در لگا ہش سود و بہبود ہمہ  
و حی حق بیندہ سود ہمہ

عدل پر بنی نظام وہی تشکیل دے سکتا ہے جو تمام فریقوں پر حاکم ہو اور ان سے بالاتر بھی۔ اس کا مفاد ان میں سے کسی کے ساتھ وابستہ نہ ہو۔ اور یہ آسمانی وحی کے سوا کہیں نہیں ہو سکتا۔ ظلم اور ظلمت کا ازالہ اسی نور سے ہو سکتا ہے جو انسانوں کو عدل کا راستہ دکھاتے ہوئے فرماتا ہے۔

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُنُوتُوا فَوْمِينَ يَا لِقْسِطْ شُهَدَاءِ اللَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبَيْنِ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَإِنَّ اللَّهَ أَوْلَى بِإِيمَانِكُمْ فَلَا تَتَبَعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوْا وَإِنْ تَلَوْ أَوْ تُعِرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا} [النساء: 135]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! انصاف قائم کرنے والے اور اللہ کے لئے سچی لوایہ دینے والے بنخواہ وہ گواہی تمہارے اپنے والدین یا قرابت داروں کے خلاف ہی کیوں نہ ہو اگر کوئی فقیر ہے یا امیر تو اللہ انکا بہتر کارساز ہے لہذا تم اپنی خواہش کے پیچھے گکر عدل و انصاف نہ چھوڑو۔ اگر پیچیدہ شہادت دیا شہادت دینے سے گریز کرو تو (تمہیں معلوم ہونا چاہئے کہ) اللہ تمہارے اعمال سے خوب باخبر ہے“

### ۷ دوام و شمول

اسلامی نظام میشست ازلی بھی ہے اور ابدی بھی، وقت یا موسمی نہیں اور نہ ہی ہر دم متغیر نظریات کی طرح تبدیلی اور ترکیم کا شکار ہوتا ہے۔ اس لئے کہ یہ تجربات و حوادث کے نتیجے میں وجود میں نہیں آیا بلکہ علم و نبیر، خلاق ارض و سماء عالم الغیب والشهادہ کا نازل فرمودہ دین ہے جو انسان کی فطرت سے مطابقت رکھتا ہے:

{فِظْرَتِ اللَّهِ الْيَتِيْ فَظَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ} [الروم: 30]

ترجمہ: ”اللہ تعالیٰ کی پیدا کردہ فطرت کو جس پر اس نے انسانوں کو پیدا کیا ہے (اختیار کرو)، اللہ کی تخلیق کردہ فطرت میں تغیر و تبدل نہیں ہو سکتا، یہی سیدھا دین ہے، لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ اور یہ نظام تمام بني نوع انسان کے لئے ہے اس کے کسی طبقہ کے لئے نہیں، اس میں عرب و عجم کا امتیاز

ہے نہ آجر و ممتاز جگہ اور کاشکار کا بلکہ سب یکساں طور پر اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے

اوامر و نوادی کے مخاطب ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ الْمَأْوَى وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ  
وَالْبَغْيِ إِعْظُمُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ} [النحل: 90]

ترجمہ: اللہ عدل، احسان، اور شہداروں کو (مد) دینے کا حکم دیتا ہے اور بے حیائی اور نامعقول کاموں اور سرکشی سے منع کرتا ہے اور تمہیں نصیحت فرماتا ہے تاکہ تم یاد رکھو۔

اور نبی کریم معلم بشریت مرشد انسانیت ﷺ نے ارشاد فرمایا:

"لَا يَبِعَ الرَّءُوفَ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ وَلَا تَنْاجِشُوا وَلَا يَبِعَ حَاضِرَ لِبَادَ" ①

ترجمہ: کوئی شخص اپنے مسلمان بھائی کے سودے پر سودانہ کرے ایک دوسرے کو دھوکہ نہ دو اور کوئی شہری کسی بدوسی کے لئے سودانہ کرئے۔

علاوہ ازیں قرآن و سنت کے الفاظ اور ان میں بیان کئے گئے اصول و ضوابط میں اتنی وسعت اور گہرائی ہے کہ کوئی جز بھی اس سے باہر نہیں رہ جاتا یہی وجہ ہے کہ اختلاف رونما ہونے کی صورت میں کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ کی طرف رجوع کرنے کا حکم دیا گیا ہے اگر کتاب و سنت میں ان اختلافات کا حل نہ ہو اور ان سے نکلنے کا راستہ نہ ہو تو یہ حکم عبث اور بے معنی ہو جاتا ہے۔ واللہ و رسولہ بریغان منہ۔۔۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

{يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكَ الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ  
فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ  
وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا} [النساء: 59]

ترجمہ: اے اہل ایمان! اللہ اور اس کے رسول کی فرمانبرداری کرو اور جو تم میں سے اولو الامر ہیں ان کی بھی اگر کسی بات میں تمہارے درمیان اختلاف واقع ہو تو اگر اللہ تعالیٰ اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہو تو اس میں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے حکم کی طرف رجوع کرو یہ بات بہت اچھی ہے اور اس کا مآل

بھی اچھا ہے۔

اس بارے میں دو امور ہمیشہ ملحوظ رہنے چاہئیں ان میں سے ایک تو فہم نصوص کا موهہہ الہیہ ہے جس کی طرف خلیفہ راشد راجع علی رضی اللہ عنہ نے "إِلَّا فَهُمْ يَوْتَيْهُ اللَّهُ أَعْزَزُ وَجْلَ رَجْلَ فِي كِتَابِ اللَّهِ" ① فرماد کہ اشارہ کیا ان سے پوچھا گیا تھا کیا آپ لوگوں (اہل بیت) کے پاس کوئی خاص کتاب ہے تو انہوں نے کہا کہ نہیں سوائے اللہ کی کتاب کے یا پھر اس فہم کے جو اللہ تعالیٰ کسی شخص کو قرآن کے متعلق عطا فرمائے۔ ②

اور دوسرے نصوص قرآن حکیم اور سنت نبویہ کی مجرمانہ بلاغت، شیخ الاسلام ابوالعباس ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"بل الصواب الذى عليه جمهور أئمة المسلمين أن النصوص وافية بجمهور أحكام افعال العباد ----- وان أنكر ذلك من أنكره لانه من يفهم معنى النصوص العامة التي هي أقوال الله ورسوله وشمومها لأحكام افعال العباد وذلك أن الله بعث محمدا ﷺ بجموع الكلم فيتكلم بالكلمة الجامعة التي هي قضية كلية و قاعدة عامة تتناول انواعاً كثيرة و تلك الانواع تتناول أعياناً لا تحصى" ③

ترجمہ: "درست بات وہ ہے جو جہور ائمۃ المسلمين کا موقف ہے کہ نصوص (کتاب و سنت) انسانوں کے تمام افعال کے احکام کے لئے کافی و دوافی ہیں۔ اس حقیقت کا انکار جس نے بھی کیا تو اس کا سبب یہ ہوا کہ وہ عام نصوص یعنی اللہ تعالیٰ اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمانیں کے معانی اور ان کے افعال العباد کے جملہ احکام پر مشتمل ہونے کے وصف کو سمجھنے سے قاصر ہا۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو جو مجموع الکلم کے ساتھ مبعوث فرمایا ہے چنانچہ وہ ایسا جامع لفظ بولتے

① البخاری: کتاب العلم، باب کتابة العلم: 111، مستند احمد: 1/79

② مجموع الفتاوى: 19/280

ہیں جو کلیہ اور قاعدہ عامہ ہوتا ہے اور جو بہت سی انواع کو شامل ہوتا ہے اور یہ انواع انگنت جزئیات کو حاوی ہوتی ہیں۔"

اس اصول کی وضاحت میں شیخ الاسلام رحمہ اللہ متعدد مثالیں ذکر کر کے فرماتے ہیں:

"وَمِنْ هَذَا الْبَابِ لِفَظِ الرِّبَا فَإِنَّهُ يَتَنَاهُ كُلُّ مَنْ نَهَىٰ عَنْهُ مِنَ الرِّبَا النِّسَاءُ وَالْفَضْلُ وَالْقَرْضُ الَّذِي يُجْرِي مَنْفَعَةً وَغَيْرَ ذَلِكَ" ①

یعنی اس کی مثالوں میں ربا کا لفظ بھی ہے کہ ربا الفضل (اشیاء کی باہم کی بیشی کے ساتھ خرید و فروخت) ربا النسیئہ (مہلت کے عوض قرض کی رقم میں اضافہ کرنا) اور ہر ایسے قرض کو شامل ہے جس کے ساتھ فائدہ شرط ہو۔

### 8 مرونت و ملامت

غیر متبدل اصول و مبادی پر مبنی ہونے کے ساتھ اسلامی نظام میشست کی ایک خصوصیت اس کی مرونت اور ملامت بھی ہے یہ ہر طرح کے حالات میں مسائل کے حل اور احوال کے ساتھ مناسبت کی کامل صلاحیت رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن حکیم اور جناب رسول کریم ﷺ نے جس قدر تاکید حلال کے اکتساب اور حرام سے اجتناب کی کی ہے اسی قدر از خود کسی چیز کو حرام قرار دینے سے گریز کی کی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

[يَا أَيُّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُّهُمْ مِنْ طِيبَتِ مَا رَزَقْنَاهُمْ وَأَشْكُرُوهُ إِلَهًا إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ ○] [البقرة: 172]

ترجمہ: اے ایمان والو جو پا کیزہ روزی ہم نے تم کو عطا فرمائی ہیں ان کو کھاؤ اور اگر صرف اسی کی عبادت کرنے والے ہو تو اس کا شکر بجالا و۔

نیز فرمایا: [يَا أَيُّهُمَا الَّذِينَ كُلُّهُمْ مِنَ الْأَرْضِ حَلَّا طِيَّبَهُ وَلَا تَتَّبِعُوا أُخْطُوبَتِ الشَّيْطَنِ إِنَّهُ لَكُلُّهُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ○] [البقرة: 168]

ترجمہ: ”لُوگو! جو چیزیں زمین میں حلال اور طیب ہیں وہ کھاؤ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔“

اسی طرح فرمایا:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَبِيبَتْ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُو۝ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ  
الْمُعْتَدِلِينَ۝ وَلَكُونُوا مِنَ الْمُسْلِمِينَ۝ كُفَّارَ رَقْبُمُ اللَّهُ حَلَلَ طَبِيبَتْ وَأَنْعَوْا اللَّهَ الَّذِي أَنْعَمَ بِهِ مُؤْمِنُو۝نَ۝

ترجمہ: ”اہل ایمان! جو پاکیزہ چیزیں اللہ نے تمہارے لئے حلال کی ہیں ان کو حرام نہ کرو اور حد سے نہ بڑھو، کہ اللہ حد سے بڑھنے والوں کو سندھیں کرتا۔ اور حلال طیب روزی اللہ نے تم کو دی ہیں اسے کھاؤ اور اللہ سے جس پر ایمان رکھتے ہو تو رہو۔“ [المائدۃ: 87-88]

اور نبی مکرم رحمۃ للعلمین ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”الحلال ما احل الله في كتابه والحرام ما حرم الله في كتابه وما سكت عنه فهو مما

اعف عنه“ <sup>①</sup>

ترجمہ: ”حلال وہ ہے جسے اللہ نے اپنی کتاب میں حلال قرار دیا اور حرام وہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں حرام قرار دیا اور جس سے سکوت اختیار تو وہ ہے جس سے عفو سے کام لیا۔“ اور معاملات میں اصل اباحت (جواز) ہے تا وقتیکہ اس معاملہ میں حرمت یا کراہت پر دلیل قائم ہو جائے۔ چنانچہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ فرماتے ہیں

والاصل في هذا أنه لا يحرم على الناس من المعاملات التي يحتاجون إليها إلا مادل الكتاب والسنة على تحريمه كما لا يشرع لهم من العبادات التي يتقربون بها إلى الله إلا مادل الكتاب والسنة على شرعيه إذا الدين ما شرعه الله والحرام ما حرمه الله.

<sup>②</sup>

① الترمذی: کتاب اللباس، باب ماجاء فی لبس الفراء، وابن ماجة: کتاب الأطعمة و الحاکم عن سلمان

② الفتاوی الکبری: 28/386

”اس بارے میں اصل یہ ہے کہ انسانوں پر معاملات میں سے انہیں جس کی ضرورت رہتی ہے صرف وہی معاملات حرام ہوں گے جن کی حرمت پر کتاب و سنت میں سے دلیل قائم ہو جس طرح کہ عبادات جو ان کے لئے حصول تقربہ الٰی کا ذریعہ ہیں صرف وہ عبادات منشروع ہوں جن کی مشروعيت پر کتاب و سنت سے دلیل قائم ہو۔ اس لئے کہ دین وہ ہے جسے اللہ شریعت قرار دے اور حرام وہ ہے جسے اللہ حرام قرار دے۔“

تاہم یہ ایک نازک مقام ہے شریعت میں ملائمت اور مرونت کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ اسے مومن کی ناک بنالیا جائے اور باب الحکیم چوپٹ کھول دیا جائے۔ مولانا و مخدومنا عطاء اللہ الحسینیف محدث بھوجیانی رحمہ اللہ کی ایک طویل عبارت بطور تبرک نقل کرنے کو جی چاہتا ہے کہ اس سے بہتر اس مسئلہ کی وضاحت مشکل ہے۔ اور یہ ”خیر الكلام ماقول و دل“ کی بہترین مثال ہے مولانا تحریر فرماتے ہیں:

”در اصل یہ مسئلہ بڑا ہی نازک ہے بلashہ اس کی افادیت بہت زیادہ ہے لیکن مفاد پرست سیاست باز اپنی ہربے دینی، عیاشی اور اقتصادی بے راہ روی کے لئے اس کو استعمال بھی کر سکتے ہیں چنانچہ اسلامی ممالک کے الحاد پسند نہایت ہوشیاری سے ”صلاح و فلاح ملت“ اور ”روح اسلام“ کے لیبل لگا کر اسی اصول کی روشنی کی آڑ میں مفادی اور ظالمانہ سیاست کے لئے کھاد مہیا کر رہے ہیں۔ قاتلہم اللہ انی یو فکون!

حافظ ابن قیم رحمہ اللہ نے اس نزاکت کو شدید طور پر محسوس فرمایا۔۔۔ اور لکھا ہے

”هذا موضع مزلة الأقدام مضلة أفهم و هو مقام ضنك في معتبر صعب فرط فيه طائفة فعطلاوا الحدود و ضيعوا الحقوق و جروا أهل الفجور على الفساد۔۔۔ و افرط فيه طائفة فسوغت منه ما ينافق حكم الله.“<sup>①</sup>

ترجمہ: ”یہ ایسا مقام ہے جہاں پاؤں پھسلتے ہیں اور عقليں گمراہ ہوتی ہیں یہ متنگناٹی اور انہٹائی دشوار گذار کشمکش ہے کچھ لوگوں نے تفریط سے کام لیا تو حدود کو معطل کرنے، حقوق کے ضیاع کا سبب بنے اور انہوں نے اہل فنور کی حوصلہ افزائی کی۔۔۔ جبکہ ایک گروہ افراط کا شکار ہوا انہوں نے ایسا تشدروں ا

رکھا جو اللہ تعالیٰ کے احکام میں مضمون کے منافی ہے، اظہر حقیقت یہ ہے کہ یہ فیصلہ کرنا کہ فلاں کام صلاح سے قریب اور فساد سے دور ہے اگرچہ اس بارے میں رسول اللہ نے کوئی ہدایت نہیں دی ہے پر کہہ وہ کام نہیں ہے اگر کوئی حکومت نیک نیت سے عصر حاضر کے تقاضوں کو کتاب و سنت کی روشنی میں پورا کرنا چاہتی ہے تو اس کو یہ کام ایک ایسی کمیٹی کو سپرد کرنا چاہیے جن کی نظر قرآن حکیم، حدیث نبوی، فقیہا و فتاویٰ صحابہ، مسالک ائمہ مجتہدین اور فقیہی مکاتب فکر پر وسیع اور گہری ہونے کے باوصاف موجودہ ضروریات کو خوب سمجھتی ہو اور سب سے بڑھ کر یہ کہ یہ بزرگ تعلق باللہ اور تقویٰ و تدبیں کی صفات سے متصف ہوں۔

اور حق یہ ہے کہ یہ آخری وصف اسلامی نظام سیاست و عدالت میں بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔ ①

### واقعیت و افادیت

اسلام کا نظام میشست صرف نظری نہیں اور افلاطون کی طرح صرف خیال نہیں بلکہ قرون مفضلہ میں کامل طور پر اور اس کے بعد پیشتر طور پر نافذ العمل رہا اور یہی وہ زمانہ ہے جب انسان اسلام کے نظامِ عدل کے سایہ سے لطف اندوز ہو رہا تھا۔ ایک زمانہ تھا جب کوئی شخص فوت ہو جاتا تھا تو نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم اس کے متعلق سوال کرتے کہ "هل علیه من دین" اگر اثبات میں جواب ملتا تو "هل ترک من وفاء" قرض کی ادائیگی کا کوئی سامان کیا۔ اگر اس کے ذمہ قرض کی ادائیگی کا سامان ہوتا تو اس کی نماز جنازہ پڑھاتے ورنہ کہتے: "صلوا على صاحبكم" تم خود ہی اس کی نماز جنازہ پڑھو۔

پھر اللہ تعالیٰ نے رزق امت کو وسیع کر دیا تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اعلان کروادیا

"من ترك مالا فلورنته، ومن ترك دينا او كلام إلينا" ②

"جو مال چھوڑ کر مر اتو اس کے وارثوں کے لئے ہے اور اگر کوئی قرض یا عیال چھوڑ کر مر اتو اس کے ذمہ

① تعلیق حیات امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ: 408

② صحیح البخاری: باب الصلاة على من ترك دينا 3/118

دارہم ہیں۔“

امیر المؤمنین عمر الفاروق رضی اللہ عنہ کے دور میں اسلامی نظام معیشت کے فیوض و برکات اس طرح عام ہوئے کہ سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ یہیں کے صدقات جمع کرنے کیلئے مقرر ہوئے وہاں انہوں نے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد "تو خذ من أغنياءهم و ترد على فقراءهم" کہ "زکۃ ان کے اصحاب ثروت سے وصول کی جائے گی اور ان کے محتاج افراد کی طرف لوٹا دی جائے گی" کی تعلیمیں کی۔ تمام ضرورت مندوں میں تقسیم کے بعد بھی ایک تھائی مال نج رہا وہ انہوں نے دربار امارت میں پیش کر دیا تو امیر المؤمنین فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے اسے وصول کرنے سے انکار کر دیا اور فرمایا: "لَمْ أُبَعِّثْكُ جَابِيًّا وَ لَا أَخْذَأْ جَزِيَّةً وَ لَكِنْ بَعْثَكَ لَتَأْخُذْ مِنْ أَغْنِيَاءِ النَّاسِ فَتَرَدْ عَلَى فَقَرَاءِهِمْ" میں نے تمہیں مال اکٹھا کرنے یا جزیہ وصول کرنے نہیں بھیجا تھا میں نے تمہیں اس کام پر مقرر کیا تھا کہ ان کے مالدار لوگوں سے وصول کرو اور ان کے محتاج اور فقیر لوگوں تک پہنچاؤ، سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے جواب دیا "ما بعثت اليك بشیء وَ انا آجَدْ احَدًا يَأْخُذْهُ مِنِّي" میں نے یہ مال آپ کی طرف اس وقت بھیجا کہ مجھے بیہاں کوئی وصول کرنے والا نہیں ملا۔

اس سے اگلے سال سیدنا معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے صدقات کی مدد میں موصول ہونے والے مال کا نصف بیت المال کے لئے ارسال کر دیا تو امیر المؤمنین عمر رضی اللہ عنہ نے پھر وہی بات کی اور سیدنا معاذ بن جبل نے وہی جواب دیا تیرسے سال یہ ہوا کہ سیدنا معاذ بن جبل کو یہیں میں صدقہ دینے کیلئے کوئی نہ ملا اور انہوں نے تمام جمع شدہ مال دار الخلافہ مدینۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بھجوادیا، خلیفہ ثانی عمر الفاروق رضی اللہ عنہ نے پھر کہا کہ میں نے تمہیں مال اکٹھا کرنے یا جزیہ وصول کرنے کے لئے متعین نہیں کیا تھا اور

سیدنا معاذ بن جبل نے وہی جواب دیا "ما وجدت أحداً يأخذ مني شيئاً" ①

گویا اسلامی نظام معیشت کی برکت سے غربت کی شرح تیزی سے کم ہوتے ہوتے معدوم ہو گئی، یہی نقشہ بنو امیہ کے دور حکومت میں قائم رہا، چنانچہ جناب عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ (جنہیں پانچواں خلیفہ راشد بھی کہا جاتا ہے) نے عراق میں اپنے والی "عبد الحمید بن عبد الرحمن" کو لکھا کہ "آخرج للناس

اعطیاتہم، اخراج للناس اعطیاتہم "لوگوں کو ان کے مقرہ وظیفہ پہنچاو۔ تو اس نے جواب میں لکھا سب کو ان کے مقرہ وظائف دینے کے بعد بھی بیت المال میں صدقات کامال باقی ہے تو خلیفہ نے اسے حکم دیا "انظر کل من آدان فی غیر سفه ولا سرف فاقض عنه" جائزہ لوکہ جس شخص نے بھی حماقت پر قرض نہ لیا ہوا اور نہ ہی فضول خرچی کی بنا پر مقروض ہو گیا ہواں کا قرض ادا کردو۔

حاکم عراق عبد الحمید بن عبد الرحمن نے جواب دیا کہ اس طرح کے مقروضوں کا قرض بھی ادا کر دیا گیا ہے تاہم بیت المال میں زائد مال بدستور موجود ہے اس پر خلیفہ نے اسے لکھا "انظر کل بکر لیس له مال فشاء آن تزوجه فرق جه وأصدق عنه" اچھی طرح دیکھو جو کوئی غیر شادی شدہ چاہتا ہو کہ تم اس کی شادی کرو تو اس کے نکاح کا اہتمام کرو اور اس کا حق مہر بیت المال سے ادا کرو، اس نے جواب دیا "أني قد زوجت من وجدت" اس طرح کا جو آدمی بھی مجھے ملا اس کا نکاح کر چکا ہوں۔ تو خلیفہ نے حکم دیا انظر من کانت عليه جزية فضعف عن أرضه فاسلفه ما يقوى به على عمل أرضه فانا لا نريد لهم لعام ولا عامين" ① "اگر کوئی جزیہ دینے والا اپنی زمین کی آمدن سے جزیہ دینے کے قابل نہیں رہا تو اس کو اتنا قرض دو جس سے وہ اپنی زمین سنوار سکے ہم ان سے ایک سال نہیں بلکہ دو سال تک کچھ تقاضا نہیں کریں گے"۔

جس طرح اللہ کے دین، اسلام کا محسن اور خصائص کا استقصاء اور احاطہ حد بیان و تقریر سے باہر ہے اسی طرح اس شجرہ طیبہ کی ایک شاخ اس کے نظام میشت کے امتیازات و خصوصیات شمار کرنا بھی انسانی طاقت سے افزوں تر ہے۔

ہم اس موقع پر لوگوں کی آزر دگی اور مضمون کی طوالت کے خوف سے اسی پر اکتفاء کرتے ہیں۔ اس دعا کے ساتھ کہ اللہ تعالیٰ ہمیں یہ بارکت نظام اپنی زندگی میں وطن عزیز میں نافذ ہوتا اور اپنی برکات بر ساتا دکھائی دے۔ و ما ذلک على الله بعزيز۔

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين

# البيان



اصول تجارت

## دینِ اسلام میں

## خرید و فروخت

## کے رہنماء اصول

حمدامیں چاؤلہ ①

دینِ اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے، جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمام انسانوں کے لئے، ہر وقت و زمانہ اور ہر مقام و جگہ میں، تمام شعبہ ہائے زندگی کے لئے رہنماء اصول کے طور پر نازل کیا گیا ہے۔ دینِ اسلام انسانوں کے لئے اس دنیا کے خالق و مالک اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کیا گیا ہے، اس لئے وہی اللہ سب سے زیادہ بہتر جانتا ہے کہ اُس کے بندوں کے لئے کب، کہاں اور کون سے اصول و ضوابط اور کون سادیں سب سے بہتر ہے جسے اختیار کر کے وہ دنیا کے نظم کو اعتدال و انصاف کے ساتھ چلا سکیں اور

①فضل مدینہ یونیورسٹی، مدیر شعبہ دعوت و تبلیغ المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

اپنی آخرت سنوار سکیں، اسی لئے اُس نے جو دین اپنے بندوں کے لئے منتخب و پسند کیا ہے اس سے بہتر، اعلیٰ و افضل اور لائق عمل و نفاذ دین اور کوئی ہو ہی نہیں سکتا۔

دینِ اسلام کی بنیاد دو چیزوں پر قائم ہے، ایک قرآن مجید اور دوسرا احادیث مبارکہ۔ اور تمام مذاہبِ عالم میں یہ صرف دینِ اسلام ہی کا خاصہ ہے کہ اس کے تمام مسلمہ اصول و ضوابط قرآن مجید و حدیث رسول ﷺ سے مستبیط ہیں اور قرآن مجید کی ہر آیت اور ثابت شدہ ہر حدیث رسول ﷺ کا ثبوت صد یاں گذر جانے کے باوجود آج بھی موجود ہے، اور ہر قسم کے تغیر و تبدل سے محفوظ ہے، الغرض آج اس کرہ ارض پر اگر کوئی ایسا سچا، آسان اور تحریف سے پاک دین ہے جسے اللہ تعالیٰ کا دین کہا جائے تو وہ صرف اور صرف دینِ اسلام ہی ہے۔

لہذا جب یہ بات مسلم ہے کہ یہی اللہ کی طرف سے نازل شدہ دین ہے جو اُس نے اپنے بندوں کے لئے نظامِ حیات کے طور پر مقرر فرمایا ہے تو اُس کے بندوں کو چاہئے کہ وہ یہ تسلیم کریں کہ یہی وہ دین ہے جس کے اصول و ضوابط ہر معاشرہ، ہر ملک و قوم اور افراد کے لئے ہر زمانہ میں قابل عمل و نفاذ ہیں، اور انہیں تسلیم کرنے، اپنانے اور نافذ کرنے ہی میں بلا دو عباد کے لئے خیر و عافیت ہے اور انہیں ترک کرنے اور پس پشت ڈالنے میں، ملک و قوم اور افراد و معاشرہ کی تباہی و بربادی ہے۔

زیرِ نظر مضمون میں تجارت کی فضیلت و آداب، خرید و فروخت کی وضاحت، اس کے ارکان اور دینِ اسلام میں خرید و فروخت سے متعلقہ بنیادی اصول و ضوابط بیان کیے جائیں گے، یہ اصول و ضوابط ہیں جو تمام مالی معاملات، لین دین، خرید و فروخت کے حوالہ سے بنیاد کی حیثیت رکھتے ہیں جن کا جاننا، سمجھنا اور تمام معاملات میں انہیں اپنے پیش نظر رکھنا ہر مسلمان کیلئے ضروری ہے، رب تعالیٰ توفیق عطا فرمائے۔

### تجارت کی فضیلت

اہل علم کے ایک طبقہ کے مطابق کسبِ معدیت کے طور طریقوں میں سب سے افضل و اشرف طریقہ تجارت (Trade) ہے۔ بشرطیکہ تاجر، دیندار اور صادق و امین ہو اور اپنی تجارت میں ہر اُس عمل سے اجتناب کرے جو کتاب و سنت کی مخالفت پر مبنی ہو، یا جو اُس کی تجارت کو شرعی حوالہ سے مشکوک بنائے اور

اس کے ساتھ ساتھ وہ تاجری بارت سے متعلقہ شرعی آداب کا بھی خیال رکھے۔

وہیں اسلام میں جائز تجارت کو انتہائی باعڑت اور مبارک عمل قرار دیا گیا ہے یہی وجہ ہے کہ تقریباً ہر نبی و رسول علیہم السلام کا ذریعہ معاش ان کے خود کے ہاتھ کی کمائی تھی۔ اولاد آدم کے سردار، سرورِ کائنات محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی تجارت کے پیشہ سے وابستہ تھے اور تجارت کی ترغیب بھی دیا کرتے، اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی اکثریت تجارت ہی کیا کرتی تھی، قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں جائز تجارت اور صادق و امین تاجر کی اہمیت و فضیلت کو مختلف انداز میں بیان کیا گیا ہے۔

### قرآن کریم میں فضیلت

اللہ تعالیٰ نے قرآن حکیم میں متعدد مقامات پر جائز تجارت کے نتیجہ میں حاصل ہونے والے منافع کو اپنے فضل سے تعبیر فرمایا ہے جس سے اس عمل کی اہمیت و برکت کو سمجھا جا سکتا ہے۔  
فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلًا مِّنْ رَّبِّكُمْ﴾ [آل بقرة: 198]

ترجمہ: ”تم پر کسی بھی قسم کا کوئی گناہ و حرج نہیں کہ تم اپنے رب کا فضل (رزق) تلاش کرو“  
ای طرح فرمایا:

﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَأَنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ﴾ [الجمعة: 10]

ترجمہ: ”پھر جب نماز مکمل ہو جائے تو زمین میں پھیل جاؤ اور اللہ کا فضل (رزق) تلاش کرو“۔  
مذکورہ بالا آیات سے یہ واضح ہوتا ہے کہ جائز طریقہ سے کسب معاش بھی اللہ تعالیٰ کا فضل ہے اور کاروبار و تجارت میں اسلامی احکام، شرائط و ضوابط کو مد نظر رکھا جائے تو یہ عمل بھی عبادت ہے اور اس کا دنیاوی ثمرہ، فوائد و منافع کی صورت میں اللہ تعالیٰ کا فضل ہے۔

### احادیث میں فضیلت

رسول ﷺ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک سائل نے سوال کیا کہ اے اللہ کے رسول ﷺ! سب سے پاکیزہ و بہترین

ذریعہ معاش کو نہیں ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”عمل الرجل بیده و کل بیع مبرور“<sup>①</sup> کہ (بہترین ذریعہ معاش) آدمی کے خود کے ہاتھ کی کمائی اور ہر وہ تجارت و کاروبار ہے جو شرعاً لحاظ سے جائز ہو اور اس میں امانت و صداقت کو محفوظاً خاطر رکھ کر کیا جائے۔ اس میں، جھوٹ، دھوکہ، خیانت، زیادتی اور حرام کا شانہ تک نہ ہو۔

حدیث مذکور سے جائز تجارت کی فضیلت واضح ہو جاتی ہے رسول اکرم ﷺ نے ایسی تجارت کو سب سے پاکیزہ و بہترین قرار دیا ہے۔

اسی طرح دیانت اور امانت دار پچ مسلم تاجر کی فضیلت اور بد دیانت و فاجر تاجر کی نمیمت کے حوالہ سے کچھ احادیث آنے والی سطور میں ”چھاضابطہ“ کے عنوان کے تحت دیکھی جاسکتی ہیں۔

صحابہ رضی اللہ عنہم سیدنا ابن عمر، ابن عباس اور انس بن مالک رضی اللہ عنہم سے مردی ہے، انہوں نے فرمایا کہ: امانت دار، سچا مسلمان تاجر روزِ قیامت شہداء میں شمار ہو گا اور اللہ تعالیٰ کے عرش کے سامنے میں ہو گا اور اُسے جنت میں داخل ہونے سے نہیں روکا جائے گا۔<sup>②</sup>

### آداب تجارت

شریعت مطہرہ میں تجارت سے متعلق کچھ اہم آداب سکھائے گئے ہیں جنہیں دوران تجارت و کاروبار ملحوظ رکھنا ہر تاجر کے لئے ضروری ہے جن میں سے چند اہم درج ذیل ہیں:

● معاملات میں لوگوں کے ساتھ نرمی و آسانی سے پیش آنا، انہیں سہولت و رعایت دینا اور بلند اخلاق و کردار کا مظاہرہ کرنا۔

اسے شرعی اصطلاح میں ”سماحة“ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ یعنی بلند اخلاق و کردار کا مظاہرہ کرنا، خنده پیشانی اور خوش اسلوبی سے معاملات کو نجھانا، سخاوت کو اختیار کرنا، مجبور و کمزور لوگوں پر زرمی، شفقت

<sup>①</sup> مسنده بن حنبل: حدیث نمبر: 16814

<sup>②</sup> جامع ترمذی: کتاب البیویع، باب ما جاء فی التجارت و تسمیة النبی ﷺ۔ امام ترمذی نے اس روایت کو حسن قرار دیا ہے۔ سنن ابن ماجہ: کتاب التیارات، باب الحث علی المکاسب۔

یہ وہ بنیادی ہدایات ہیں جن پر ہر مسلمان کو زندگی کے ہر معاملہ میں عمل کرنا چاہئے، بالخصوص لین دین، خرید فروخت اور کاروبار و تجارت میں ان ہدایات کو بہم وقت اپنے مدنظر رکھنا چاہئے۔

واحسان کے ساتھ پیش آنا، تقاضا و مطالبہ کرنے و دیگر امور میں اُن پر سختی و تنگی نہ کرنا وغیرہ۔

فرمانِ نبوي صلی اللہ علیہ وسلم ہے:

”اللہ تعالیٰ اُس بندے پر انپارِ حرم فرمائے جو جب بھی کچھ خریدتا یا بیچتا ہے تو سماحت، یعنی آسانی، نرمی و رعایت اور سخاوت کا معاملہ اختیار کرتا ہے اور جب بھی کسی سے اپنے حق کا مطالبہ و تقاضا کرتا ہے تو آسانی، نرمی و رعایت اور سخاوت کا معاملہ کرتا ہے۔“ ①

اور ایک دوسری روایت میں ”واذا قضی“ کے الفاظ بھی ملتے ہیں یعنی: جب کسی کے حق و قرض کی ادائیگی کا معاملہ ہو تو اُس میں ٹال مٹول اور بے جا تاخیر سے کام نہیں لیتا بلکہ سماحت سے کام لیتے ہوئے تقدار کو اُس کا حق و اپس لوٹاتا ہے۔ ②

جامع ترمذی کی ایک دوسری روایت میں: ایسا کرنے کو اللہ تعالیٰ کا محبوب و پسندیدہ عمل قرار دیا گیا  
سے۔ ③

اسی طرح مند احمد کی ایک روایت میں اسی عمل کی بناء پر رسول اکرم ﷺ نے ایک شخص کے لئے مخفہت کی دعا فرمائی۔<sup>④</sup>

۲ خرید و فروخت، کاروبار و تجارت سے متعلقہ شرعی احکام کی معرفت رکھنا۔

شریعتِ اسلامیہ میں کوئی بھی ریاست اس وقت تک فلاہی و ترقی یافتہ نہیں بن سکتی جب تک اس ریاست کے کاروباری مرکز، بازاروں اور مارکیٹ میں معاملات کرنے والے کاروباری و تاجر حضرات مالی معاملات میں شرعی احکام یعنی حائز و ناحائز، حلال و حرام اور مشتبہ امور سے واقف نہ

<sup>١</sup> صحيح بخاري: كتاب البيوع، باب السهولة والسماحة في الشراء والبيع

<sup>2)</sup> الموارى على أبواب البخارى لابن التين

[3] جامع ترمذی حدیث نمبر: 1888 علامہ البانی نے صحیح الجامع میں اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے

<sup>4</sup> مسند احمد: حدیث نمبر: 4162. اس حدیث کو علامہ البانی نے ”صحیح الجامع“، میں صحیح قرار دیا ہے۔

ہوں، کامیاب نظامِ معیشت کے قیام کے لئے یہ لازمی ہے کہ کاروبار و کاروباری مرکز سے متعلقہ تمام افراد شرعی اصول و ضوابط کا بھرپور علم رکھیں اور عملًاً ان کی پیروی کریں، جائز و ناجائز پیشے، خرید و فروخت، کاروبار و تجارت میں حلال و حرام کی تمیز اور دوران تجارت صحیح اور غلط وغیرہ کا مکمل علم ہونا چاہئے۔

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے: "لَا يَبْعَثُ فِي سُوْقَنَا إِلَّا مَنْ تَفَقَّهَ فِي الدِّينِ" ①

”ہمارے بازاروں میں صرف وہی خرید و فروخت کرے جسے دینی احکام کی سمجھو ہو۔“

اسلامی تاریخ میں ایسے بہت سے واقعات آپ کو ملیں گے کہ حکمرانوں کی طرف سے وقتاً فوقتاً باقاعدہ کاروباری مرکز کا جائزہ لیا جاتا تھا اور ایسے لوگوں کو باہر کردیا جاتا تھا جو معاملات میں شرعی احکامات سے واقف نہ ہوں یا اپنی معيشت کا رکھ کر میں جائزہ نہ لے سکتے ہوں، جبکہ آج ہمارے نظامِ معيشت کی بر巴ادی، غربت و افلاس کی بڑھتی ہوئی صورت حال، ظلم، زیادتی و ناصافی اور پریشان حالی کا سب سے بڑا اور بنیادی سبب ہی احکام شرعیہ سے جہالت یا جان بوجھ کر ان سے صرف نظر کرنا اور حلال و حرام کی تمیز کو بالائے طاق رکھتے ہوئے فقط نفس کی ہوس کو مٹانا ہے۔ واللہ المستعان جائزہ نہ لے کے درمیان مشتبہ امور و مغلکوں معاملات سے اجتناب کرنا۔

کاروبار و تجارت میں کافی ایسے معاملات ہیں جن کا حلال و جائز ہونا شرعی لحاظ سے مشکوک و مشتبہ ہے جیسے:  وہ کاروباری معاملات جو بنیادی طور پر تو جائز ہیں لیکن ان میں ناجائز و حرام امور بھی موجود ہیں۔

<sup>1</sup> شرح السنة: كتاب الحجج باب الإتقاء عن الشبهات ص 1087 حديث 2034.

صحيح بخاري: كتاب البيوع، باب الحلال بين، والحرام بين، وبينهما مشتبهات، صحيح مسلم: كتاب المساقاة بباب أخذ الحلال

✿ یا ایسے شخص کے ساتھ کاروبار کرنا کہ جس کا زیادہ تر مال حرام ہو۔

✿ یا ایسے لوگوں و اداروں کے ساتھ کام کرنا جن کے کام کا اکثر حصہ حرام معاملات پر مبنی ہو۔

✿ یا ایسے کاروباری مرکز میں کام کرنا کہ جن میں زیادہ تر ناجائز و حرام کام ہوتے ہوں وغیرہ وغیرہ،۔

یہ سرسری سی چند اہم مثالیں ذکر کی گئی ہیں، البتہ اس مسئلہ میں شرعی ضابطہ یہی ہے کہ:

ہر وہ کام جس کا جائز و حلال ہونا شرعی اعتبار سے واضح نہ ہو بلکہ مشکوک و مشتبہ ہو تو اس سے اجتناب کرنے میں ہی عافیت ہے۔

### 4 کاروبار و تجارت کے ذریعہ حاصل ہونے والے منافع سے صدقہ و خیرات کرنا۔

صدقہ و طرح کا ہوتا ہے، ایک: واجبی صدقہ جسے زکوٰۃ سے تعییر کیا جاتا ہے اور دوسرا: نفلی صدقہ۔ یہاں ہماری مراد دونوں اقسام ہیں کیونکہ واجبی صدقہ یعنی زکوٰۃ تو بہر صورت ادا کرنی ہی ہے، اور زکوٰۃ کا نصاب و مصارف متعین اور محدود ہیں، جبکہ ضرورت اس بات کی ہے کہ ابیل ثروت حضرات معاشرے کی صورتحال کو سامنے رکھتے ہوئے اس کی بہتری کے لئے واجبی صدقات سے بڑھ کر خدمت انجام دیں۔

صدقہ و خیرات کی اہمیت و فضیلت کو سمجھنے کے لئے یہی بات کافی ہے کہ اس کے ذریعہ مال و دولت کو پاک کیا جاتا ہے، صدقہ کرنے سے مال میں اضافہ ہوتا ہے، اور صدقہ اللہ تعالیٰ کے غضب اور اس کی نار اضنگی کو ختم کرنے کا بنیادی ذریعہ ہے، اسی طرح صدقات کے ذریعہ معاشرے کے مستحق و نادار افراد کی کفالت ہوتی ہے جو مستحقین کے حق کے ساتھ ساتھ اسلامی معاشرے کی خاصیت بھی ہے کہ جسے اگرچہ طور پر امانت کے ساتھ ادا کیا جائے تو جہاں ایک طرف تو معاشرے میں موجود بڑھتی ہوئی غربت و افلاس پر قابو پایا جا سکتا ہے اور دوسری طرف غربت و فقیری کے نتیجہ میں پیدا ہونے اور پھیلنے والے جرائم کو بھی کافی حد تک ختم کیا جا سکتا ہے۔

### بیع کی تعریف

خرید و فروخت (Trade) کو عربی میں "بیع" سے تعییر کیا جاتا ہے۔

قرآن کریم میں یہی اصطلاح استعمال ہوئی ہے اور کتب احادیث و فقہ میں بھی لین دین، خرید

و فروخت، تجارت و کاروبار سے متعلق احکامات عوماً ”کتاب البيوع“ ہی کے تحت بیان ہوئے ہیں۔

اصطلاح میں بیع سے مراد ہے:

قیمت کے عوض، باہمی رضامندی سے، بغرض ملکیت مال و سامان کا تبادلہ کرنا۔

### بیع کے اركان

”ارکان رکن کی جمع ہے اور رکن اُسے کہتے ہیں کہ جس پر مطلوبہ چیز کا وجود و تصور موقوف ہو یعنی جس کی موجودگی کے بغیر عمل کی دستگی ممکن نہ ہو۔

جمهور اہل علم کے یہاں بیع کے تین بنیادی اركان ہیں:

① المعقدہ (صیغہ عقد: جس کے ذریعہ عقد طے کیا جائے) (Wording of the contract)

یعنی ایجاد و قبول یا اُن ہی کے مثل ایسے الفاظ جن کے ذریعہ سے عقد طے پائے۔

② العاقد (Dealer) (عقد کرنے والے) جو کہ خریدار (Buyer) اور فروخت کننده (Seller) ہیں۔

③ المعقود علیہ (جس پر عقد طے کیا جائے) اس سے مراد: ”قیمت“ (Value) اور ”وہ چیز ہے جس کا سودا قیمتاً مقصود ہو (Valuable items)۔

اب کوئی بھی بیع اس وقت تک صحیح نہیں ہو سکتی جب تک اس میں یہ تینوں اركان موجود نہ ہوں۔

البته ”صیغہ عقد“ کے حوالہ سے یہ سمجھنا چاہئے کہ ”کسی بھی معاملہ کے انعقاد کے لئے شارع نے کوئی خاص صیغہ (Word or Term) مقرر نہیں فرمایا بلکہ ہر وہ قول یا فعل جو عرف عام میں رائج ہو (بشرطیکہ اس میں کوئی شرعی قباحت نہ ہو) جو معاملہ کے انعقاد پر دلالت کرے اس سے بیع کامل ہو جاتی ہے۔ تاجر و کاروباری حضرات اس سے بخوبی واقف ہیں۔

### خرید و فروخت کے بنیادی اصول و ضوابط

اللہ تعالیٰ نے دین اسلام کے ذریعہ جس طرح عقائد، عبادات، معاشرت و سیاست وغیرہ میں ہماری رہنمائی فرمائی ہے اسی طرح معاملات و معيشت میں بھی ہماری رہنمائی فرمائی ہے اور ہمیں وہ بہترین اصول اور ضابطے دیے ہیں کہ اگر ہم اپنی معيشت کو ان اصول و ضوابط پر استوار کریں تو ایک طرف ہماری معيشت ترقی کی راہ پر گامزد ہوگی اور دوسری طرف معاشرے میں موجود معاشی بدخلی، غربت، نا انصافی، ظلم و زیادتی، عدم مساوات وغیرہ جیسے مسائل پر بھی قابو پایا جاسکتا ہے، یہ اصول و ضوابط اہل علم نے قرآن و سنت سے اخذ کیے ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں:

#### پہلا ضابطہ: مالی معاملات (لین دین، خرید و فروخت) میں مستقل قاعدہ یہ ہے کہ

ہر چیز حلال ہے سوائے اس کے جس کا حرام ہونا شرعی دلائل سے ثابت ہو۔

اس ضابطہ کا مطلب یہ ہے کہ شرعاً تمام لین دین کے معاملات جائز و حلال ہیں، جب تک کہ ان میں کوئی ایسا شرعی سبب موجود نہ ہو جس کی وجہ سے وہ حرام قرار پائیں، اور جو شخص کسی بھی لین دین کے معاملہ کو شرعاً حرام قرار دے گا اس پر واجب ہے کہ وہ اُس کی حرمت کی دلیل و علت بیان کرے۔

مثال کے طور پر ایک مسلمان کسی چیز کو بچنا چاہتا ہے اور دوسرا یہ کہتا ہے کہ یہ حرام ہے، تو ایسی صورت میں حلال کہنے والے سے دلیل طلب نہیں کی جائیگی بلکہ جس نے اُسے حرام قرار دیا اُس سے حرمت کی دلیل طلب کی جائیگی۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور جمہور اہل علم رحمہم اللہ کے یہاں مالی معاملات میں یہ ایک مستقل و معترضابطہ ہے، بلکہ اہل علم نے تو اس پر اجماع بھی بیان کیا ہے جیسے امام ابن قدامہ، امام ابن رجب، شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ، امام نووی اور امام غزالی وغیرہم رحمہم اللہ، اور علمائے اصول کے یہاں تو یہ اجماع قطعی کی ایک

اہم مثال ہے جس پر کسی قسم کا کوئی تردید نہیں ہے۔

اس ضابطہ کے دلائل درج ذیل ہیں:

فرمان باری تعالیٰ ہے:

**{وَأَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا}** {البقرة: 275} [ترجمہ: ”حالکہ اللہ تعالیٰ نے تجارت کو حلال کیا اور سود کو حرام۔“]

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بیع یعنی لین دین، خرید و فروخت، کاروبار و تجارت وغیرہ کو مطلقاً حلال قرار

دیا ہے اور سود کو مطلقاً حرام۔

اب اس بیع کا تعلق زمین اور اس کے متعلق انانج وغیرہ سے ہو، حیوانات وغیرہ سے ہو یاد گیر ساز و سامان سے، سب کی بیع حلال ہے جب تک کہ ان میں کوئی بھی ایسا شرعی سبب نہ پایا جائے جو انہیں حرام کر دے جیسے سود اور دیگر بیوع محشم۔

اور سورۃ المائدۃ کی پہلی آیت میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

**{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُهُودِ}** {المائدۃ: 1} [ترجمہ: ”اے ایمان والو! عہدو بیان پورے کرو۔“]

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو ہر مالی معاملہ و عقد کو پورا کرنے کا حکم دیا ہے خواہ وہ معاملہ اور اس کی صورت رسول اکرم ﷺ کے مبارک زمانہ میں موجود ہو یا نہ ہو جو اس بات کی دلیل ہے کہ ہر مالی معاملہ و عقد شرعاً جائز و حلال ہے سوائے اس کے جسے باقاعدہ حرام قرار دیا گیا ہو۔

ایک اور مقام پر فرمان باری تعالیٰ ہے:

**{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِّ مِنْكُمْ}** {النساء: 29} [ترجمہ: ”اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ۔ درست صورت یہ ہے کہ باہمی رضامندی سے آپس میں لین دین ہو۔“]

ترجمہ: اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ۔ درست صورت یہ

ہے کہ باہمی رضامندی سے آپس میں لین دین ہو۔

اس آیت میں رب العالمین نے جائز تجارت کے ذریعہ منافع خوری کو باہمی رضامندی کی شرط کے ساتھ حلال و جائز قرار دیا ہے جس کا معنی ہے کہ ہر جائز تجارت کا منافع باہمی حقیقی رضامندی سے جائز ہے سوائے اس منافع کے جسے حرام قرار دیا گیا ہو جیسے وہ منافع جو ظلم و زیادتی، نا انصافی یا حرام کام پر مبنی ہوں،

اسی طرح منافع کی دیگر وہ صورتیں جن کی حرمت بیان کر دی گئی ہو۔

**دوسری اضابطہ: مالی معاملات میں ہر قسم کی شرط جائز ہے سوائے اس شرط (Condition)**

**کے جس کا حرام ہونا شرعی دلائل سے ثابت ہو**

اس ضابطہ کا معنی یہ ہے کہ فریقین میں سے کسی کی طرف سے بھی کسی بھی قسم کی شرط لگانا عموماً جائز و حلال ہے، خواہ اس شرط کا تعلق اس عقد کے انعقاد (Execution) سے ہو یا اس کی مصلحت (Advantage) سے اور وہ شرط عقد سے متعلقہ کسی وصف (Quality) کے ساتھ ہو یا عقد کے منافع (Profit) کے ساتھ، ہر قسم کی شرط جائز ہے جب تک کہ کوئی ایسی شرعی دلیل و سبب پر مایا جائے جو اس شرط کو حرام قرار دے۔

**اس ضابطہ کے دلائل درج ذیل ہیں:**

اس ضابطہ کے دلائل میں سے ایک اہم دلیل رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان مبارک ہے کہ:

"المسلمون على شروطهم الا شرط طلاق حراماً أو حرام حلالاً." ①

ترجمہ: "مسلمان آپس میں مطہر شرط پر عمل کرنے کے پابند ہیں، سوائے اس شرط کے جو حلال کو حرام یا حرام کو حلال کر دے۔"

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مذکورہ فرمان اس بات کی دلیل ہے کہ معاملات میں ہر قسم کی شرط جائز ہے سوائے ان شرائط کے جو شرعی دلائل کی رو سے ناجائز و حرام ہوں۔

**تیسرا ضابطہ: ہر قسم کا قلم حرام ہے لہذا تمام معاملات ہر طرح کے قلم سے پاک ہونے پائیں**

**قلم سے مراد:**

شریعت میں جن امور کے کرنے کا انسان سے مطالبہ کیا گیا ہے ان سے غفلت بر تنا اور انہیں ترک کرنا اور جن امور سے انسان کو اجتناب کرنے اور دور رہنے کا حکم دیا گیا ہے ان کا ارتکاب کرنا شرعی اصطلاح میں

① جامع ترمذی: باب ما ذکر عن در رسول الله ﷺ فی الصلح بین الناس، حدیث نمبر: 1352، امام البانی رحمہ اللہ نے

اسے صحیح قرار دیا ہے۔ ابو داود: حدیث نمبر: 3594، ابن ماجہ: حدیث نمبر: 2353

”ظللم“ کہلاتا ہے۔

قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں ظلم کی تمام صورتوں کی سخت حرمت و مذمت بیان کی گئی ہے، خواہ وہ حقوق اللہ سے متعلق ہو یا حقوق العباد سے، حاکم کی طرف سے ہو یا معلوم کی، سب سے بڑا ظلم ہو جو کہ شرک ہے یا کوئی ادنیٰ، اسی طرح خالم کا ساتھ دینا یا اُس کی حمایت کرنا بھی خود ظلم کرنے کے متراffد ہے، لہذا خالم کو اُس کے ظلم سے حصہ استطاعت رکنا اور ظلموم کی حمایت و دلجری کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے {لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ} [آل بقرہ: 279]

ترجمہ: ”نہم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔“

سیدنا ابوذر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ”میں نے اپنے آپ پر اور اپنے بندوں پر ظلم کو حرام قرار دیا ہے تو تم آپس میں ظلم نہ کرو۔“ ① اور سیدنا عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فیصلہ فرمایا کہ ”کسی کو نہ ابتداء نقصان پہنچایا جائے اور نہ ہی بد لے میں۔“ ②

چوتھا ضابطہ: ہر معاملہ، مقصودہ چیز میں غرر (کسی بھی قسم کے دھوکہ Tricked and Obscurity)

(الغمی uncertainty) اور جہالت

عربی لغت میں غرر سے مراد: دھوکہ و خطر ہے،

اصطلاح میں غرر سے مراد:

ہر وہ چیز ہے کہ جس کا ذریعہ حصول یا حقیقت یا مقدار (Quantity) مجہول ہو، جس کی وجہ سے اس میں دھوکہ کا عضر پیدا ہو جائے۔

اس ضابطہ سے مراد یہ ہے کہ:

ہر وہ معاملہ جس میں نیچی یا خریدی جانے والی چیز کا ذریعہ حصول معلوم نہ ہو یا اس کی حقیقت یا مقدار

① صحیح مسلم: باب تحريم الظلم

② سنن ابن ماجہ: كتاب الأحكام بباب من بنى في حقه ما يضر بجاره. (یہ حدیث حسن لغیرہ ہے)

معلوم نہ ہو یا اس میں کوئی ایسی جہالت (علمی) موجود ہو جو اس میں دھوکہ کا پیدا کر دے تو اسے بینچنے یا خریدنے میں غرر (دھوکہ) کا عضور موجود رہتا ہے، بشرطیکہ وہ غرر (دھوکہ) مؤثر (اثرانداز ہونے والا) ہو، لہذا ایسا معاملہ کرنا جس میں مؤثر غرر ہو شرعاً حرام ہے۔

یہاں یہ بات ذہن نشین رہے کہ غرر کے ساتھ ہم نے مقصودہ چیز کی قید لگائی ہے جس سے مراد: ہر وہ چیز ہے جس کا بینچنا یا خریدنا مقصود ہو، اگر غرر و جہالت مقصودہ بیع میں نہیں بلکہ اس چیز میں ہے جو ضمناً اس میں شامل ہو تو اس میں غرر مؤثر (اثرانداز) نہیں ہوگا۔

### پانچواں ضابطہ: معاملہ ہر قسم کے سود (Interest) سے پاک ہو

وہ معاشرہ جو اپنی میشیت کو عدل و انصاف کے قاضیوں پر استوار کرنا چاہتا ہو اس کے لئے سودا ایک زبرقائل کی حیثیت رکھتا ہے، وہ سود (Interest) خواہ تجارتی قرضوں (Commercial loans) پر لیا جائے یا غیر تجارتی (Non Commercial loans) اور چونکہ موجودہ سرمایہ دارانہ نظام (Capitalism) میں میشیت کی بنیاد سود پر قائم ہے لہذا اسلامی نظام میشیت جس طرح کے عادلانہ، منصفانہ اور ترقی یافتہ معاشرہ کی خصانت دیتا ہے وہ کم از کم سود کی موجودگی میں تو ہرگز ممکن نہیں ہے، کیونکہ سود جہاں ایک طرف معاشرے میں، ظلم، زیادتی، نا انصافی اور فتنہ و فساد کا بنیادی سبب ہے کہ جس کے ذریعہ ضرورت مند اور کمزور لوگوں کی مجبوری سے ناجائز فائدہ حاصل کیا جاتا ہے وہاں دوسری طرف شریعت اسلامیہ سے کھلی بغوات اور اللہ تعالیٰ سے اعلان جنگ بھی ہے کہ جس کے بعد سود میں لٹ پت معاشرہ کیسے یہ امید رکھتا ہے کہ اس میں عدل و انصاف قائم ہو اور ترقی پر و ان چڑھے؟

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْقُوا اللَّهَ وَكُرُّوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَوَانَ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ○ فَإِنَّ لَّهَ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتَمِ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ○} [البقرة: 278, 279]

ترجمہ: ”اے ایمان والوں اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور جو سود باقی رہ گیا ہے وہ چھوڑ دو اگر تم سچ مجھ ایمان والے

ہو۔ اور اگر ایسا نہیں کرتے تو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے لڑنے (جنگ) کے لئے تیار ہو جاؤ ہاں اگر تو بہ کرو تو تمہارا اصل مال تمہارا ہی ہے، نہ تم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔<sup>①</sup> یہی وجہ ہے کہ شریعتِ مطہرہ میں سود کو حرام اور اُس سے متعلقہ ہر شخص کو ملعون کہا گیا ہے<sup>②</sup> اور اسے اللہ تعالیٰ کے ساتھ اعلان جنگ کے ساتھ ساتھ اس (سود) کے ادنیٰ درجہ کے گناہ کو بھی ماں کے ساتھ اعلانیہ نکاح کے متراوف قرار دیا گیا ہے<sup>③</sup>، جس سے سود کی لعنت، نحوسٰت اور بر بادی کا بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

### چھٹا خابطہ: معاملہ میں کسی بھی قسم کا "بُجُوا" (Gambling) شامل نہ ہو

جوئے کو عربی میں "المیسر" کہا جاتا ہے، جس کے لغتِ عرب میں کئی اصطلاحات ہیں، جن میں سے ایک ہے "آسانی"، اور اگر یہ یسار سے ماخوذ ہو تو معنی ہو گا: غنی یعنی مالدار۔ اصطلاح میں "المیسر" سے مراد:

ہر وہ معاملہ جس کے کرنے سے انسان کو کثیر مال و دولت مفت میں یا آسانی سے حاصل ہو جائے، یا پھر اس کے باقی سے آسانی سے نکل جائے یعنی یا تو اس معاملہ میں اُسے بڑا فائدہ ہو جائے یا بڑا نقصان۔ اسی کو عرفِ عام میں "بُجُوا" اور "تمار بازی" کہا جاتا ہے۔

معاشرہ میں پایا جانے والا جوئے کا قدمیم، ظاہری و معروف مفہوم تو شرعاً و قانوناً حرام سمجھا جاتا ہے لیکن دورِ حاضر میں جوئے ہی کی بہت سی اقسام ایسی بھی ہیں جنہیں یا تو حرام سمجھا نہیں جاتا یا پھر ان کی حرمت سے لوگ واقف نہیں۔ بلکہ جوئے کی بعض صورتیں تو ایسی ہیں جن کو حکومتوں کی سرپرستی بھی حاصل ہوتی ہے، حالانکہ ایسی تمام نئی شکلیں بھی حرام ہی ہیں البتہ بہت کم ایسے معاملات ہیں جن کے جائز یا ناجائز ہونے میں اختلاف پایا جاتا ہے، لیکن ان قلیل معاملات کے علاوہ عموماً جوئے کی رائج شکلیں شرعاً حرام ہی ہیں جیسے:

لارٹری (Lottery)، انعامی بانڈز (Prize bonds)، حکومت جو بانڈز جاری کرتی ہے، اسی

<sup>①</sup> صحیح مسلم: کتاب المساقۃ، باب لعن آکل الربا و موکله

<sup>②</sup> سنن ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب التغلیظ فی الربا

طرح مروعہ اسلامک بینکنگ میں جو ”صکوک“ جاری کئے جاتے ہیں، اسی طرح یہ (Insurance) کی بعض صورتیں، نیز Race course، اور شطرنج (Chess)، کار ریسنگ، کرکٹ یا کسی بھی کھیل میں کھیلانے والا جوا، وغیرہ سب شامل ہیں۔

جوا بشمول اپنی تمام صورتوں کے علی الاطلاق حرام ہے۔

اگرچہ جو اخانے (Casinos) وغیرہ میں کھیلے جانے والے مختلف گیمز ہوں جیسے:

Table games: Black Jack, Baccarat, Poker etc.

Lottery type games: Slots, Keno, Wheel of fortune etc.

یا کسی گلی، کوچے یا گھر میں جوئے کے طور پر کھیلانے والا کوئی بھی کھیل، خواہ وہ لڑو، تاش (Card Game)، شطرنج (Carron game) وغیرہ ہوں یا کوئی دوسرا کھیل۔

اسی طرح ضروری نہیں کہ صرف اُسی کو جو اس سمجھا جائے جس میں قیمت بہت زیادہ لگائی گئی ہو بلکہ اگر ایک روپیہ بھی کوئی جوئے کے طور پر لگاتا ہے، وہ جوئے کے گناہ میں شامل ہو جاتا ہے۔ آعاذ اللہ من تمام معتبر اہل علم جوئے کے حرام ہونے پر متفق ہیں، جس کی بنیادی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے: ﴿يَا أَيُّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرَاءُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَنِ فَاجْتَنِبُوهُ كَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [المائدۃ: 90]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! بات یہی ہے کہ شراب اور جوا اور تھان اور فال نکالنے کے پانے سب گندی باشیں، شیطانی کام ہیں ان سے بالکل الگ رہوتا کہ فلاح یا بہو۔“

جو حرام کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے اُس کی حرمت کی حکمت بھی بیان فرمائی: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَنْ يُؤْكِدَ قَعْدَتَكُمُ الْعَدَاؤُ وَالْبَعْضَاءُ فِي الْحَمْرَاءِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصْدِدُكُمْ عَنِ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهُلْ أَنْشُمْ مُمْتَهِنُونَ﴾ [المائدۃ: 91]

ترجمہ: ”شیطان تو یوں چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کے ذریعے سے تمہارے آپس میں عداوت اور بغض واقع کرادے اور اللہ تعالیٰ کی یاد سے اور نماز سے تمہیں باز رکھے۔ سواب بھی بازا جاؤ۔“

شیخ الاسلام امام اتنی تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

جوئے کے مفاسد و نقصانات، سود کے مفاسد و نقصانات سے بھی بڑھ کر ہیں، کیونکہ جوئے میں دو سکھیں خرابیاں پائی جاتی ہیں

① (جوئے کے ذریعہ) حرام مال کھانے کی خرابی، ② بے مقصد و حرام کام میں مشغولیت کی خرابی، جو انسان کو اللہ تعالیٰ کے ذکر، نماز سے روکے اور آپس کی بخش و عداوت، نفرت و دشمنی پیدا کرے، اسی لئے جوئے کو حرام کیا گیا (کیونکہ اس میں معاشرے کا بگاڑ زیادہ ہے)۔ انتہی اور مشاہدہ سے یہ بات مسلم ہے کہ جو اچھوٹ پیانا پر ہو یا بڑے، ایک طرف تو یہ فقیری، قلاشی، محتاجی کا سبب ہے اور دوسری طرف وہ نتنہ، فساد، نفرت و دشمنی بھی پیدا کرتا ہے، اسی لئے دین اسلام میں ہر قسم کے جوئے کو حرام قرار دیا گیا ہے۔

### ساتواں ضابطہ: ہر معاملہ میں صداقت و امانت کو ملحوظ رکھا جائے

وہیں اسلام ہر معاملہ، خرید و فروخت، تجارت و کاروبار میں سچائی اور امانت داری کو اختیار کرنے کا حکم دیتا ہے یہی وجہ ہے کہ شریعتِ مطہرہ میں تمام معاملات میں ہر قسم کی دھوکہ بازی اور دھاندی (Fraud) کو حرام قرار دیا گیا ہے اور جھوٹی قسم کا کر سامان بیچنے والے کو انتہائی سخت و عید سنائی گئی ہے جیسا کہ فرمان نبوی ﷺ ہے:

”اے تاجر و میتوں! اللہ کے رسول ﷺ کی بات کو غور سے سنو اور قبول کرو۔ لوگوں نے اپنی گردنوں اور نگاہوں کو اوپر اٹھایا (یعنی لوگ آپ ﷺ کی طرف متوجہ ہونے) تو آپ ﷺ نے فرمایا: یقیناً تاجر و روز آخرت اللہ کے سامنے فاجروں (گناہ گاروں اور فاسقوں) کے زمرے میں اٹھائے جائیں گے سوائے ان (تاجروں) کے جو اللہ تعالیٰ سے ڈریں اور نیکی کریں اور سچائی کو اپنا عین“۔

اسی طرح رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان مبارک ہے:

”تین قسم کے لوگ ایسے ہیں کہ جن سے اللہ تعالیٰ روزِ قیامت نہ تو کلام فرمائے گا اور نہ ان کی طرف نظر (رحمت) فرمائے گا اور نہ ہی ان کو پاک کرے گا، اور ان کے لئے دردناک عذاب ہے، سیدنا ابوذر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں : تین مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہی دھرا یا، ابوذر رضی اللہ عنہ فرمانے لگے کہ وہ لوگ ہلاک و بر باد ہو جائیں، اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ! وہ کون لوگ ہوں گے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”اپنے کپڑوں کوٹخنوں سے یچھے ٹکانے والے، اور احسان جتنا نے والے، اور اپنے سامان کو جھوٹی قسم کے ذریعہ یچھے والے۔“

اہل علم نے اس کا ضابطہ یہ بیان فرمایا ہے کہ:

”ہر مسلمان کو چاہئے کہ وہ جو اپنے لئے پسند کرے وہی اپنے (مسلم) بھائی کے لئے پسند کرے، کیونکہ اگر اس کے ساتھ کوئی غلط معاملہ کیا جائے گا تو اسے بھی ناپسند ہو گا، اس پر ناگوار گزرنے گا اور اس کے لئے پریشانی اور تکلیف کا سبب ہو گا، یہی احسان وہ اپنے دوسرے (مسلم) بھائی کے لئے بھی محسوس کرے اور کسی کے ساتھ کوئی غلط معاملہ نہ کرے۔“

سیدنا انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی مکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

”تم میں سے کوئی بھی اس وقت تک مؤمن نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لئے بھی وہی پسندنہ کرے جو وہ اپنے لئے پسند کرتا ہے۔“ ①

### آٹھواں ضابطہ: معاملات میں ”سد الذرائع“ کا خیال رکھنا

سد الذرائع سے مراد:

”سد الذرائع“ سے مراد ان اسباب و وسائل کا انسداد (روکنا) ہے جو ظاہراً اور اصلاً تو جائز و حلال ہوں مگر امورِ نافرمانی، مفاسد و نقصان کی طرف لے جانے کا ذریعہ نہیں۔

سادہ سے الفاظ میں یوں سمجھ لیں کہ:

وہ افعال و اعمال جو شرعاً حلال و جائز ہوں لیکن اگر وہ کسی ناجائز و حرام اور برائی کی طرف لے جانے کا

① صحیح بخاری: کتاب الإیمان، باب من الإیمان أن يحب لأخيه

اہم ذریعہ بن جائیں تو معصیت و فساد کے انداد کے باعث انہیں بھی شریعت ناجائز و حرام قرار دیتی ہے۔ جیسے: قبرستان میں نماز ادا کرنا، مساجد میں قبریں بنانا، قبرستان میں مساجد بنانا وغیرہ، اب بالترتیب نماز ادا کرنا، تدقین و قبریں بنانا اور مساجد کی تعمیر، یہ سب اعمال شرعاً جائز ہی نہیں بلکہ مطلوب و واجب بھی ہیں لیکن مذکورہ مقامات پر شریعت نے ان اعمال کے ارتکاب سے منع کیا ہے اور انہیں حرام قرار دیا ہے۔ کیونکہ اس صورت میں یہ سب شرک کی طرف لے جانے کا ذریعہ بن سکتے ہیں، جیسے قبرستان میں اللہ کے نیک بندے، اولیاء و صالحین بھی مدفون ہوتے ہیں اور دورانِ نماز، قیام، رکوع و سجود میں ان کی محبت، تعظیم و احترام کا خیال قبرستان میں پیدا ہونے کا زیادہ امکان ہے جو کہ شرک کا وسیلہ بن سکتا ہے، اسی طرح مساجد میں تدفین و قبور اور قبرستان میں مساجد بنانے سے منع کرنے میں بھی بھی شرعی علت و مصلحت ہے۔ سابقہ اقوام بالخصوص یہود و نصاریٰ بھی اسی وجہ سے شرک میں بنتا ہوئے تھے جس کی وجہ سے رسول ﷺ کو مسلمانوں نے جہاں ایک طرف ان (یہود و نصاریٰ) پر لعنت فرمائی جیسا کہ حدیث میں ہے: ”اللہ یہود و نصاریٰ پر لعنت کرے انہوں نے اپنے انبیاء کی قبروں کو مساجد (مسجدہ گاہ) بنالیا۔“ ① وہاں دوسری طرف آپ ﷺ نے اپنی امت کو خبردار فرماتے ہوئے قبروں سے متعلق انتہائی سخت احکامات دئے جیسے آپ ﷺ نے فرمایا: ”خبردار! تم سے پہلے والوں نے اپنے نبیوں اور نیک لوگوں کی قبروں کو مساجد (مسجدہ گاہ) بنایا تھا، خبردار! تم قبروں کو سجدہ گاہ نہ بنانا میں تمہیں اس سے منع کرتا ہوں،“ ② اور فرمایا: ”میری قبر کو عبید نہ بنانا،“ ③ حتیٰ کہ آپ ﷺ نے اپنی قبر مبارک پر کسی بھی طرح کی عمارت بنانے سے بھی مطلقاً منع فرمایا تھا۔ ④ بلکہ آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ سے دعا فرمائی: ”اے اللہ میری قبر کو بت نہ بنانا کہ جس کی عبادت کی

① صحیح بخاری: کتاب الجنائز، باب ما یکرہ من اتخاذ المساجد على القبور

② صحیح مسلم: کتاب المساجد و مواضع الصلاة، باب النهي عن بناء المساجد

③ سنن ابی داود: کتاب المنساک، باب زيارة القبور، حدیث نمبر 2042

④ مسنند احمد: تتمہ مسنند الکوفین، حدیث نمبر 19052

جائے۔ ① اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیاتِ طیبہ میں فوت ہونے والے آپ کے عزیز و جانشیر صحابہ و صحابیات رضی اللہ عنہم، جن میں سر نہرست آپ کی زندگی میں فوت ہونے والی زوجات، جو کہ مؤمنوں کی ماں بھی ہیں، آپ کے تینوں صاحبزادے، آپ کی چار بیٹیوں میں سے تین صاحبزادیاں، آپ کے عزیز چچا سید الشہداء سیدنا حمزہ، اصحاب بدرو احمد، اہل بیعت رضوان اور دیگر غزوات میں شہید ہونے والے شہداء وغیرہم رضوان اللہ علیہم اجمعین فوت ہوئے لیکن ان میں سے کسی کی تدفین بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسجد میں نہیں فرمائی جبکہ پوری دنیا میں، سب سے افضل و اشرف مساجد، حریم شریفین میں مسجد حرام مکہ المکرّہ اور مسجد نبوی شریف ہیں۔

سمجھنے کی بات یہ ہے کہ جب انبیاء و رسول علیہم السلام کے بعد سب سے افضل ہستیوں کی تدفین دنیا کی سب سے اشرف مساجد میں اشرف الخلوقات رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں فرمائی تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے بڑھ کر کون ہے جو کسی بھی ہستی کی مسجد میں تدفین کا جواز دے؟ انبیاء کے بعد صحابہ سے بڑھ کر دنیا کی کون سی ایسی ہستی ہے جو مسجد میں دفن کئے جانے کی مستحق ہو؟ اور دنیا کی کون سی ایسی مسجد ہے جو حرمین کی مساجد سے افضل ہو؟

غور کیجیے کہ آج اُمت مسلمہ اس حوالہ سے کہاں کھڑی ہے کہ:

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تو یہود و نصاری کو اس وجہ سے ملعون قرار دیں کہ انہوں نے انبیاء علیہم السلام کی قبروں کو مساجد بنالیا اور خود رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اُمت غیر نبیوں کی قبروں کو سجدہ گاہ بنانے کو جائز قرار دے!

مالی معاملات میں سدّ الذرائع کی ایک اہم مثال:

مالی معاملات میں سدّ الذرائع کی ایک مثال ”بیع العینہ“ کی ہے۔

”بیع العینہ“ کی تعریف:

بیع العینہ: یہ ہے کہ ایک چیز ادھار، زائد قیمت پر بیچی جائے اور پھر وہی چیز نقداً، کم قیمت پر، واپس خریدی جائے۔

① مؤطاماً مالك: كتاب قصر الصلاة، باب جامع الصلاة (يَحْدِثُ حَسْنٌ لِغَيْرِهِ)

مثلاً: ایک شخص کو ایک لاکھ روپے کی ضرورت ہے جو وہ کسی سے ادھار طلب کرتا ہے، ادھار دینے والا اُسے پیسے دینے کے بجائے اُس سے ایک سودا کرتا ہے کہ: ضرورت مند اُس سے اس کامال مثلاً کپڑا ایک لاکھ دس ہزار میں ادھار پر خرید لے، اور پھر وہ (مالک) ایک لاکھ دس ہزار کامال نقداً اُس (ضرورت مند) سے ایک لاکھ میں واپس خرید لے گا۔ اس طرح ضرورت مند کو ایک لاکھ مل جائیں گے اور مالک کو دس ہزار اضافی۔ (جو کہ ضرورت مند مقتوض نے اسے بعد میں ادا کرنے ہیں)

شریعت مطہرہ نے اس قسم کے معاملہ سے اس لیے منع فرمادیا کیونکہ یہ سود کے دروازے کھولتا ہے، غور کیجیے کہ فروخت کنندہ نے بظاہرًا تو مال کا سودا کیا ہے لیکن درحقیقت ایک لاکھ دیکھ، ایک لاکھ دس ہزار یعنی پیسے کے بد لے پیسہ واپس لیے ہیں۔

نوٹ: مذکورہ صورت میں اگر یہ سودا پہلے سے طے شدہ نہ ہو یا مالک، ضرورت مند سے اُسی قیمت (یعنی ایک لاکھ کے بد لے ایک لاکھ) میں یا کم کے بجائے اضافی قیمت (یعنی ایک لاکھ کے بد لے میں ایک لاکھ دس ہزار) میں واپس خریدتا ہے تو یہ بالاتفاق جائز ہے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ شریعت مطہرہ میں بے شمار مسائل میں اس اصول "سد الذرائع"، کو مد نظر رکھا گیا ہے۔ اور یہ قاعدہ ہمارے لئے عقائد عبادات و معاملات وغیرہ میں انتہائی اہمیت کا حامل ہے اور خلاف شرع امور سے بچنے کا بنیادی ذریعہ ہے جسے سمجھنے اور اس کے مطابق عمل کرنے میں ہی خیر و عافیت ہے۔

### فَاعْدِهِ سَدَّ الذَّرَائِعَ كَيْفَ چندًا هُمْ دَلَالٌ

الله تعالیٰ کا فرمان مبارک ہے:

{وَلَا تَسْبُبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسْبُبُوا اللَّهَ عَدُوًا بِعَيْرِ عِلْمٍ} [الأنعام: 108]

ترجمہ: "(اے مسلمانو! ) یہ لوگ اللہ کے سوا جن کو پکارتے ہیں انہیں گالی نہ دو۔ ورنہ یہ لوگ جہالت کی وجہ سے چڑ کر اللہ کو گالی دیں گے"۔

کافروں کی عبادت اور ان کا غیر اللہ کو معبد بنانا باطل و منکر عمل ہے لیکن اس کے باوجود اللہ تعالیٰ نے

کافروں کے معبودانِ باطلہ کو گالی دینے، ان پر سب کرنے سے منع فرمایا ہے تاکہ ایسا کرنا جواباً معاذ اللہ، اللہ تعالیٰ پر سب و شتم کا ذریعہ نہ بنے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان مبارک ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُو وَلِلْكَافِرِ يُنَزَّلَ عَذَابٌ أَلِيمٌ} [البقرة: 104]

ترجمہ: ”اے ایمان والو تم (نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو) راعنا نہ کہا کرو، بلکہ انظرنا کہو یعنی ہماری طرف دیکھئے اور سنتے رہا کرو اور کافروں کے لئے دردناک عذاب ہے۔“

آیت مذکورہ میں نبی مکرم ﷺ کو ”راعنا“ کہہ کر مخاطب کرنے سے منع کیا گیا ہے جبکہ ”راعنا“ کا معنی فی ذات غلط نہیں ہے، (راعنا کا معنی ہے کہ: ہماری طرف متوجہ ہوئے) لیکن چونکہ یہ بودی جب اللہ کے پیغمبر ﷺ کو مخاطب کرتے تو اپنی زبانوں کو ٹیرھا کر کے ”راعنا“ (”یا“ کے اضافہ) کے ساتھ مخاطب کرتے جس کا معنی ہے: ہمارے چواہے۔ اور اس طرح بول کروہ اپنے زعم میں نبی مکرم ﷺ کے ساتھ استہراء کرتے والی عیاذ باللہ۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے نبی مکرم ﷺ کی شان میں ایسے لفظ استعمال کرنے سے ہی روک دیا جو آپ ﷺ کی اہانت و گستاخی کا سبب بنیں، اگرچہ وہ لفظ فی نفسه ٹھیک ہی کیوں نہ ہو۔

اس مسئلہ میں ایل علم ایک اہم مثال ذکرتے ہیں کہ:

رسول اکرم ﷺ نے منافقین کو محض اس لئے قتل نہیں کیا کہ کہیں لوگ یہ نہ کہنے لگیں کہ محمد ﷺ اپنے ہی ساتھیوں کو قتل کرتے ہیں، اور نئے اسلام میں داخل ہونے والے مسلمان شہبات و غلط نہیں میں بتلانہ ہو جائیں، یعنی منافقین کا قتل کہیں سیدنا محمد ﷺ پر طعن و تشقیق اور مسلمانوں کے شہبات میں بتلا ہونے اور ان کے باہمی اختلاف و انتشار کا سبب نہ بنے اور ان کی وحدت پارہ پارہ نہ ہو جائے اس لئے ایسا نہیں کیا گیا۔

### سدّ الذرائع کی اقسام

شریعت مطہرہ میں سدّ الذرائع کو سمجھنے کے لئے اس کی اقسام کو سمجھنا ضروری ہے، امام قرقانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ: ایسے اسباب و وسائل جو حرام و فاسد کی طرف لے جانے کا سبب بنیں، وہ تین طرح کے ہیں:

**۱۔ ناجائز:** وہ اسباب جن کا استعمال ناجائز ہے اور ان سے اجتناب کیے جانے، دور رہنے پر امت کا اجماع ہے۔

اور اس کا ضابطہ یہ ہے کہ: ایسے وسائل و ذرائع جن کے بارے میں تيقین قطعی طور پر یہ معلوم ہو کہ وہ فساد کا ذریعہ بنیں گے۔

جیسے مسلمانوں کے راستے میں کنوں کھودنا، یا پیچر لگانا یا کچھ تعیر کرنا یا کوئی بھی ایسا کام کرنا جو جائز اور بظاہر فائدہ مند ہی کیوں نہ ہو لیکن مسلمانوں کے لئے تکلیف، مشقت اور مصیبت کا ذریعہ بنے۔

**۲۔ جائز:** وہ اسباب جن کا استعمال بالاجماع جائز ہے اور ان سے نہ ہی روکا جائیگا اور نہ ہی ان سے دور رہنے کا کہا جائے گا۔

اور اس کا ضابطہ یہ ہے کہ: وہ ایسے وسائل و ذرائع ہوں کہ جو بہت شاذ و نادر ہی فساد کا ذریعہ بنیں۔

جیسے لوگوں کا ایک دوسرا کے برابر میں گھر بنانا، ایک دوسرا کے پڑوں میں رہنا، اگرچہ کبھی یہ باہمی نفرت و عناد کا یادکاری، چوری وغیرہ کا سبب بھی بن سکتا ہے لیکن ایسا ہونا بہت ہی شاذ و نادر ہے لہذا شرعاً اس سے روکا نہیں جائے گا۔

**۳۔ اختلافی:** تیسرا قسم ان اسباب کی ہے کہ جن سے روکنے اور اجتناب کرنے یا نہ کرنے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔

اور اس سے مراد وہ اسباب و ذرائع ہیں جو فساد کا ذریعہ تو بنتے ہوں لیکن نسبتاً اغلبیت (اکثریت) کی بنا پر نہیں۔

اور اس قسم میں اختلاف صرف انہی امور میں ہے جن کی ممانعت یا تحریم کتاب و سنت میں صراحتاً نہیں ہے، کیونکہ جن امور کی حرمت کتاب و سنت میں موجود ہے اُن کی حرمت کے اعتبار کرنے میں کوئی

اختلاف نہیں جیسے مشرکین کے معبدوں ای باطلہ کو اس وجہ سے برائے کہنا کہ کہیں وہ جواہر اللہ تعالیٰ پر معاذ اللہ سب و شتم نہ کر دیں، اسی طرح سورج طلوع و غروب ہوتے وقت نماز پڑھنے کی ممانعت وغیرہ۔

اختلاف اس مسئلہ میں ہے کہ جس کا ”ذریعہ فساد“ ہونا اہل علم و مجتہد کے حکم سے ثابت ہو، نہ کہ کتاب و سنت سے، اور اس ذریعہ کا ذریعہ فساد ہونا قاطعی طور پر بھی نہ ہوا اور نہ ہی اغلبیت کے طور پر، تو کیا ایسے ذریعہ و سیلہ کو حکماً بند کیا جائے گا، روکا جائیگا یا نہیں؟

واللہ اعلم شرعی علتوں و حکمتوں کو سامنے رکھتے ہوئے جن اہل علم نے انہیں سد الذرائع میں شامل کیا ہے یعنی ایسے ذرائع و سائل کو روکنے اور ان کے ارتکاب سے منع کرنے کو راجح فرار دیا ہے، ان کا قول ہی اس مسئلہ میں زیادہ صحیح اور احتیاط کے قریب ہے جیسا کہ امام ابن قیم رحمہ اللہ نے اپنی مایہ ناز تصنیف ”اعلام المؤقعن“ میں ۹۹ ننانوے دلائل ذکر کرتے ہوئے یہ ثابت کیا ہے کہ وہ اسباب، وسائل و ذرائع جو حرام کام اور فساد کی طرف لے جانے کا نیادی ذریعہ بنیں، ہر حال میں ان کا سد باب کیا جائیگا اور ان کے استعمال سے روکا جائیگا خواہ ان وسائل کو استعمال کرنے والا ان کے ذریعہ فساد میں مبتلا کرنے کا ارادہ کرے یا نہ کرے۔

### قواعد سد الذرائع کے اعتباری شرائط

قواعد سد الذرائع کا اعتبار دو اہم شرطوں پر موقوف ہے:

❶ جس جائز عمل کا ذریعہ فساد بننے کے باعث انسداد مقصود ہو وہ غالب اوقات میں فساد کا ذریعہ بننے، ناکہ کبھی کبھار یا نادر اوقات میں۔

اور اگر وہ نادر اوقات میں ذریعہ فساد بننے تو اُس ذریعہ (عمل) سے روکا نہیں جائے گا۔

❷ اُس جائز عمل سے (ذریعہ فساد بننے کے باعث) مرتب ہونے والے مفاسد (نقضات) اُس کے مصالح (فوائد) کے مساوی (براہ) ہوں یا اُس سے زیادہ ہوں۔

اور اگر اُس کے مفاسد اُس کے مصالح سے کم ہوں تو اُس ذریعہ (عمل) سے روکا نہیں جائے گا۔

# البيان



أصول تجارت

# اسلام میں خرید و فروخت کی بنیادی شرائط

حمدامین چاؤلہ<sup>①</sup>

شرط کی لغوی و اصطلاحی تعریف  
لغوی تعریف:

شرط: ("را" پر جزم و سکون کے ساتھ) کا لغوی معنی ہے: کسی بھی چیز کو لازم کپڑ لینا، اس سے چھٹ جانا۔

اصطلاحی تعریف:

فقہاء و علماء اصول کے مطابق شرط کی تعریف یہ ہے کہ:

"جس کے نقد ان سے کسی چیز کا نہ ہونا لازم ہو اور اس کے وجود سے ہونا یا نہ ہونا لازم نہ آئے"۔<sup>②</sup>

①فضل مدینہ یونیورسٹی، مدیر شعبہ دعوت و تبلیغ المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

②فقہ الحدیث، باب شروط الصلاة 1/343

آسان الفاظ میں یوں کہا جاسکتا ہے کہ: کوئی بھی عمل اس وقت تک درست نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کی مطلوبہ شرط مکمل نہ ہو، اگر شرط کامل نہیں ہوئی تو عمل بھی درست نہ ہوگا۔

لہذا خرید و فروخت کی شرائط سے مراد وہ شرائط ہیں کہ جنہیں شریعت مطہرہ نے کسی بھی معاهدہ پیغ کی درستگی کے لئے لازمی قرار دیا ہے اور اگر ان میں سے ایک شرط بھی منقوص ہوئی تو وہ پیغ شرعی اعتبار سے صحیح نہیں ہوگی۔

لہذا ہر لین دین کرنے والے اور ہر کار و بائی تاجر حضرات کیلئے ان شرائط کا علم رکھنا انتہائی ضروری ہے کیونکہ خرید و فروخت کا جائز و ناجائز ہونا انہی شرائط پر منحصر ہوتا ہے۔

اہل علم نے شرعی نقطہ نگاہ سے کسی بھی پیغ کے درست ہونے کیلئے بنیادی طور پر چھے (6) اہم شرائط ذکر کی ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں:

### پہلی شرط طرفین (خریدار و فروخت کنندہ) حقیقی طور پر رضامند ہوں

کوئی بھی پیغ اس وقت تک درست نہیں ہو سکتی جب تک پیچے والا اسے بیچنے اور خریدنے والا اسے خریدنے پر حقیقی طور پر رضامند نہ ہوں۔

مذکورہ شرط کے دلائل:

رب العالمین کا ارشاد ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَ كُمَّةٍ بَيْنَنَّكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ} [النساء: 29]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ، درست صورت یہ ہے کہ باہمی رضامندی سے آپس میں لین دین ہو۔“

مذکورہ بالا آیت میں تجارت و لین دین کے تمام معاملات میں طرفین کی حقیقی رضامندی کو بنیادی شرط کے طور پر ذکر کیا گیا اور جن معاملات میں فریقین کی باہمی حقیقی رضامندی شامل نہ ہو انہیں باطل قرار دیا گیا ہے۔

رسول اکرم ﷺ کا فرمان مبارک ہے: ”خرید و فروخت صرف باہمی رضامندی سے ہی ہونی چاہئے۔“<sup>①</sup>

اس طرح عقل سليم بھی اس امر کی مقاضی ہے کہ اگر معاملات میں باہمی حقیقی رضامندی کی شرط عائد نہ کی جائے، تو لوگ ایک دوسرے کام ناجائز طریقوں سے کھانا شروع کر دیں گے، ایک طاقتور شخص اگر اپنے سے کمزور کے پاس اپنی من پسند چیز دیکھے گا تو اس سے زور زبردستی حاصل کرنے کی کوشش کرے گا جس سے معاشرہ میں سوائے نفرت، دشمنی، فساد اور بر بادی کے کچھ باقی نہ بچے گا، لہذا اسی بناء پر شریعت اسلامیہ میں کسی کی چیز بغیر اجازت حاصل کرنا یا کسی کو اس کی چیز بینچے پر مجبور کرنا یا زبردستی اپنی پسند کی قیمت پر اُسے خریدنا حرام ہے۔

### رضامندی حقیقی ہونی چاہئے

اس حوالہ سے عصر حاضر کے معروف عالم فضیلۃ الشیخ حافظ ذوالفقار علی فرماتے ہیں:

” واضح رہے کہ یہ رضا مندی حقیقی ہونی چاہئے نہ کہ مصنوعی۔ لہذا کسی دباؤ کے تحت یا غلط تاثر کی بنیاد پر یادوسرے فریق کو چیز کی حقیقت سے بے خبر یا اصل قیمت سے دھوکے میں رکھ کر حاصل کی گئی رضا مندی قابل اعتبار نہیں ہے کیونکہ یہ مصنوعی ہوتی ہے، یہی وجہ ہے شریعت نے اس قسم کی دھوکہ دہی کی صورت میں متاثرہ فریق کو معاملہ منسوخ کرنے کا اختیار دیا ہے۔“

اسی طرح ایک شخص اگر انتہائی بے بسی اور مجبوری کی بنا پر اپنی چیز بیچ رہا ہو تو ایسے شخص سے مارکیٹ ریٹ سے بہت کم پر خریدنا، اگرچہ ظاہر وہ اس پر راضی بھی ہونا جائز ہے، درست نہیں۔ معمولی کمی بیشی کی تو گنجائش ہے لیکن بہت زیادہ فرق درست نہیں کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے قلمی خوشی کی تاکید فرمائی ہے اور یہ بات طے ہے کہ مجبور شخص خوش دلی سے غیر معمولی کم ریٹ پر بینچ کے لئے تیار نہیں ہوتا۔ ہمارے ہاں مجبور شخص سے سنتے داموں خریدنے کو ترجیح دی جاتی ہے، یہ ناپسندیدہ روایہ ہے جس کی اصلاح ہونی چاہئے۔<sup>②</sup>

<sup>①</sup> سنن ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب بیع الحیار۔ علام البانی رحمہ اللہ نے مذکورہ حدیث کو اراء الغلبیل میں صحیح قرار دیا ہے۔

<sup>②</sup> معیشت و تجارت کے اسلامی احکام، ص 30-31

بآہی و حقیقی رضامندی سے متعلق چند اہم و ضروری مسائل

### پہلا مسئلہ "بیع المعاطاة" کا حکم

بیع معاطاة سے مراد وہ بیع ہے کہ جس میں خریدار سامان لیکر فروخت کننہ (بیچنے والے) کو اُس کی قیمت ادا کر دے بغیر زبانی کلامی بات کئے یا اس کے بر عکس ہو۔ یعنی فروخت کننہ سامان خریدار کو دیتا ہے اور خریدار اس کی قیمت ادا کر دیتا ہے۔ اور اس دوران خریدار و فروخت کننہ کے درمیان کوئی زبانی بات چیت نہیں ہوتی دونوں طرف سے یا کسی ایک کی طرف سے قیمت و سامان کا لین دین بغیر کسی زبانی ایجاد و قبول کے ہوتا ہے۔

اس مسئلہ کو یہاں اسی لئے ذکر کیا جا رہا ہے کہ ہمارے یہاں بے شمار اس طرح کے سودے ہوتے ہیں جن میں مطلوبہ چیز کو دیکھا اور پسند کیا جاتا ہے، اس کی قیمت معلوم کی جاتی ہے اور بغیر کسی زبانی رضامندی کے قیمت ادا کر کے وہ مطلوبہ چیز لے لی جاتی ہے۔ اور اس مسئلہ کی اہمیت اس صورت میں اور بڑھ جاتی ہے جب معاملہ اور سودا بڑے پیمانہ پر ہو۔

کیا ایسی صورت میں بغیر کسی زبانی رضامندی کے طے پانے والا سودا شرعاً درست ہو گایا نہیں؟

مسئلہ مذکورہ میں اہل علم کے مابین اختلاف ہے۔ بعض نے اسے جائز قرار دیا ہے، اور بعض نے یہ تفریق کی ہے کہ اگر معاملہ چھوٹے پیمانے پر ہو تو جائز ہے اور بڑے پیمانے پر ہو تو جائز نہیں۔ جبکہ جمہور اہل علم کے نزدیک یہ بیع کامل طور پر جائز ہے۔

اور دلائل کے مطالعہ سے جمہور علماء کی رائے ہی قریب از صواب اور راجح معلوم ہوتی ہے کیونکہ:

\* رضامندی فقط قول ہی سے نہیں بلکہ عمل فعل سے بھی واقع ہوتی ہے اور یہاں خریدار کا قیمت ادا کر کے چیز کو لینا اور فروخت کننہ کا چیز کو دیکر قیمت وصول کرنا ان کی بآہی رضامندی کی صریح دلیل ہے۔

\* زمانہ قدیم سے لوگوں کے مابین اس طرح سے معاملات کا لین دین معروف ہے، اگر زبانی ایجاد و قبول صحیح بیع کی شرط ہوتی تو رسول اکرم ﷺ اسے صراحت سے ضرور بیان فرمادیتے اور آپ ﷺ نے ایسا نہیں فرمایا جو اس کے جواز کی دلیل ہے۔

\* شریعتِ مطہرہ میں خرید و فروخت سے متعلقہ ہدایات و احکامات موجود ہیں، اور شریعت نے خرید و فروخت کے انعقاد کے سلسلہ میں کچھ خاص و معین الفاظ مقرر کرنے کے بجائے اسے معاشرہ میں رائج عرف و طور طریقوں پر چھوڑ دیا، اور جو ناجائز طریقے ہیں وہ بتا دیے، اور باہمی حقیقی رضامندی کی قید لگا دی تاکہ وہ جو بھی معاملات کریں انہیں باہمی حقیقی رضامندی و خوش اسلوبی سے طے کر لیں۔

### ❖ وسراستہ "بیع المکرہ" (زبردستی کی بیع) کا حکم ❖

فقہاء کی اصطلاح میں "إكراه" سے مراد: "ایسا کام جسے کوئی انسان کسی دوسرے کے مجبور کرنے پر کرے جس میں اس کی کوئی رضامندی و اختیار نہ ہو"۔

یہاں مراد ایسی بیع ہے جو خریدار یا فروخت کنندہ کو مجبور کر کے ناقص اور زور زبردستی سے کروائی جائے، خریدار و فروخت کنندہ کو اکر اہانج پر آمادہ کرنا شرعاً، قانوناً و اخلاقاً کسی طور بھی درست وجائز عمل نہیں، اگرچہ وہ مجبور کرنے والا حاکم وقت ہی کیوں نہ ہو! اگر کسی پر زبردستی کر کے مجبوراً اسے کچھ خریدنے یا اسے اس کا سامان بیچنے پر مجبور کیا جائے تو ایسا کرنے سے یہ بیع شرعاً باطل و فاسد ہوگی اور اس پر کوئی موثر نتائج مرتب نہیں ہوں گے۔

بلکہ ایسے معاملات میں شریک ہونے والوں کیلئے سخت وعید وارد ہوتی ہے انہیں رسول اکرم ﷺ کا یہ فرمان مبارک ہمیشہ یاد رکھنا چاہئے آپ ﷺ نے فرمایا: "کسی انسان کے لئے اپنے (دینی) بھائی کے مال سے اُس کی رضا و خوشی کے بغیر کچھ بھی لینا جائز نہیں"۔ ①

اور دوسری روایت میں فرمایا کہ: "تم میں سے کوئی بھی اپنے (دینی) بھائی کے مال کو اس کی رضا و خوشی کے بغیر مت خریدے"۔ ②

مذکورہ روایات سے اس مسئلہ کی نزاکت کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے، لہذا اگر خریدار یا فروخت کنندہ کو یہ معلوم ہو کہ سو دا طرفین میں سے کسی ایک کی بھی رضامندی و خوشی کے بغیر ہو رہا ہے تو سو دا کرنا جائز نہیں ہے

① اس روایت کو امام احمد نے مند میں "اول مسنند البصریین" حدیث نمبر: 20578 میں بیان کیا ہے۔

② سنن الکبریٰ للبیهقی: کتاب النفقات (یہ روایت صحیح ہے)

حقیقی رضاخوشی شامل نہ ہو۔

بلکہ اہل علم نے مذکورہ روایت کے عموم کو سامنے رکھتے ہوئے یہ مسئلہ بھی بیان کیا ہے کہ: تخفف و بدیہی اس وقت قبول کرنا جائز نہیں ہے جب یہ معلوم ہو جائے کہ تخفف دینے والے نے وہ تخفف ناچاہتے ہوئے یا کسی خجالت و حیاء میں یا مجبوری میں دیا ہے، کیونکہ اگرچہ تخفف دینے والا اس کی صراحت یا اظہار نہ کرے لیکن اُس کی ظاہری حالت و قرآن میں ہوں کہ وہ اس پر راضی و خوش نہیں ہے۔

### تیسرا مسئلہ "بیع الجبری" زبردستی کی بیع کی چند استثنائی صورتیں

حکومت وقت، عدالت یا کوئی مجاز اتحاری بعض ناگزیر صورتوں میں مالک کو اپنی چیز بیچنے پر مجبور کر سکتی ہیں۔ جسے فقهاء کی اصطلاح میں بیع الجبری کے نام سے جانا جاتا ہے۔

وہ صورتیں جن میں مالک کو اس کی چیز بیچنے پر مجبور کیا جاسکتا ہے درج ذیل ہیں:

معروف عالمِ دین حافظ ذوالفقار علی حفظہ اللہ نے ان صورتوں کو بیع کیا ہے ہم معمولی رو و بدل کے ساتھ انہیں ذکر کر رہے ہیں:

پہلی صورت یہ ہے کہ کوئی مقرض اپنے ذمے (واجب الاداء) قرض ادا نہ کر رہا ہو اور اس کے پاس نقد رم بھی موجود نہ ہو تو عدالت اس کو اپنی جائیداد فروخت کر کے قرض ادا کرنے کا حکم دے سکتی ہے۔ اگر وہ عدالتی حکم کے باوجود لیت و لعل سے کام لے تو عدالت قرض خواہ (مقرض یعنی قرض دینے والے) کی دادرسی کے لئے خوب بھی اس (مقرض) کی جائیداد مارکیٹ ریٹ پر فروخت کر سکتی ہے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ کسی شخص نے اپنی جائیداد یا کوئی اور چیز رہن (گروہی) رکھ کر قرض لے رکھا ہو اور مدت ادا یتیگی گزر جانے کے بعد وہ متعدد مرتبہ کی یاد دہانی کے باوجود ادا یتیگی نہ کر رہا ہو تو قرض خواہ رہن شدہ جائیداد فروخت کر کے اپنا حق وصول کر سکتا ہے، چاہے مقرض اس پر راضی نہ بھی ہو بشرطیکہ عدالت اور قرض خواہ منصفانہ قیمت پر بیچنے کو یقینی بنائیں، اپنی رقم کھری کرنے کے لائق میں کوڑیوں کے بھاؤ بیچنے کی اجازت ہرگز نہیں ہے۔

تیسرا صورت جب غذائی اشیاء کی قلت ہو اور کچھ لوگ ذخیرہ اندوزی کر رہے ہوں تو حکومت کو یہ اختیار

حاصل ہے کہ وہ تاجر دوں کو ذخیرہ کی گئی اشیاء فروخت کرنے کا حکم دے، اگر وہ حکم کی تعمیل نہ کریں تو حکومت ان کی مرضی کے خلاف خود بھی مارکیٹ ریٹ پروفونٹ کر سکتی ہے۔

جیسا کہ الموسوعۃ الفقهیہ، ج 2، ص 95 میں ہے:

”جب عوام کے متأثر ہونے کا اندیشہ ہو تو حاکم ذخیرہ اندوز کو مجبور کرے گا بلکہ اس سے ذخیرہ شدہ مال لے کر فروخت کر دے گا اور اس (ذخیرہ اندوز) کو اس مال ہی کا مش جب موجود ہو یا اس کی قیمت دے گا۔ اتنی بات تمام ائمہ میں متفق علیہ ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔“

چوتھی صورت: یہ ہے کہ حکومت کو مقاصد عامہ کے لئے کسی جگہ (جیسے دوکان، گھر وغیرہ) یا کسی چیز کی حقیقی ضرورت ہو اور مالکان بینچے پر آمدہ نہ ہوں تو حکومت وہ جگہ یا چیز زبردستی بھی حاصل کر سکتی ہے، تاہم حکومت پر فرض ہو گا کہ مالکان کو مارکیٹ ریٹ کے حساب سے قیمت کی ادائیگی کرے۔ البتہ حکومت بازاری قیمت ادا کرنے لی گئی شہری کو اس کی جائیداد و ملکیت سے محروم نہیں کر سکتی۔

### چوتھا مسئلہ بیع التلجمة (مجبوری میں کی جانے والی غیر حقیقی بیع) کا حکم

فقہاء کی اصطلاح میں بیع التلجمة سے مراد وہ معاملہ ہے جس میں فریقین (خریدار و فروخت کنندہ) دلی ارادہ کے بغیر، محض دکھلاوہ کی غرض سے ایک تصوراتی سودا کریں اور حقیقت میں اُس کا کوئی ارادہ وحیثیت نہ ہو، اور اس سے عاقدین کا مقصد ظالم حاکم یا کسی دشمن کے خوف سے بچنا ہو لیکن تمام ارکان و شرائط بیع کی تکمیل کے ساتھ حلیہ کے طور پر یہ سودا کیا جائے۔ اس بیع کو شافعیہ ”بیع الامانة“ سے تعبیر کرتے ہیں۔

کیا ایسی صورت میں شرعاً یہ بیع درست متصور ہو گی کہ نہیں؟؟ کیونکہ عاقدین کا مقصد اگرچہ اس سے حقیقی بیع نہیں ہے لیکن بیع کے تمام شرائط و ارکان پورے ہیں۔

ایسے عقد کے صحیح یا باطل ہونے کی دونوں آراء اہل علم میں موجود ہیں لیکن دلائل کی روشنی میں راجح و درست رائے یہی ہے کہ ایسا عقد شرعاً باطل ہے، کیونکہ:

\* باہمی و حقیقی دلی رضامندی اس عقد میں مفقود ہے، جو کسی بھی بیع کی درستگی کے لئے بنیادی شرط ہے۔

\* معاملات و معابدات میں اعتبار مقاصد و معانی کا ہوتا ہے ناکہ الفاظ و مبانی کا، جیسے مسائل بیوں میں مسلمہ قاعدہ ہے کہ: "العبرة في العقود لمقاصد و المعانى لا للفاظ و المبانى"۔

### دوسرا شرط طرفین خرید و فروخت کی اہلیت و قابلیت رکھتے ہوں

یہاں اہلیت و قابلیت سے مراد یہ ہے کہ عاقد (خریدار یا فروخت کنندہ) اپنے مال و سامان سے متعلقہ امور میں تصریفات کرنے کا اہل ہوا وہ جو بھی تصرف کرے وہ نافذ العمل ہو، اُس کا اعتبار کیا جائے اور اس کے تصریفات حکم کے اعتبار سے متنازع اثر رکھتے ہوں۔

اہلیت و قابلیت کے لئے مندرجہ ذیل پانچ اوصاف کا موجود ہونا ضروری ہے:

پہلا وصف: وہ آزاد ہو غلام نہ ہو

کیونکہ غلام کا اپنے مال کی اجازت کے بغیر خرید و فروخت کرنا شرعاً درست نہیں کہ وہ خود کسی کی ملکیت میں ہے جیسا کہ فرمانِ رسول ﷺ ہے کہ: "جو کوئی غلام خریدے اور اس کے پاس مال ہو تو وہ اس کے خریدار مالک کی ملکیت ہے الایہ کہ جس سے غلام خریدا گیا ہے وہ اسے مستثنی رکھے۔" ① (دور حاضر میں غلام کا تصور نہیں ہے لہذا اس حوالہ سے مسئلہ کی تفصیل سے اجتناب کیا گیا ہے)۔

دوسراؤصف: کہ وہ بالغ ہو، بچپنہ ہو۔

تیسرا وصف: کہ وہ عقلمند و باشعور ہو، پاگل نہ ہو کیونکہ پاگل کا تصرف درست نہیں۔

چوتھا وصف: کہ وہ سمجھدار ہو بے وقوف نہ ہو۔

جو اپنے مال میں صحیح تصرف کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو، بے مقصد اشیاء میں پیسے لٹانے والا نہ ہوا اور مال و زر کی صحیح قیمت اور و ملیو (Value) وغیرہ سے واقف ہو، جیسے سوکی چیز دس، بیس میں نہ تیج ڈالے، لہذا بے وقوف کا تصرف اُس کے سر پرست کی اجازت کے بغیر درست نہیں اور نہ ہی نافذ العمل ہے۔

بے وقوفی کا ضابطہ:

اہل علم نے معاملات میں بے وقوفی کی پہچان کا یہ ضابطہ بیان کیا ہے کہ: جو لین دین میں اچھے و مناسب

① سنن ابی داود: کتاب الاجارة، باب فی العبدییاع

کی سمجھنے رکھتا ہو یا پھر، اپنے عمل سے یہ ظاہر کرے کہ وہ اپنے مال میں بہتر مصرف کی پہچان نہیں رکھتا۔  
نوٹ: بے وقوفی سے مراد پاگل پن نہیں ہے، اگرچہ دونوں ہی تصرف کے قابل نہیں لیکن دونوں میں معنی واحکام کے لحاظ سے واضح فرق موجود ہیں۔

**پانچواں وصف:** اُس پر مالی تصرفات میں کسی بھی قسم کی کوئی پابندی و رونک نہ لگائی گئی ہو۔

اب خواہ یہ پابندی کسی دوسرے کی مصلحت کی غرض سے ہو۔

جیسے: قرضہ دینے والوں کی مصلحت کی خاطر، مقروظ مفلس (کنگال) پر اسکے اپنے مال میں تصرف کرنے پر پابندی لگانا، یا جس کے پاس کچھ گروئی رکھو کر قرض لیا گیا ہو کی مصلحت کی خاطر گروئی رکھنے والے پر پابندی لگانا کہ وہ اپنی گروئی رکھی ہوئی چیز میں کوئی تصرف نہیں کر سکتا، یا پھر ورشاء کی مصلحت کی خاطر مرض الموت میں بنتا مریض پر اس کے اپنے مال میں ثابت (تیرے حصہ) کی وصیت کرنے پر پابندی لگانا۔

یا یہ پابندی اُس کی اپنی مصلحت کی بناء پر عائد کی جائے۔

جیسے: مجنون، بچے اور بے وقوف و ناسمجھ پر آن کے اموال میں تصرف کرنے پر پابندی لگانا کہ وہ اپنے مال میں تصرف نہیں کر سکتے۔

مذکورہ پانچ اوصاف کو مدد نظر رکھتے ہوئے عاقد کی الہیت و نا اہلی کا فیصلہ کیا جا سکتا ہے۔

الہیت رکھنے والے عاقد میں ان پانچوں اوصاف کا ہونا ضروری ہے، اگر ان میں سے ایک وصف بھی مفقود ہو تو عاقد شرعی اعتبار سے ناہل قرار پائے گا۔ اور اسے خرید و فروخت کی اجازت نہیں ہوگی۔

طرفین کی الہیت سے متعلقہ چند ضروری وضاحتیں:

**نابالغ بچہ کی طرف سے سودا (خرید و فروخت) کرنے کا حکم**

\* اگر نابالغ بچہ میز ہو یعنی صحیح اور غلط میں فرق کرنے کی صلاحیت رکھتا ہو تو اُس کا اپنے مال میں تصرف کرنا اپنے سرپرست کی اجازت سے درست ہے۔ (سرپرست کی اجازت شرط ہے)۔ اور یہی رائے راجح اور دلائل کے اعتبار سے زیادہ قوی ہے، کیونکہ:

\* قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے نابالغ بچہ کی جاندار، کاروبار و ملکیت اُس کی بلوغت سے پہلے اُس کے

حوالہ کرنے سے منع فرمایا ہے الیک کہ اُس کا امتحان لیا جائے، اُسے آزمایا جائے (تحوڑا مال اُس کے سپرد کر کے، اُسے کوئی ایک آدھ سودا سونپ کے، اُس کے تصریفات کا جائزہ لیکر دیکھا جائے) کہ وہ اس قابل بھی ہے کہ نہیں؟

ہاں اگر وہ صحیح اور غلط میں فرق کرنے کی صلاحیت رکھے اور سمجھداری کے قابل ہو جائے تو اُسے اپنے مال میں تصرف کی اجازت ہے، اور ولی وسر پرست کی اجازت کی شرط کے ساتھ جو اقصان کے خدشات تھے وہ بھی دور ہو گئے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

وَابْتَلُو الْيَتَامَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَكَثُوا النِّكَاحَ فَإِنْ أَنْسَتُمْ مِّنْهُمْ رُشْدًا فَأَذْعُوْا إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ وَلَا تَأْكُلُوهَا إِنْ هُنَّ أَفَاءَوْ بَدَارًا أَنْ يَكْبُرُو۝ وَمَنْ كَانَ عَنِّيَّا فَلِيَسْتَعْفِفَ وَمَنْ كَانَ فَقِيرًا أَفْلَمَا كُلَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمُ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوْا عَلَيْهِمْ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ حَسِيبًا { النساء: 6 }

ترجمہ: ”اور قیمتوں کو ان کے بالغ ہونے تک سدھارتے اور آزماتے رہو پھر اگر ان میں تم ہوشیاری اور حسن تدبیر پائے تو نہیں ان کے مال سونپ دو اور ان کے بڑے ہو جانے کے ڈر سے ان کے مالوں کو جلدی جلدی فضول خرچیوں میں تباہ نہ کر دو مال داروں کو چاہیے کہ (قیم کے مال سے) بچتے رہیں ہاں قیم کا سر پرست اگر مسلکیں محتاج ہو تو دستور کے مطابق واجبی طرح سے کھالے، پھر جب انہیں ان کے مال سونپ تو گواہ بنالود اصل حساب لینے والا اللہ تعالیٰ ہی کافی ہے۔“

نوٹ: قیم اس بچ کو کہتے ہیں کہ بلوغت سے پہلے جس کے والدفوت ہو جائیں۔

\* بچ کو بالغ ہونے سے پہلے مالی تصریفات کی اجازت عموماً اسوجہ سے نہیں دی جاتی کیونکہ اُس میں صحیح اور غلط کی پہچان، ان میں فرق کرنے کی صلاحیت اور معاملات کی مناسب سمجھ بوجہ نہیں ہوتی، لہذا اگر بچ میں یہ علت ممانعت موجود نہ ہو اور مطلوب صلاحیت موجود ہو تو ممانعت کی کوئی وجہ باقی نہیں رہتی، اور پھر ولی وسر پرست کی اجازت کی شرط بھی اس مبنی اختال کو ختم کر دیتی ہے۔

کیا ایک ہی شخص ایک ہی وقت میں بالغ و مشتری یعنی خریدار اور فروخت کننده ہو سکتا ہے؟

اس مسئلہ کی وضاحت کچھ اس طرح سے ہے کہ ایک شخص کسی کو خرید و فروخت کے سلسلہ میں اپنا کیل

مقرر کرتا ہے:

\* اب اگر وہ وکیل اپنے موکل کی طرف سے کسی چیز کو خریدنے کا پابند ہے تو وہ وکیل خود اس مطلوبہ چیز کو اپنے موکل کو بیچتا ہے، یعنی وہ خود وکیل بن کر اپنے موکل کی طرف سے اُسے خرید بھی رہا ہے اور خود فروخت کرندا بن کر اُسے بیچ بھی رہا ہے۔

\* اس کے بعد اگر وہ وکیل اپنے موکل کی طرف سے کسی چیز کو بیچنے کا پابند ہے تو وہ وکیل خود اس مطلوبہ چیز کو اپنے موکل سے خرید لیتا ہے، یعنی وہ خود وکیل بن کر اپنے موکل کی طرف سے اُسے بیچ بھی رہا ہے اور خود خریدار بن کر اُسے خرید بھی رہا ہے۔

مذکورہ دونوں صورتوں کو آسان الفاظ میں یوں سمجھتے کہ:

ایک وکیل جو اپنے موکل کی طرف سے اس کی چیز بیچنے والا ہو تو کیا وہ اُسے اپنے لئے خرید سکتا ہے؟ یا وہ جو اپنے موکل کی طرف سے کوئی چیز خریدنے والا ہو تو کیا اپنی چیز اُسے بیچ سکتا ہے؟

\* یا اسکی تیری صورت یہ ہے کہ: اُس وکیل کو اُس کا موکل ایک چیز مثلاً ایک زمین بیچنے کا حکم دیتا ہے، اور اُس کا دوسرا موکل اُسے ایک زمین خریدنے کا حکم دیتا ہے تو وہ اُسی زمین کو (اپنے ایک موکل کے لئے) بیچتا بھی ہے اور اُسی زمین کو (اپنے دوسرا موکل کے لئے) خریدتا بھی ہے، اس طرح وہ اپنے دونوں موکلین کی طرف سے اُس ایک ہی زمین کا (وکیل ہونے کی حیثیت سے) خریدار بھی ہے اور فروخت کرندا بھی۔ اس مسئلہ میں اہل علم میں سے کچھ جواز اور کچھ عدم جواز کی رائے رکھتے ہیں، جبکہ درست وقوی رائے یہی ہے کہ ایسا کرنا وکیل کے لئے جائز و درست ہے لیش طیکہ:

\* وکیل بازاری قیمت (Market Value) سے بہتر ڈیل اپنے موکل کو فراہم کرے۔ یعنی اگر وہ اپنے موکل سے خود خرید رہا ہے تو اُسے بازاری قیمت (Market Value) سے زیادہ میں خریدے اور اگر اپنے موکل کو اپنے پاس سے بیچ رہا ہے تو بازاری قیمت (Market Value) سے کم قیمت میں اُسے بیچ، تاکہ وکیل دھوکہ کی تہمت سے بری ہو سکے۔

\* یا پھر اپنے موکل کو معاملہ کی کمل معلومات فراہم کرے اور سب کچھ اس کی اجازت و مرضی سے کرے۔ مذکورہ دونوں باتوں میں سے ایک کو اختیار کرنا لازم ہے وگرنہ وکیل کا عمل ناجائز اور قابل مذمت و گرفت

ہو۔ گا۔

مسئلہ مذکورہ میں جواز کی بنیادی دلیل یہ مستقل قاعدہ وضابطہ ہے کہ: معاملات، لین دین و خرید و فروخت میں قاعدہ یہ ہے کہ وہ جائز ہے سوائے اس کے کہ جس کی حرمت شریعت بیان کرے، لہذا ایک ہی وقت میں وکیل کا باعث و مشتری ہونا بیان کردہ تفصیل کے مطابق جائز ہے کیونکہ اس کی حرمت شریعت سے ثابت نہیں ہے اور جہاں تک دھوکہ کے امکان کا تعلق ہے تو وہ مذکورہ شرط سے دور ہو جاتا ہے۔

### تیسرا شرط خریدی و فروخت کی جانبے والی چیز شرعی اعتبار سے خریدی و فروخت کے قابل ہو

یعنی وہ پاک ہو، حلال ہو اور شرعی طور پر نفع بخش ہو۔

الغرض ثمن (قیمت) (مثمن) (سامان) دونوں شرعی اعتبار سے پاک اور حلال ہوں اور عام حالات میں شرعی طور پر اس سے فائدہ بھی حاصل کیا جاسکتا ہو، کیونکہ جن سے عام حالات میں شرعاً فائدہ حاصل نہیں کیا جاسکتا اُن کی خریدی و فروخت ہر حال میں حرام ہے، جیسے شراب وغیرہ۔  
 عام حالت سے مراد عمومی یعنی غیر اضطراری حالات ہیں، کیونکہ اضطرار و مجبوری میں کچھ چیزیں عارضی طور پر جائز ہو جاتی ہیں۔

مذکورہ تینوں اوصاف (پاک ہونا، حلال، ہونا اور جائز نفع بخش ہونا) ان میں سے اگر ایک وصف بھی مفقود ہو تو اس چیز کی خریدی و فروخت شریعت مطہرہ میں جائز نہیں ہے۔

اس حوالے سے ایک اور مسئلہ قاعدہ ہے کہ:

”تمام حلال و پاک اشیاء کی خریدی و فروخت مطلقاً جائز ہے، اسی طرح جن اشیاء سے نفع و فائدہ اٹھانا شرعاً صحیح و درست ہو تو ان کی خریدی و فروخت بھی درست ہے سوائے اُن صورتوں میں جن میں شریعت مطہرہ نے دیگر حکمتوں و مقاصد کے پیش نظر ان کی خریدی و فروخت کو جائز قرار نہیں دیا۔  
 جیسا کہ رسول ﷺ کا فرمان مبارک ہے کہ:

یقیناً اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے شراب (خمر)، مردار، خنزیر اور بت و مورتیوں کی خرید و فروخت کو حرام قرار دیا ہے، کہا گیا اے اللہ کے رسول ﷺ! مردہ جانور کی چربی کے بارے

میں آپ کیا فرماتے ہیں (یعنی کیا اس کی بیع بھی حرام ہے؟) جن کے ذریعہ لکڑی کی کشیوں کی پیوند کاری کی جاتی ہے اور کھالوں کو دھن دیا جاتا ہے (تاکہ وہ نرم پڑ جائیں) اور لوگ اُن کے ذریعہ روشنی حاصل کرتے ہیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ: نہیں وہ (چربی کی خرید و فروخت) بھی حرام ہے پھر اس وقت رسول ﷺ نے فرمایا کہ: نہیں وہ (تین مرتبہ) یہ فرمایا کہ: اللہ یہود یوں کو ہلاک و بر باد کرے جن پر اللہ تعالیٰ نے چربیوں کو حرام قرار فرمایا مگر انہوں نے (اُسے خود استعمال نہیں کیا بلکہ) اسے پکھلایا، پھر اُسے بیچا اور اُسکی قیمت کھا گئے۔<sup>①</sup>

اور ایک دوسری روایت میں یہ الفاظ ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ: یقیناً جب اللہ تعالیٰ کسی قوم پر کسی چیز کے کھانے کو حرام فرمادیتا ہے تو اُس قوم پر اُس کی قیمت کو بھی حرام فرمادیتا ہے، (یعنی اُسے بیچنا اور فروخت کرنے کی قیمت کھانا بھی حرام ہے)۔<sup>②</sup>

اور شراب کے بارے میں آپ ﷺ کافر مان مبارک ہے: بے شک جس اللہ تعالیٰ نے شراب کے پینے کو حرام قرار دیا ہے اُس نے اُس کی خرید و فروخت، تجارت و کاروبار کو بھی حرام قرار دیا ہے۔

نوٹ: گذشتہ حدیث میں میتہ یعنی وہ حلال خشکی کا جانور جو بغیر ذبح کیے مر جائے اسے حرام قرار دیا گیا ہے لیکن دوسری روایات میں کچھ چیزیں اس حکم سے مستثنی ہیں جیسے:

﴿ جراد یعنی طڈی کا استثناء موجود ہے کہ جس کا کھانا، استعمال اور بیع بھی حلال ہے، ابن ابی او فی رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں : "ہم نے نبی ﷺ کے ساتھ چھے یا سات غزووات میں شرکت کی جن میں ہم آپ کے ساتھ طڈی کھاتے رہے" ۔<sup>③</sup> ﴾

﴿ اسی طرح مردہ جانور کی کھال کو رنگ دیا جائے تو اسے بھی استعمال اور خریدا و بیچا جا سکتا ہے جیسا کہ

<sup>①</sup> صحيح البخاري: باب بيع الميتة والأصنام، صحيح مسلم: بباب تحريم بيع الخمر

<sup>②</sup> سنن أبي داؤد: بباب في ثمن الخمر والميتة

<sup>③</sup> صحيح البخاري: كتاب الذبائح والصيد، بباب أكل الجراد

حدیث میں اس کا استثناء موجود ہے، البتہ بغیر لگے مردہ جانور کی کھال بالاتفاق ناپاک ہے۔  
 اسی طرح اس کے وہ اجزاء جن پر زندگی اثر نہیں کرتی وہ بھی اس حرمت سے مستثنی ہیں، جیسے بال، اون وغیرہ کا استعمال اور خرید و فروخت بھی جائز ہے۔ بشرطیکہ انہیں جسم سے لگی کھال یعنی جڑ سے الگ کر دیا جائے ورنہ وہ پاک و جائز نہ ہوں گے۔

### حرام اشیاء میں شامل دیگر امور

شربیعتِ مطہرہ میں شراب، مردار، خنزیر بشمول اُس کے تمام اجزاء اور بت و سورتیوں کے علاوہ جو، فال نکانے کے تمام طریقے، حلال جانور کو ذبح کرتے وقت بہایا جانے والا خون اور بے مقصد، لفربیب اور غافل کرنے والی باتوں کی حرمت بیان کی گئی ہے۔

شراب کے علاوہ دیگر منشیات اور مختد رات کا بھی حکم ہے۔ اسی طرح بتوں کے علاوہ باقی شرکیہ آلات بھی اس حرمت میں داخل ہیں۔ جب کہ بے مقصد، لفربیب اور غافل کرنے والی باتوں میں گانے، موسیقی اور اُس کے تمام آلات، گاؤں اور موسیقی پر مشتمل آڑیو، ویڈیو کیمیٹیں، سی ڈیز، فحاشی و عریانیت پر مشتمل رومانوی ناول، فخش لٹریچر سب شامل ہیں، جبکہ جادو اور علم نجوم کی تعلیم پر مبنی کتابیں اور اسی طرح تمام باطل افکار و نظریات پر مشتمل کتب، مذکورہ تمام اشیاء کی تجارت حرام ہے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ ہر اُس چیز کی بیع جو شرعی اعتبار سے ناپاک ہو یا حرام کر دہ ہو یا عام حالات میں اُن سے شرعی طور پر فائدہ حاصل نہیں کیا جاسکتا تو وہ جائز و درست نہیں ہے ان سے لگی اجتناب کرنا ہر مسلم پر واجب ہے۔

### چوتھی شرط مال و زر فروخت کشند و خریدار کی ملکیت میں ہو

اس شرط سے مراد یہ ہے کہ: کسی بھی شخص کا کسی معین شے پر کلی ملکیت و اختیار سے پہلے اس کا سودا کرنا جائز و درست نہیں ہے، اور اس ملکیت کے حکم میں مال اور زر دونوں شامل ہیں یعنی خریدنے والے کا مال اُس کی ذاتی ملکیت ہو اور اُس میں تصرف کا اختیار ہو اور یعنی والے کا سامان اُس کی ذاتی ملکیت میں ہو۔

ہمارے معاشرے میں یہ بات بہت عام ہے کہ لوگ اس چیز کا سودا طے کر لیتے ہیں جو سودے کے وقت ان کی ملکیت میں نہیں ہوتی یعنی انہوں نے اُسے خریدا، ہی نہیں ہوتا بلکہ ان کا مقصد بعد میں مارکیٹ سے خرید کر اسے خریدار تک پہنچانا ہوتا ہے جو کہ شرعاً ایک ناجائز عمل ہے، کیونکہ اس میں نقصان کے کافی احتمالات ہیں، جیسے: اس چیز کا مارکیٹ سے ہی ختم ہو جانا، جس قیمت پر اُس نے سودا کیا ہو وقت خرید اُس قیمت کا بڑھانا وغیرہ وغیرہ، اور پھر اس کے نتیجہ میں تنازع، نفرت، عداوت و فساد بھی ہو سکتا ہے، لہذا مال وزر، عزت وجہ کی حفاظت کی خاطر شریعت ایسے کاموں سے سختی سے روکتی ہے۔

قرآن حکیم میں فرمان باری تعالیٰ ہے:

بِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِيْمِنْكُمْ { [النساء: 29]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ، درست صورت یہ ہے کہ باہمی رضامندی سے آپس میں لین دین ہو۔“

اور باطل طریقے سے مال کھانے کی صورتوں میں سے ایک صورت یہ بھی ہے۔

اسی طرح یقیناً کوئی شخص بھی اس بات پر راضی نہیں ہو گا کہ کوئی دوسراؤس کے مال میں تصرف کرے اور اُسے پیچ ڈالے۔ صورت یہاں میں یعنی والا کسی دوسرے کے مال کو جو ابھی اس کی ملکیت میں نہیں آیا اُسے پیچ رہا ہے جو مال غیر میں تصرف کے مترادف ہے۔

سیدنا حکیم بن حرام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ: میرے پاس ایک آدمی آتا ہے جو مجھ سے ایسی چیز کا سودا کرنا چاہتا ہے جو میرے پاس نہیں ہوتی۔ کیا میں اس چیز کا اس سے سودا کرلوں پھر وہ چیز بازار سے خرید کر اسے دوں؟ تو آپ ﷺ نے جواباً فرمایا: جو چیز تمہارے پاس (یعنی تمہاری ملکیت میں، یا قدرت و اختیار میں) موجود نہیں اُسے فروخت نہ کرو۔<sup>①</sup>

<sup>①</sup> سنن أبي داؤد: كتاب الإجارة، باب في الرجل يبيع مال ليس عنده [صحيح] سنن نسائي: 4617 بباب بيع ما

### نوت (الف)

خرید و فروخت کی جانے والی شے دو قسم کی ہوتی ہے:

- ❶ کبھی تو متعین و محدّد ہوتی ہے، جسے دیکھا جاسکتا ہو، جیسے کوئی کہے کہ: میں تمہیں یہ گاڑی جو اس کی نظر وہ کے سامنے ہو، جو Honda Civic کی ہے جس کا نام Civic ہے اسے بیچتا ہوں۔
- ❷ اور کبھی وہ شے متعین نہیں ہوتی بلکہ اس کی مخصوص قسم کی صفات واضح ہوتی ہیں، لیکن وہ شے نہ ہی سامنے ہوتی ہے اور نہ ہی اُسے دیکھا جاسکتا ہے، جیسے کوئی کہے کہ میں تمہیں فلاں کمپنی کی فلاں صفات والی گاڑی بیچتا ہوں۔

ذکورہ روایت میں سیدنا حرام رضی اللہ عنہ کے سوال سے یہی ظاہر ہوتا ہے کہ اُن کا سوال پہلی قسم سے تھا یعنی متعین شے کے سودے کے حوالہ سے تھا، جس کا معنی ہے کہ اگر خرید و فروخت کی جانے والی چیز متعین ہو تو ایسا سودا مملکیتِ کاملہ سے پہلے جائز نہیں۔

### مسئلہ بیع السلم یا بیع السلف

لیکن اگر چیز کے تعین کی بجائے اُس کی مخصوص صفات بیان ہوں اور یعنی والے سے مستقبل کی ایک خاص مدت کے اندر (جس میں فرقیں کا اتفاق طے پائے) مہیا کرنے کی ذمہ داری لیتا ہے اس شرط کے ساتھ کہ اُس کی مکمل قیمت پیشگی ادا کر دی جائے تو یہ سودا جائز ہے جسے شرعی اصطلاح میں بیع السلم یا بیع السلف کہا جاتا ہے۔

قرآن مجید کی سورۃ البقرۃ، آیہ نمبر: 282 اور صحیح بخاری و صحیح مسلم کی حدیث کی روشنی میں بیع سلم یا سلف صحیح درست ہے جیسا کہ آپ ﷺ کا فرمان مبارک ہے کہ: تم میں سے جو بھی بیع سلف (سلم) کرنا چاہتا ہے تو اُسے چاہئے کہ وہ معلوم و متعین وزن و پیمانے (یعنی معلوم صفات) اور معلوم و متعین مدت کے ساتھ کرے۔<sup>①</sup>

<sup>①</sup> صحیح البخاری: کتاب السلم، باب السلم فی وزن معلوم.

بیع سلم یہاں ہمارا موضوع نہیں، لہذا بیع سلم میں رأس المال اور مسلم فیہ والیہ وغیرہ سے متعلق شرائط و احکامات و دیگر تفصیل اس کے اپنے مقام پر دیکھی جاسکتی ہے، یہاں مذکورہ شرط کے حوالہ سے جو ضروری وضاحت تھی وہ کردار گئی ہے۔ ①

یہاں یہ بھی معلوم ہو کہ اگر قیمت و مال دونوں ہی ادھار پر ہوں، تو یہ ”بیع الکالی بالکالی“ ہو جائیگی جو شرعاً جائز ہے۔

### نوٹ (ب) : مذکورہ شرط ملکیت کے حکم سے چار قسم کے لوگ مستثنی میں

جو مالک تو نہیں بلکہ مالک کے قائم مقام تصوّر کیے جاتے ہیں اور وہ ملکیت کی مذکورہ شرط سے اس طور سے مستثنی ہیں کہ وہ مال وزر میں ذاتی ملکیت رکھے بغیر کچھ شروط و قیود کے ساتھ خرید و فروخت اور تصرف کے مجاز ہیں، اور وہ درج ذیل ہیں:

1) وکیل (Agent)۔

2) وصی (Wali)۔

3) ناظر (Guardian)۔

ان چاروں کی مختصر اوضاحت درج ذیل ہے:

وکیل (Agent): وہ شخص جسے مالک کی طرف سے اُس کی زندگی میں اُس کے مال میں تصرف کی اجازت و اختیار دیا گیا ہو، یا: جو اپنے مالک کی طرف سے کسی متعین چیز کی خریداری یا فروخت کے لئے مقرر ہو۔

جیسے مینجر، بروکر اور ایجنت وغیرہ، مثال کے طور پر مالک ایک شخص کو اپنی کوئی جاندار، یا گاڑی وغیرہ دیکر اُسے اس کے بچنے کی ذمہ داری سونپ دے۔ وہ شخص مالک کی طرف سے اس کی متعین چیز کا وکیل ہو گا اور اسکی بیع بھی درست ہوگی۔

وصی: وہ شخص جسے مالک کے اپنے مکمل مال کے ثلث (تیرے حصے) میں کی ہوئی وصیت میں، اس کی

① بیع اسلام اور سلف کے حوالے سے مکمل بحث ”البيان“ کی اس خصوصی اشاعت میں موجود ہے جسے ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔

موت کے بعد تصرف کی اجازت و اختیار دیا گیا ہو۔

یہ بھی عرفِ عام میں وکیل ہی ہوتے ہیں لیکن انہیں عربی میں وصی کہا جاتا ہے کیونکہ یہ وصیت کے مال میں تصرف کا اختیار رکھتے ہیں۔ جیسے ایک شخص اپنے ثنث المال میں سے کسی خاص مصرف مثلاً نسبی اللہ کی مد میں پیسہ دینا چاہتا ہو اور وہ کسی خاص شخص کو اپنا وصی مقرر کرے تو وہ وصی، وصیت کے لئے مال کو نسبی اللہ کے مصارف میں سے کسی بھی مناسب مصرف میں خرچ کرنے کا اختیار رکھتا ہے۔

ناظر (نگہبان Supervisor): اس سے مراد وہ شخص ہے جو کسی بھی وقف (Endowment) و ٹرست پر نگہبان و ذمہ دار بنایا گیا ہو۔ ①

اب اس وقف کا نگہبان، ذمہ دار (Supervisor) اس میں مطلوبہ ہدف کی تکمیل کے تصریفات کا اختیار رکھتا ہے، جیسے ایک شخص اپنے کسی گھر کو فقراء و مساکین کے لیے وقف کر دیتا ہے اور اس کے معاملات دیکھنے کی ذمہ داری عبد اللہ کو سوپاپتا ہے تو عبد اللہ کو اس میں مطلوبہ مقصد کی تکمیل کے لئے تصرف کا اختیار ہے۔

ولی (سرپرست، Guardian): ولایت (سرپرستی) کی دو قسمیں ہیں: ولایت عامہ اور ولایت خاصہ۔ ولایت عامہ سے مراد: حکمران کی ولایت ہے، جیسے ملک کے وہ اموال، اراضی و املاک کہ جن کا کوئی مالک نہیں اُن کی ملکیت و تصرف کا اختیار حاکم کے پاس ہوتا ہے، اسی طرح اس یتیم کے اموال و املاک کہ جس کا کوئی خاص ولی و سرپرست نہیں، اُن کی ولایت بھی حاکم کے پاس ہوتی ہے۔

ولایت خاصہ سے مراد: وہ ولایت ہے جو یتیم کے کسی خاص ولی و سرپرست کی ہوتی ہے، جیسے چچا کی ولایت اس کے یتیم بھتیجے پر۔ ایسی صورت میں یتیم اور اس کے مال کی کفالت اور سرپرستی اس کے خاص ولی کی

① وقف سے مراد:

ذاتی ملکیت کی کوئی بھی منافع بخش شے جیسے جاندار، کاروبار، نیشنری، بیسہ یا کوئی بھی مدد جسے کسی خاص مقصد کے لئے مقرر و متعین کیا گیا ہو۔ جیسے کوئی شخص اپنی جاندار میں سے کسی ایک حصہ کو بھیشہ یا کسی خاص مدت تک کے لئے فقراء، یتیموں و بیواؤں کی کفالت یا دیگر خیری معاملہ کے لئے مختص کر دے، یا اس جاندار کو استعمال میں لاتے ہوئے اس سے حاصل ہونے والے منافع کو مختص کر دے وغیرہ، الغرض وقف کا بہت وسیع مفہوم ہے جو چھوٹی سٹھن سے لیکر بڑی سٹھن تک جاستا ہے۔

ذمہ داری ہے جسے شریعت یقین کے مال میں جائز و حلال طریقہ سے اس وقت تک تصرف کی اجازت دیتی ہے جب تک کہ وہ بالغ نہ ہو جائے یا ممیز یعنی صحیح اور غلط میں فرق پہچانے والا نہ ہو جائے۔  
ولی اور کل میں فرق:

مذکورہ چاروں صورتوں میں ملکیت نہ ہونے کے باوجود تصرف کا اختیار حاصل ہے لیکن پہلی تین صورتیں وکالت ہیں جن میں تصرف کا اختیار مالک کی طرف سے حاصل ہوتا ہے جبکہ چوتھی صورت میں یعنی ولی کو تصرف کا اختیار شرع کی طرف سے حاصل ہوتا ہے۔ واللہ اعلم

### پانچویں شرط خریدی ہوئی چیز کو قبضہ میں لینا اور قبضہ سے قبل اسے فروخت نہ کرنا

خرید و فروخت کی شرائط میں سے ایک اہم و بنیادی شرط جس سے آج عوام الناس بالخصوص کاروباری و تاجر حضرات بہت غفلت برتنے ہیں وہ قبضہ و انتقال سے قبل ہی خریدی ہوئی شے کا آگے سودا کر دینا یعنی اسے نਿتھی دینا ہے جو شرعی لحاظ سے ناجائز عمل ہے۔

لہذا خریدا ہوا مال قبضہ میں لیں اور اسے خریدی ہوئی جگہ سے کسی دوسری جگہ منتقل کریں اور پھر اسے آگے جہاں چاہیں فروخت کریں، قبضہ سے پہلے اور خریدی ہوئی جگہ پر پہچانا دونوں ہی شرعاً منمنع ہیں۔ رسول ﷺ کا فرمان ہے: ”جو شخص غلہ خریدے تو اسے اس وقت تک فروخت نہ کرے جب تک کہ وہ پوری طرح اسے اپنے قبضہ میں نہ کر لے۔“ ①

اسی طرح صحابی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں غلہ خریدتے تو ہمارے پاس (آپ ﷺ کی طرف سے) ایک شخص کو پہچانا جاتا جو ہمیں حکم دیتا کہ ہم اسے پہنچنے سے پہلے خریدی ہوئی جگہ سے اٹھا کر کسی دوسری جگہ منتقل کر لیں۔“ ②

سیدنا زید بن ثابت رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خریدی ہوئی جگہ پر

① صحیح البخاری: کتاب البيوع، باب الكيل على البائع والمعطي

② صحیح المسنون: کتاب البيوع، باب بطلان بيع المبيع قبل القبض

فروخت کرنے سے منع فرمایا ہے یہاں تک کہ تا جرأة اپنے مقامات پر منتقل کر لیں۔ ①

### قبضہ سے قبل فروخت کی ممانعت کی علت

عمل آج اتنا عام ہو گیا ہے کہ درآمد کی جانے والی اشیاء ملک میں آتے آتے کئی جگہ فروخت ہو چکی ہوتی ہیں، جو اسلامی شریعت میں ایک مذموم عمل ہے۔

❖ اس کے دنیاوی نقصانات میں سے اہم ترین نقصان یہ ہوتا ہے کہ چونکہ وہ منزل تک پہنچتے پہنچتے کئی ہاتھوں میں فروخت ہو چکی ہوتی ہے اس لئے جب وہ گھر میں پہنچتی ہے تو اُس کی انتہائی مہنگی قیمت ادا کرنی پڑتی ہے جس کی وجہ سے مارکیٹ میں چڑھاؤ آتا ہے جو غریب و متوسط طبقہ کے لئے بالخصوص ظلم کے مترادف ہے۔

❖ اور دوسرا بڑا نقصان یہ ہوتا ہے کہ بار برداری کے شعبہ سے وابستہ مزدوروں کا روزگار متاثر ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حکمت و بصیرت، دور اندریشی اور عدل و انصاف پر مشتمل اسلامی شریعت اس عمل کی بلکہ ہر اُس عمل کی سختی سے ندامت کرتی ہے جو عدل و انصاف کے تقاضوں پر پورا نہ اترے، بلکہ معاشرے میں موجود متوسط اور غریب افراد پر ناحق بوجہ اور ظلم و زیادتی کا باعث بنے۔

❖ گذشتہ اسباب کے علاوہ شریعت میں اس کی حرمت کا بنیادی سبب یہ بھی ہے کہ یہ بیع الغرر فرمایا ہے۔

بیع الغرر سے مراد وہ بیع ہے جس میں کسی بھی لحاظ سے جہالت (علمی)، یاد ہو کر ہو، یا جس میں پیچی یا خریدی جانے والی چیز کا ذریعہ حصول معلوم نہ ہو یا اس کی حقیقت یا مقدار معلوم نہ ہو۔

اور جب تک انسان کے قبضہ میں مال نہیں آ جاتا اس وقت تک اس کی حقیقت مجہول ہی کے حکم میں ہے جو کہ غرر ہے، اور غرر اس طور پر بھی ہے کہ قبضہ سے قبل فروخت کرنے والا اگر اسے سستی قیمت میں بیچتا ہے اور خریدار کو وہ چیز حاصل ہو جاتی ہے تو وہ فائدہ مند ہو گا وہ نقصان میں، اور فائدہ و نقصان کے درمیان یہی

① سنن أبي داود: كتاب الإجارة، باب في بيع الطعام قبل أن يستوفي [ صحيح لغيرة ]

غرض ہے۔

﴿ اس کے علاوہ اس میں سود کی مشاہد بھی پائی جاتی ہے، جیسا کہ سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ اس کی ممانعت کی علت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "ذاك دراهم بدر اهـم والطعام مرج" کہ "دیراهم کے بد لے دراهم کا لین دین ہے جبکہ (خریدا ہوا بغیر قبضہ میں لیا) غله وہیں اپنی جگہ موجود ہے"۔ یعنی یہ سودا ایک طرح سے نقدی کا لین دین ہی ہے، جیسے کسی نے ایک لاکھ میں غلہ میں خریدا اور اسے اپنے قبضہ میں لئے بغیر ا منتقل کیے بغیر وہیں ایک لاکھ دس ہزار میں پیچھا دیا گویا ایک لاکھ کی نقدی کے بعد دس لاکھ کی نقدی کا سودا کر کے منافع میا۔

﴿ امام ابن قیم رحمہ اللہ نے اس حوالہ سے انتہائی مفید نکتگوفر مائی ہے، آپ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "عمل من نوع اس لئے ہے کہ خریدار کا خریدی ہوئی چیز پر اسے منتقل کیے بغیر نہ تو قبضہ مکمل ہوا ہے اور نہ ہی فروخت کنندہ سے تعلق گلی طور پر ختم ہوا ہے، لہذا جب فروخت کنندہ کو یہ معلوم ہو گا کہ اس سے خرید کر آگے فروخت کرنے والے کو اس سے خوب نفع حاصل ہو رہا ہے تو وہ قبضہ دینے میں حیل و جھٹ سے کام لے گا یا پھر وہ سودا ختم بھی کر سکتا ہے اور ہو سکتا ہے کہ سودا ختم کرنے کے لئے بات تنازع تک اور پھر عداوت و دشمنی تک جا پہنچ جیسا کہ واقعات اس کے شاہد ہیں۔ چنانچہ حکمت پر مبنی شریعت کاملہ کی یہ خوبی ہے کہ اس نے خریدار پر یہ شرط عائد کر دی ہے کہ وہ خریدی گئی چیز پر اس وقت تک کوئی تصرف نہ کرے جب تک اسے فروخت کنندہ سے لیکر اپنے قبضہ میں نہ لے لے اور فروخت کنندہ سے اس کا مکمل تعلق ختم نہ ہو جائے، تاکہ وہ سودا فتح (ختم) کرنے یا قبضہ نہ دینے کا سوچ بھی نہ سکے۔ یہ وہ حکمتیں فوائد ہیں جن کو شارع نے نظر انداز نہیں کیا، یہاں تک کہ شریعت کا علم نہ رکھنے والے تاجر و کاروباری حضرات بھی انہیں تسلیم کرتے ہیں کیونکہ ان کے خیال میں بھی ایک طرف مصلحت اس کی مقاضی ہے اور دوسرا طرف معاملات میں موجود فساد و خرابیوں کا خاتمہ بھی اسی طرح ممکن ہے۔ ①

بعض اہل علم کے نزدیک مکمل قبضہ کے لئے خریدی گئی شے کا کسی دوسری جگہ منتقل کرنا ضروری نہیں بشرطیکہ فروخت کنندہ کی طرف سے خریدار کو خریدی گئی شے میں تصرف کا مکمل اختیار حاصل ہو اس طور پر کہ:

خریدی گئی چیز کا نفع بھی اور نقصان کی ذمہ داری بھی دونوں خریدار کی طرف منتقل ہو جائیں۔ کیونکہ عموماً خریدار کے قبضہ میں آنے تک خریدی ہوئی چیز کی ذمہ داری فروخت کنندہ (بینچے والے) کی ہوتی ہے اور اُسے خریدار تک صحیح و سالم بحفاظت پہنچانا فروخت کنندہ کی ذمہ داری ہوتی ہے۔

اور ان لوگوں کی دلیل رسول اکرم ﷺ کا یہ فرمان ہے: "لارِ بَحْ مَالْ مِيْضَمَنْ" ①  
کہ "اُس چیز کا منافع جائز ہی نہیں کہ جس میں نقصان کی ذمہ داری نہ گئی ہو۔"

اس روایت کی روشنی میں ان کا کہنا ہے کہ قبضہ سے قبل فروخت کی ممانعت کی علت نقصان کا خدشہ ہے اور جب نقصان کی ذمہ داری خریدار کی طرف منتقل ہو گئی تو علتِ ممانعت بھی ختم ہو گئی لہذا اس صورت میں قبضہ منتقلی سے قبل فروخت کرنا جائز ہوا۔

ذکورہ استدلال درج ذیل وجوہات کی بناء پر درست نہیں:

﴿امام ابن قیم رحمہ اللہ ان کی بیان کی ہوئی علت کی تردید اور نقصان کی ذمہ داری خریدار کی طرف منتقل ہونے کے باوجود اسے ناجائز قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں: "اس کی علت (کے تعین) نے بعض فقہا کو مشکل میں ڈال دیا ہے، حالانکہ یہ شریعت کے محاسن میں سے ہے کہ جب پوری طرح قبضہ نہیں ہوگا اور فروخت کنندہ (بینچے والے) کا اس سے تعلق ختم نہیں ہوگا تو وہ مشتری (خریدنے والے) کو فائدہ ہوتا دیکھ کر معاملہ منسوخ کرنے اور قبضہ نہ دینے کا لائق کرے گا۔ اور اگر قبضہ دے گا بھی تو آنکھیں بند کر کے اور نفع سے محروم کا افسوس لئے ہوئے دے گا، چنانچہ اس کا نفس ادھر ہی متوجہ رہے گا، اس کا طبع ختم نہیں ہوگا، یہ مشاہدے سے ثابت ہے، لہذا یہ شریعت کا کمال اور خوبی ہے کہ خریدار جب تک چیز کو حاصل نہ کرے اور وہ اس کی ذمہ داری میں نہ آجائے، اُس سے حصول نفع منوع ہے تاکہ فروخت کنندہ سودا منسوخ کرنے سے مایوس ہو جائے اور سودے سے اُس کا تعلق ختم ہو جائے۔" ②

﴿ممانعت سے متعلقہ فرائیں رسول ﷺ جن میں فروخت کرنے سے پہلے خریدی ہوئی شے کے قبضہ اور اُسے منتقل کرنے کو شرط قرار دیا گیا ہے۔

① جامع الترمذی: کتاب البيوع، باب ما جاء في كراهیة مالیس عندك (امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن صحیح کہا ہے)

② تہذیب: ج 5، ص 153، 154

- ❖ صحابہ کرام ﷺ بھی اسی کے قائل و فاعل تھے جیسا کہ ممانعت کے تحت مذکورہ روایات سے ظاہر ہے۔
- ❖ قبضہ و انتقال ملکیت کے بغیر فروخت کرنے میں غرر ہے۔
- ❖ قبضہ و انتقال ملکیت کے بغیر فروخت کرنا سود کے مبنی دین کے مشابہ ہے جیسا کہ سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ کا فرمان ذکر کیا گیا۔

نوٹ: صحیح قول کے مطابق خریدی گئی چیز کو فروخت کرنے سے پہلے اس کے قبضہ و نقل و حمل کا حکم صرف غذائی اجناس کے ساتھ خاص نہیں بلکہ اس میں وہ تمام اشیاء داخل ہیں جو ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہو سکتی ہیں، جیسا کہ سیدنا زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کی روایت سے ثابت ہوتا ہے جس میں غلہ کی بجائے سامان کا تذکرہ ہے۔

البتہ وہ اشیاء جن کی نقل و حمل ممکن نہیں جیسے اراضی اور مکانات وغیرہ، ان میں قبضہ کا معنی صرف اتنا ہے کہ ہر قسم کی کاغذی کاروائی کو مکمل کیا جائے اور فروخت کنندہ تمام رکاوٹیں دور کر کے خریدار کو تصرف کا پورا موقع فراہم کر دے۔ اسی طرح جو اشیاء ہاتھوں ہاتھ لے کر قبضہ کی جاتی ہیں جیسے کرنی نوٹ، وغیرہ تو ان کا قبضہ یہ ہے کہ ان کو ہاتھوں میں وصول کر لیا جائے۔

### خرید و فروخت کی جانے والی شیئی سے متعلق مکمل علم رکھنا

خرید و فروخت کی شرائط میں آخری شرط یہ ہے کہ: جس چیز کو خریدا یا فروخت کیا جا رہا ہے، اس سے متعلقہ مکمل علم فریقین (خرید و فروخت کنندہ) کو حاصل ہو۔

خرید و فروخت کی جانے والی شے کا علم اُس سے متعلقہ تین چیزوں کی مکمل معرفت سے حاصل ہوتا ہے:

- ❶ خریدی یا فروخت کی جانے والی چیز کیا ہے؟ (جس کی معرفت زبان سے اُس کا نام لے کر یا اس کی وضاحت کے ذریعہ یا اشارہ کے ذریعہ حاصل ہوگی)۔

❷ مقدار یعنی وزن و پیمانہ کی معرفت۔ (اگر خرید و فروخت کی جانے والی چیز کا تعلق وزن و پیمانہ سے ہو)۔

❸ صفات کی معرفت۔ (اگر خریدی و فروخت کی جانے والی چیز کا تعلق اس کی صفات کی معرفت سے ہو یا وہ چیز سامنے موجود نہ ہو)۔

مذکورہ اشیاء کی مختصر وضاحت

مذکورہ تینوں اعتبار سے طرفین کو سو دے، اُس کی نوعیت، جنس، مقدار اور مکمل صفات سے متعلقہ گلی علم ہونا لازمی ہے، ان میں کسی بھی طرح کا ابہام، شبہ یا لا علی شرعی اعتبار سے بیع کو مشکوک بنادیتی ہے، جسے شرعی اصطلاح میں ”غَرَر (Uncertainty)“ سے تعبیر کیا جاتا ہے جو شرعاً ناجائز ہے اور جس کی وضاحت سابقہ سطور میں گذر چکی ہے۔

### خرید و فروخت کی جانے والی شے کا علم

سب سے پہلے شے کا تعین ہونا چاہئے خواہ وہ اس کا نام لیکر کیا جائے یا اس کی طرف اشارہ کر کے اور اس حوالہ سے طرفین میں سے کسی کوئی قسم کا کوئی مغالطہ یا شبہ نہ ہو ورنہ بیع درست نہ ہوگی۔

### مقدار کا علم

یعنی وزن و پیمانہ کی معرفت، تو اس میں وہ تمام اشیاء شامل ہیں جن کی خرید و فروخت وزن، ناپ تول کے حساب سے کی جاتی ہے جیسے کھانے پینے کی اشیاء اور سائل مادہ وغیرہ۔ ان اشیاء کی بیع اُس وقت تک درست اور مکمل نہیں ہو سکتی جب تک کہ طرفین میں وزن، ناپ تول کے حوالہ سے اتفاق واطمینان نہیں ہو جاتا۔

### ناپ تول اور وزن میں کمی کرنا

یہاں فروخت کنندہ کو خاص اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ وہ جان بوجھ کر وزن یا ناپ تول میں کمی نہ کرے، کیونکہ یہ عمل دھوکہ دہی کی بدترین قسم ہے جو انتہائی بڑا گناہ، غضب الہی کے نزول، برکت کے خاتمه اور مععاشرے میں گاڑا، نقصہ و فساد کا ذریعہ ہے، فرمانِ الہی ہے:

وَيَلْ لِلْمُظْفِفِينَ ۝ الَّذِينَ إِذَا أَكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۝ وَإِذَا كَلُوْهُمْ أَوْ وَزَنُوْهُمْ يُخْسِرُونَ {المطففين: 1-3}

ترجمہ: ”ناپ تول میں کمی کرنے والوں کے لئے ہلاکت ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ جب لوگوں سے ناپ کر لیتے ہیں تو پورا پورا لیتے ہیں اور جب انہیں ناپ کرایا تول کر دیتے ہیں تو کم دیتے ہیں“۔

سابقہ قوموں میں قوم شعیب علیہ السلام پر عذاب الٰہی کے نزول کی بنیادی وجہ شک و بد عقیدگی کے بعد یہی ناپ تول میں کمی کرنا تھا، وہ بد جنت آسودگی و امیری کے باوجود اس لعنت میں بتلا تھے جس کا انجام ان کی بر بادی کی صورت میں ہوا۔

اس کے علاوہ نبی مکرم ﷺ نے کسی بھی قوم پر ظالم حکمرانوں کے تسلط اور اس قوم کی غربت، فقیری اور لاچارگی کا بنیادی سبب اسی فتح عمل ناپ تول میں کمی کو فرار دیا ہے، آپ ﷺ نے فرمایا:

”لم ينقصوا المكياال والميزان إلا أخذوا بالسنين وشدة المؤنة و جور السلطان عليهم“<sup>①</sup>  
 ترجمہ: ”جو قوم بھی ناپ تول میں کمی کرتی ہے تو اس پر قحط سالی، بخث محنت و مشقت (تگ) اور حکمرانوں کا سلطان کر دیا جاتا ہے۔“

لہذا ناپ تول میں کمی کرنے والا اس بات کو ہمیشہ اپنے مدد نظر رکھئے کہ وہ تھوڑے سے دنیاوی عارضی مفاد کی خاطر حقیقت میں اپنی برکت، اطمینان و سکون ختم کر رہا ہے اور نہ صرف اپنی دنیا و آخرت بر باد کر رہا ہے بلکہ معاشرے میں عذاب الٰہی کے نزول کا ذریعہ بھی بن رہا ہے۔

### صفات کا علم

اسی طرح شےے سے متعلقہ صفات کی معرفت بھی اس لئے ضروری ہے تاکہ بعد میں اسے لیکر طرفین کے درمیان کسی بھی قسم کا کوئی تبازع پیدا نہ ہو جائے۔ خریدار کو چاہئے کہ خریدنے سے پہلے اُس کی مکمل صفات اچھی طرح معلوم کر لے۔ اور فروخت کنندہ کو چاہئے کہ مطلوبہ صفات کی مکمل وضاحت کرے۔

### جان بوجھ کر عیب چھپانا

فروخت کنندہ کا جان بوجھ کر اپنے سامان سے متعلقہ کسی بھی صفت کو چھپانا اور خریدار سے اُسے مخفی رکھنا درست نہیں ہے، اپنے سامان میں عیب کا علم ہوتے ہوئے بھی اُسے خریدار سے چھپانا ایک نہیں کئی بڑے گناہوں کا ارتکاب ہے جیسے جھوٹ، دھوکہ دہی، فریب، کسی دوسرے کو نقصان پہنچانا اور اُس نقصان کے نتیجے میں ہونے والے نقصانات کا وباں بھی اسی فروخت کنندہ کو حاصل ہو گا، اب اندازہ لگائیے کہ گناہوں

① سنن ابن ماجہ: کتاب الفتن، باب العقوبات [یہ روایت صحیح ہے]

اور نقصانات کے ناتم ہونے والے سلسلہ کے مقابلہ میں عیب چھپا کر اپنی چیز کو توفیق کر حاصل ہونے والے فائدہ کی کتنی اہمیت باقی رہ جاتی ہے؟ تج بول کر حاصل ہونے والا تھوڑا فائدہ دنیا اور آخرت میں حاصل ہونے والی، بے برکتی، بے اطمینانی اور رسولی و ذلت سے کہیں بہتر ہے۔

رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے: ”اگر وہ دونوں (فروخت کنندہ و خریدار) سچائی کو اپنا سکیں اور ایک دوسرے پر حقیقتِ حال واضح کر دیں تو ان کا سودا برا برت ہو گا اور اگر دونوں نے عیب کو چھپایا اور جھوٹ کو اپنایا تو ان کے سودے سے برکت ختم کر دی جائے گی“ ①

بعض یعنیے والے اپنی چیز کا نقص جانتے ہوئے بھی واضح نہیں کرتے بلکہ اس کی ذمہ داری خریدار پر ڈال دیتے ہیں کہ جی آپ خود ہی دیکھ لیں، اگر بعد میں کوئی خرابی نکلی تو ہم ذمہ دار نہ ہوں گے، معلوم ہو کہ ان کا یہ طریقہ خلافِ شریعت ہے۔ بنی مکرم سلسلہ ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے: ”ہر مسلمان دوسرے مسلمان کا بھائی ہے۔ اور کسی بھی مسلم کے لئے یہ حلال و جائز نہیں کہ وہ اپنی چیز میں موجود عیب کی وضاحت کئے بغیر اُس کا سودا اپنے بھائی کے ساتھ کرے“ ②

رسول اکرم ﷺ نے ایسے شخص سے بیزاری و لاتعلقی کا اظہار فرمایا ہے جو چیز کا عیب ظاہر کیے بغیر اسے فروخت کر دیتا ہے۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کا غلے کے ایک ڈھیر کے پاس سے گزر ہوا تو آپ ﷺ نے اپنا تھا اس ڈھیر میں داخل کیا۔ آپ کی انگلیوں نے گلیا پن محسوس کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: اے غلے! والے! یہ کیا ہے؟ اُس نے کہا: اے اللہ کے رسول ﷺ! اس پر بارش پڑ گئی تھی۔ آپ ﷺ نے فرمایا: تم نے اس بھیگے ہوئے غلے کو اوپر کیوں نہ کر دیا تاکہ لوگ اسے دیکھ سکتے؟ اس موقع پر آپ ﷺ نے فرمایا: ”جس نے دھوکا دیا، اس کا میرے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے“ ③

آخر میں رب تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں تمام معاملات میں قرآن و حدیث کو سمجھنے اور ان پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ والعلم عند اللہ

① صحیح البخاری: کتاب البيوع، باب ما يتحقق الكذب والكتمان في البيع

② رواه ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب من باع عيناً فليبينه

③ صحیح مسلم: باب قول النبي صلی اللہ علیہ وسلم من غشنا

# البيان



اسلامہ بینکاری

مروجہ اسلامی بینکوں میں رائج

# مضاربہ کی شرعی حیثیت

فضیلۃ الشیخ حافظ ذوالفقار علی حفظہ اللہ ﷺ

الحمد لله وحده و الصلوة والسلام على من لانبي بعده أمما بعد فاعوذ بالله من الشیطان الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم

﴿وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْخُلَطَاءِ لَيَتَبَعُّ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا هُمْ﴾ [ص: 24]

ترجمہ: ”اور اکثر شرکت دار ایک دوسرے پر زیادتی کرتے ہیں سوائے ان لوگوں کے جو ایمان دار ہوں اور نیک عمل کرتے ہوں اور ایسے لوگ کم ہی ہوتے ہیں۔“

① شیخ الحدیث ابو ہریرہ اکیڈمی لاہور

یا مرط شدہ ہے کہ روپے پیسے میں اضافہ کرنے اور اسے بڑھانے کے لئے اسے کسی کاروبار میں لگانا ضروری ہے۔ اگر کسی شخص کے پاس دس لاکھ روپیہ موجود ہو اور وہ اسے کسی کاروبار میں نہ لگائے تو وہ دس سال کے بعد بھی دس لاکھ ہی رہے گا، اس کو دس لاکھ پچاس ہزار کرنے کے لئے یہ ضروری ہے کہ اس سے کوئی کاروبار کیا جائے۔

اور یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ اس دنیا میں بے شمار ایسے لوگ موجود ہیں جن کے پاس سرمایہ موجود ہے مگر وہ کاروبار کی صلاحیت نہیں رکھتے یا وہ کاروبار کرنا ہی نہیں چاہتے اور دوسرا طرف ایسے لوگ بھی موجود ہیں جو کاروبار کے ماہر تو ہوتے ہیں لیکن ان پاس سرمایہ نہیں ہوتا لہذا ایک ایسے نظام کی ضرورت تھی جس سے یہ مقصد حاصل ہو سکے، یعنی جن لوگوں کے پاس سرمایہ نہیں وہ ان لوگوں سے سرمایہ لے کر اس سے کاروبار کر سکیں یا اپنے پہلے سے جاری کاروبار کو ترقی دے سکیں جن کے پاس اپنی ضرورت سے زائد سرمایہ موجود ہو اور اس کا فائدہ سرمایہ کارکو بھی پہنچ۔ ظہور اسلام سے قبل عرب معاشرے میں اس کی دو صورتیں راجح تھیں۔

❶ سرمایہ دار ضرورت مند کو سرمایہ دے کر اس کا ایک طے شدہ کرایہ وصول کرتا۔ اسلام کی نگاہ میں یہ طریقہ سرا سر باطل اور حرام ہے کیونکہ روپیہ پیسہ ایسی چیز نہیں جس کا کرایہ لیا جاسکے، لہذا قرآن نے اسے سود قرار دے کر اس پر پابندی عائد کر دی۔

❷ سرمایہ دار اس شرط پر سرمایہ دیتا کہ کاروبار سے جو منافع حاصل ہو گا وہ اس کے اور کاروباری فریق کے درمیان ایک طے شدہ تناسب (Ratio) سے تقسیم ہو گا۔ اس طریقہ کارکو مضاربہ کھا جاتا ہے جس کا لغوی معنی ہے ”سفر کرنا“ اور اس کا نام مضاربہ اس لئے رکھا گیا ہے کہ کاروباری فریق اپنی سفری کوشش اور محنت کے بد لئے نفع کا حق دار بتاتا ہے۔ مضاربہ میں چونکہ سرمایہ کاراپنے وال کا کچھ حصہ الگ کر کے دوسرے فریق کے حوالے کر دیتا ہے اس لئے بعض اہل علم اسے قراض یا مقارضہ بھی کہتے ہیں جس کا معنی ہے ”کاثنا“۔ اسلامی شریعت نے بھی اس کو برقرار رکھا اور بعض شرائط اور پابندیوں کے ساتھ اس کو جائز قرار دیا ہے۔ حضور نبی اکرم ﷺ نے خود بھی بعثت سے قبل حضرت خدیجہ الکبریؓ کے وال

سے مضاربہ کی بنیاد پر بھارت کی تھی اور بہت سے صحابہ کرام نے مضاربہ کی بنیاد پر کاروبار کئے۔

### مضاربہ کے بارے میں روایات

کتب حدیث میں ہمیں مضاربہ کے متعلق درج ذیل روایات ملتی ہیں۔

❶ سنن ابن ماجہ میں سیدنا صہیب رض سے مروی ہے کہ بنی علی رض نے فرمایا:

"ثلاثٌ فِيهَا الْبُرْكَةُ الْبَيْنُ إِلَى أَجَلٍ وَالْمَقَارِضَةُ وَإِخْلَاطُ الْبُرِّ بِالشَّعْرِ لِلْبَيْنِ لِلْبَيْنِ" (۱)

ترجمہ: "تین چیزوں میں برکت ہے۔ (۱) معینہ مدت کے لئے ادھار فروخت کرنا۔

(۲) مضاربہ کی بنیاد پر کسی کو مال دینا۔ (۳) گھر یا ضرورت کے لئے گندم میں جو کی ملاوٹ کرنا

البتہ فروخت کرنے کے لئے ایسا کرنا جائز نہیں۔"

❷ سنن بیہقی میں حضرت عباس رض جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چچا ہیں کے بارے میں منقول ہے:

"إِذَا دَفَعَ مَالًا مُضَارِبَةً أَشْرَطَ عَلَى صَاحِبِهِ أَنْ لا يُسْلِكَ بَهْ بَحْرًا وَلَا يَنْزَلَ بَهْ وَادِيَا  
وَلَا يَشْتَرِي بَهْ ذَاتَ كَبِيرَ طَبَّةٍ فَإِنْ فَعَلَ فَهُوَ ضَامِنٌ فَرْفَعَ شَرْطَهُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَجَازَهُ" (۲)

"جب کسی کو وہ مضاربہ پر مال دیتے تو یہ شرط لگاتے کہ وہ یہ مال سمندر میں نہیں لے جا سکتا  
اور کسی وادی میں بھی نہیں لے جائے گا اور نہ اس سے جانور خریدے گا۔ اگر اس نے ایسا کیا تو  
نقصان کا ضامن وہ خود ہوگا۔ ان کی یہ شرط رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے پیش کی گئی تو آپ نے اس  
کی اجازت دے دی۔"

سنن کے لحاظ سے یہ دونوں روایات ضعیف ہیں۔

❸ سیدنا حکیم بن حزام رض بھی انہی شرائط کے ساتھ مضاربہ پر مال دیا کرتے تھے۔ (۳)

① ابن ماجہ: کتاب التجارة، باب الشرکة والمضاربة (۲) سنن البیہقی: کتاب القراض

③ سنن دارقطنی: کتاب البيوع، (یہ حدیث صحیح ہے)

- ۴ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ نے بھی مضاربہ کی بنیاد پر مال دیا تھا۔ ①
- ۵ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے عبد اللہ اور عبد اللہ ایک لشکر کے ساتھ عراق گئے۔ جب وہ اپس آرہے تھے تو ان کی ملاقات بصرہ کے گورنر ابوموسی اشعری رضی اللہ عنہ سے ہوئی، انہوں نے کہا میری یہ خواہش ہے کہ تمہیں کوئی فائدہ پہنچا سکوں۔ میرے پاس بیت المال کا کچھ مال ہے جو میں مدینہ منورہ امیر المؤمنین کی خدمت میں بھیجا چاہتا ہوں، میں وہ مال تمہیں بطور قرض دے دیتا ہوں تم یہاں سے کچھ سامان خرید لو اور مدینہ منورہ میں وہ سامان پیچ کر اصل سرمایہ بیت المال میں جمع کر دینا اور نفع خود رکھ لینا۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا لیکن حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس پر راضی نہ ہوئے اور انہوں نے اسے مضاربہ قرار دے کر اصل سرمائے کے علاوہ ان سے آدھا نفع بھی وصول کیا۔ ②

- ۶ سنن یحییٰ اور مصنف ابن ابی شیبہ میں ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ فرمایا:
- ”مضاربہ میں ہر سرمایہ کا راستے سرمائے کے تناسب سے نقصان برداشت کرے گا اور منافع طے شدہ تناسب کے مطابق تقسیم ہوگا۔“

### مضاربہ کے اصول و خوابط

مضاربہ میں دو فریق ہوتے ہیں۔

۱ کاروبار کے لئے سرمایہ فراہم کرنے والا جسے ربُّ المال کہا جاتا ہے۔

۲ کاروبار کرنے والا فریق جسے مضارب کہتے ہیں۔

رب المال یعنی سرمایہ فراہم کرنے والا براہ راست کاروبار یا مینجمنٹ میں حصہ تو نہیں لے سکتا البتہ اسے کاروباری پالیسیوں کے متعلق اعتماد میں لینا، حسابات کی تفاصیل معلوم کرنا اور کاروبار کی مناسب نگرانی کرنا تاکہ مضارب بد دیناتی اور غفلت کا مرتكب نہ ہو اس کا بنیادی حق ہے جس سے کسی عالم، فقیر اور مجہد کو اختلاف نہیں کیونکہ یہ دونوں کاروبار میں ایک دوسرے کے شریک ہیں کہ ایک کی محنت اور دوسرے کا سرمایہ شامل ہے لہذا انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ سرمایہ کا رکو کاروبار کی نگرانی اور اس بات کو یقینی بنانے کا اختیار

دیا جائے کہ مضارب اپنا فرض پوری دیانت داری سے ادا کر رہا ہے یا نہیں اور اگر عقلی لحاظ سے بھی دیکھا جائے تو یہ بات درست معلوم نہیں ہوتی ہے کہ ایک شخص نے خطیر رقم دی ہوا اور اسے کاروبار سے بالکل ہی الگ تھلگ رکھا جائے۔ بھی وجہ ہے کہ جب امام مالک رض یہ پوچھا گیا کہ ایک شخص نے دوسرا کو مضاربہت پر مال دیا، اس نے محنت کی جس کے نتیجے میں اسے منافع حاصل ہوا۔ اب مضارب یہ چاہتا ہے کہ وہ سرمایہ کا رک غیر موجودگی میں منافع سے اپنا حصہ وصول کر لے تو کیا یہ درست ہے؟ اس پر امام مالک رض نے فرمایا:

لَا يَنْبُغِي لِهِ أَنْ يَأْخُذْ مِنْهُ شَيْئًا إِلَّا بِحُضْرَةِ صَاحِبِ الْمَالِ<sup>①</sup>

”جب تک رب المال موقع پر موجود نہ ہو مضارب کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ وہ منافع سے اپنا حصہ وصول کرے۔“

مروجہ اسلامی بینکوں میں کرنٹ اکاؤنٹس کے علاوہ بقیہ تمام اکاؤنٹس عام طور پر مضاربہ کی بنیاد پر ہی کھولے جاتے ہیں یعنی بینک میں رقم رکھنے والے رب المال اور بینک مضارب ہوتا ہے لیکن کسی بھی اسلامی بینک میں اس اصول پر عمل نہیں کیا جاتا بلکہ ہر اسلامی بینک کے اکاؤنٹ اونٹنگ فارم میں یہ عبارت درج ہوتی ہے کہ:

”بینک کی جانب سے معین کردہ کوئی بھی رقم بطور نفع یا نقصان حتی ہوگی اور تمام صارفین اس کے پابند ہوں گے۔ کسی صارف کو یہ حق حاصل نہیں ہوگا کہ ایسے نفع یا نقصان کے تعین کی بنیاد کے بارے میں سوال کرے۔“

بینک کی طرف سے اکاؤنٹ ہولڈر پر یہ پابندی عائد کرنا عدل و انصاف کے منافی اور رب المال کی حق تلفی ہے۔ اس ناروا شرط کا ہی نتیجہ ہے کہ اسلامی بینکوں کے منافع میں مسلسل اضافہ ہو رہا ہے مگر ڈپاٹر کے منافع کی شرح وہی ہے حتی کہ بعض اسلامی بینکوں کے منافع میں ایک سال کے دوران ایک سو چھوٹ فیصد تک اضافہ ہوا ہے لیکن ڈپاٹر کے پرافٹ میں اس حساب سے اضافہ نہیں کیا گیا، صرف ایک آدھا فیصد اور پر

<sup>①</sup> مؤططاً: باب المحاسبة في القراءض

نیچے کیا جاتا ہے جو کہ سراسر زیادتی ہے۔ یہ اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ مروجہ اسلامی بینک بد دیانتی کے مرتكب ہیں اور ان میں راجح مضاربہ حقیقی معنوں میں مضارب نہیں ہے۔

### دوسرا اصول

مضاربہ کے صحیح ہونے کا دوسرا اصول یہ ہے کہ فریقین بالکل شروع میں ہی منافع کے تقسیم کی شرح طے کر لیں یعنی یہ فیصلہ کر لیں منافع سرمایہ کا راوی مضاربہ میں مساوی تقسیم ہوگا یا سرمایہ کا رمنافع کے ساتھ فیصد اور مضاربہ چالیس فیصد کا حق دار ہوگا کیونکہ مضاربہ میں منافع ہی معمود علیہ ہوتا ہے اور اگر یہ مجہول ہو تو مضاربہ فاسد ہوگا۔ چنانچہ المعاشر الشرعیہ میں مرقوم ہے:

"يشترط في الربح أن تكون كيفية توزيعه معلومة علمانياً في الجهة ومانع  
للمنازعة"

"منافع میں یہ شرط ہے کہ اس کی تقسیم کی کیفیت اس طرح معلوم ہو کہ اس میں کوئی بے خبری اور نزاع کامکان نہ ہو۔"

جب کہ مروجہ اسلامی بینکوں میں اکاؤنٹ کھولتے وقت منافع کے تقسیم کی شرح بالکل واضح نہیں کی جاتی بلکہ بینک اس کا اعلان مضاربہ شروع ہونے کے بعد کرتا ہے۔ چنانچہ اسلامی بینکوں کے اکاؤنٹ اوپنگ فارم میں یہ عبارت درج ہوتی ہے:

"بینک ڈپاٹر کے ساتھ کاروبار سے حاصل ہونے والے اجمالي نفع (Gross Income) میں اس شرح سے شریک ہوگا جس کا اعلان بینک نے ہر مہینے یا عرصے کے آغاز میں کیا ہوگا۔ بینک کا حصہ وقتاً تبدیل ہو سکتا ہے اور اس کا بھی متعلقہ مہینے یا عرصے کے پہلے ہفتے کے اندر اندر اوازان کے ساتھ کیا جائے گا۔"

اس سے یہ ثابت ہوا کہ مروجہ اسلامی بینکوں میں مضاربہ شروع کرتے وقت منافع کے تقسیم کی شرح معلوم نہیں ہوتی بلکہ بعد میں بتائی جاتی ہے اور بینک جب چاہے اس کو تبدیل بھی کر سکتا ہے جس سے مضاربہ باطل ہو جاتا ہے۔

### تیسرا اصول

شرعی نقطہ نظر سے مضاربہ ایگر یمنٹ میں سرمایہ کارکا حق فائق ہوتا ہے یعنی وہ مضارب پر کسی مخصوص شخص یا کمپنی کے ساتھ لین دین کرنے یا کسی خاص جگہ پر کاروبار کرنے کی پابندی عائد کر سکتا ہے اور ان اشیاء کا تعمین بھی کر سکتا ہے جن کے علاوہ تجارت نہیں کی جاسکتی اور اگر مضارب اس کی ہدایات پر عمل نہ کرے تو وہ سرمایہ کارکے سرمائے کا ذمہ دار ہو گا جیسا کہ حضرت حکیم بن حزام رض سے مردی ہے کہ جب وہ کسی کو مضاربہ پر مال دیتے تو یہ شرط عائد کرتے:

"أَن لَا تجعل مالِي فِي كِبْدِ رُطْبَةٍ وَ لَا تحمله فِي بَحْرٍ وَ لَا تنزله بِهِ فِي بَطْنِ مَسِيلٍ، فَإِن

فَعْلُتْ شَيْئاً مِنْ ذَلِكَ فَقَدْ ضَمِنْتَ مَالِي". ①

"میرے مال سے جانور نہیں خریدو گے اور نہ اس سے سمندر اور کسی وادی میں تجارت کرو گے اور اگر تم نے ایسا کیا تو میرے مال کے نقصان کی ذمہ داری تم پر ہوگی۔"

مروجہ اسلامی بینکوں کے کھاتے دار ان اس حوالے سے بھی بے بس دکھائی دیتے ہیں کیونکہ ان کا کام صرف رقم جمع کرنا ہے۔ ان رقم سے کوئی کاروبار کرنا ہے یا بینک اس کو کہاں استعمال کرے گا یہ اس کی اپنی صواب دید پر مختص ہے، کھاتے دار اس کے بارے میں کوئی رائے نہیں دے سکتے۔ چنانچہ ہر اسلامی بینک کے اکاؤنٹ اور پنگ فارم میں یہ صراحت ہوتی ہے:

"بینک بحیثیت مضارب اپنی صواب دید پر صارفین سے وصول شدہ رقم کی سرمایہ کاری و عدم سرمایہ کاری کسی بھی کاروبار (کاروبار، ٹرانزیکشن، پروڈکٹ) میں کر سکتا ہے جو بینک کے شریعہ ایڈ وائر سے منظور شدہ ہو۔"

یہ درست ہے کہ سرمایہ کار مضارب کو یہ اختیار دے سکتا ہے کہ وہ جس کاروبار اور تجارت میں پیسہ لگانا

چاہے لگ سکتا ہے یا جس علاقے میں مناسب سمجھے کاروبار کر سکتا ہے لیکن مضارب کی طرف سے سرمایہ کارکا یہ حق سلب کیا جانا غیر منصفانہ اقدام ہے جس کی تائید نہیں کی جاسکتی۔

### حقوق اصول

مضاربہ میں سرمایہ کاری یا گارٹی تو طلب نہیں کر سکتا کہ اسے اتنے فیصد منافع ہر حال میں ادا کیا جائے گا خواہ مضارب کو فائدہ ہو یا نقصان کیونکہ ایسا منافع سود کے زمرے میں داخل ہونے کی وجہ سے ناجائز ہو گا لیکن وہ مضارب سے یہ گارٹی لے سکتا ہے کہ وہ اپنا فرض پوری دیانتداری اور تندیہ سے ادا کرے گا اور ان شرائط کے مطابق ہی کاروبار کرے گا جو فریقین کے مابین طے ہوئی ہیں اور اگر معاہدے میں طے شدہ شرائط کی خلاف ورزی یا اس کی غفلت اور بے احتیاطی کی وجہ سے کوئی نقصان ہوا تو وہ اس کا ازالہ کرے گا جیسا کہ المعاير الشرعیہ میں ہے:

"يجوز لرب المال أخذ الضمانات الكافية والمناسبة من المضارب بشرط أن لا ينفذ رب المال هذه الضمانات إلا إذا ثبت التعدي أو التقصير أو مخالفه شروط عقد المضاربة".

"ربُّ المال مضارب سے کافی اور مناسب ضمانتیں لے سکتا ہے مگر شرط یہ ہے کہ ربِ المال ان ضمانتوں کو اسی صورت نافذ کرے گا جب مضارب کی زیادتی یا کوتاہی یا عقد مضاربہ کی شرائط کی خلاف ورزی ثابت ہو جائے۔"

خود اسلامی بینک بھی سیکورٹی ڈپاٹ کے بغیر اپنے کلائنٹ کے ساتھ اجارہ وغیرہ کا معاملہ نہیں کرتے لیکن ایک بھی اسلامی بینک ایسا نہیں جو اپنے ڈپاٹ کو یہ گارٹی دیتا ہو۔

### پانچواں اصول پر

کتب فقہ میں مضاربہ کی بحث میں ایک اصول یہ ہے کہ مضاربہ کی بنیاد پر لئے گئے سرمائے سے صرف تجارت (Trading) کی جاسکتی ہے، تجارت کے علاوہ اسے کسی اور مقصد کیلئے استعمال نہیں کیا جاسکتا۔ چنانچہ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

"عقد القراءض يقتضي تصرف العامل في المال بالبيع والشراء، فإذا قارضه على أن يشتري به نخلا يمسك رقبتها ويطلب ثمارها لم يجز لانه قيد تصرفه الكامل بالبيع والشراء، ولأن القراءض مختص بما يكون النباء فيه نتيجة البيع والشراء وهو في النخل نتيجة عن غير بيع وشراء فبطل أن يكون قراءضا ولا يكون مساقة، لأن عاقده على جهالة بها قبل وجود ملكها، وهكذا لو قارضه على شراء دواب أو مواثى يحبس رقبتها ويطلب نتاجها لم يجز لذاذ كرنا"۔<sup>①</sup>

"عقد مضاربہ کا تقاضا یہ ہے کہ مضارب خرید و فروخت کے ذریعے ہی مال میں تصرف کرے لہذا جب وہ اس طرح مضاربہ کرے کہ وہ اس مال سے کھجوروں کے درخت خریدے گا اور ان سے پھل حاصل کرے گا تو یہ جائز نہیں ہو گا کیونکہ قید یہ ہے کہ کامل تصرف خرید و فروخت کے ذریعے ہو اور دوسرا وجہ یہ ہے کہ مضاربہ ان معاملات کے ساتھ مختص ہے جہاں مال میں اضافہ خرید و فروخت کے نتیجے میں ہو جکہ کھجوروں میں یہ اضافہ خرید و فروخت کے نتیجے میں نہیں اس لیے اس کا مضاربہ باطل ٹھہرہ اور یہ مساقات کا معاملہ بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ اس صورت میں یہ کھجوروں کی ملکیت وجود میں آنے سے پہلے مجہول درختوں پر عقد ہو گا۔ اسی طرح اگر اس طرح مضاربہ کرے کہ وہ جانور یا مولیشی خریدے گا جو بذات خود تو اس کے پاس محفوظ ہوں گے مگر ان کی پیداوار حاصل کرے گا تو یہ بھی جائز نہیں ہو گا۔ وجہ یہی ہے جو تم نے اوپر ذکر کی ہے یعنی یہ نفع خرید و فروخت کے نتیجے میں حاصل نہیں ہوا۔"

دوسرا جگہ لکھتے ہیں:

"لو قارضه على أن يشتري الحنطة فيطحنه وينجزها والطعام ليطبخه وبيعه والغزل ليس مجده، والثوب ليقصره، أو يصبغه، والربح بينهما، فهو فاسد...  
قارضه على دراهم على أن يشتري نحيلًا أو دواب أو مستغلات ويمسك  
رقبها ثم ارها ونتاجها وغلالتها وتكون الفوائد بينهما فهو فاسد لأنَّه ليس ربحًا  
بالت التجارة بل من عين المال".<sup>①</sup>

"اس کا مطلب یہ ہے کہ مضاربہ کا مال تجارتی سرگرمیوں کے علاوہ دوسرا پیدا اور وہ سکیموں میں استعمال نہیں ہو سکتا جیسے کوئی اس بات پر مضاربہ کر لے کہ وہ گندم خرید کر اسے پیسے گا اور روٹی پکا کر اسے بیچ گا اور نفع دونوں میں تقسیم ہو گا تو یہ مضاربہ فاسد ہو گا کیونکہ نفع تجارت کے ذریعے حاصل نہیں ہوا بلکہ اس نے خود مال سے جنم لیا ہے"  
امام ابوالقاسم عبدالکریم الرافعی رض لکھتے ہیں:

"لو قارضه على أن يشتري الحنطة فيطحنه وينجزها والطعام ليطبخه وبيعه والربح بينهما فهو فاسد وتجاهله الملائم من كلام الأصحاب أن الطبخ والخبز ونحوهما أعمال مضبوطة يمكن الاستئجار عليها وما يمكن الاستئجار عليه فيستغني عن الفراغ إنما الفراغ لما لا يجوز الاستئجار عليه وهو التجارة التي لا ينضبط قدرها".<sup>②</sup>

"یعنی مضاربہ کے مال سے صرف تجارت کی جاسکتی ہے دوسرا نفع بخش کاموں میں لگانے کی اجازت نہیں کیونکہ مضاربہ وہاں ہوتا ہے جہاں اجارہ نہ ہو سکے اور وہ تجارت ہے۔ جہاں اجارہ ہو سکدے وہاں مضاربہ کی ضرورت نہیں ہوتی۔"

<sup>①</sup> روضۃ الطالبین: ج2، ص188

<sup>②</sup> فتح العزیز شرح الوجیز: ج12 ص11

فقہاء حنفیہ کے نزد یک بھی مضاربہ کا مال صرف تجارت اور اس سے متعلقہ سرگرمیوں میں ہی لگایا جاسکتا ہے، چنانچہ فقہ حنفی کی مشہور کتاب ہدایہ میں ہے:

"فِيَنْتَظِمُ الْعَدْلُ صِنْوَفَ التِّجَارَةِ وَمَا هُوَ مِنْ صَنْيِعِ التِّجَارِ".<sup>①</sup>

"مضاربہ کا عقد تجارتی سرگرمیوں کو ہی شامل ہے جبکہ یہ (ایک خاص مسئلہ کی طرف اشارہ) تاجریوں کا مانہیں ہے۔"

دوسری جگہ ایک مسئلہ کی وضاحت میں لکھتے ہیں:

"کہ یہ امام محمد اور امام ابوحنیفہ کے نزد یک اس لیے جائز نہیں کہ یہ تجارت میں شامل نہیں اور عقد مضاربہ کا مقصد صرف تجارت میں کسی کو ایجاد بناانا ہے۔"

مزید لکھتے ہیں:

"جب یہ تجارت نہیں ہے تو مضاربہ میں بھی شامل نہیں ہے۔"<sup>②</sup>

علامہ زکریا انصاری رض رقم طراز ہیں:

"لَوْ قَاتَضَهُ اللَّهُ عَلَى أَنْ يُشْرِكَ بِالدَّرَاهِمِ نَخَالًا لِيُشَتَّغِلُهُ ، وَالرِّبْخُ بَيْنَهُمَا ؛ لَا إِنَّ مَا حَصَلَ لِيَنْسِيَتَصْرِفَ الْعَامِلِ وَإِنَّمَا هُوَ مِنْ عَيْنِ الْمَالِ".<sup>③</sup>

"اگر کوئی اس طرح مضاربہ کرے کہ وہ دراہم سے کھبوروں کے درخت خریدے گا تاکہ ان کی آمدن حاصل کرے اور نفع دونوں کے درمیان تقسیم ہو تو یہ بھی جائز نہیں ہو گا کیونکہ اس صورت میں جو نفع حاصل ہوا ہے وہ مضارب کے تصرف کا نتیجہ نہیں ہے وہ توحید مال کا کمال ہے۔"

جب کہ اسلامی بینک مضاربہ کی بنیاد پر لیا گیا سرمایہ اجارہ وغیرہ میں بھی لگاتے ہیں جس سے اسلامی بینکوں میں راجح مضاربہ مشکوک قرار پاتا ہے۔ چونکہ اس نقطہ نظر کے حق میں دلائل نہیں ہیں اس لیے اسلامی بینکاری کے حامی بھی یہ کہنے پر مجبور ہیں کہ بنیادی طور پر مضاربہ تجارت میں ہی ہوتا ہے۔

<sup>①</sup> ہدایۃ مع البناءۃ: ج 10 ص 52    <sup>②</sup> ہدایۃ مع البناءۃ: ج 10 ص 87

<sup>③</sup> البهجة الوردية: باب القراض: ج 11 ص 480

زرعی اور صنعتی منصوبوں میں اس کا استعمال اس کے مفہوم میں وسعت پیدا کر کے کیا جانے لگا ہے۔

چنانچہ المعاير الشرعیہ میں ہے:

"والضاربة من الصيغ التي تستخدم غالبا في التجارة ثم توسيع استخداماتها حتى شملت مجالات الاستثمار التجارية والزراعية والصناعية والخدمية وغيره".<sup>①</sup>

"مضاربہ ان طریقوں میں سے ہے جو زیادہ تر تجارت میں استعمال کیا جاتا ہے پھر اس کے استعمال میں وسعت پیدا ہو گئی یہاں تک کہ تجارتی، زرعی اور صنعتی سرمایہ کاری وغیرہ کو بھی شامل ہو گیا۔"

مضاربہ کے مفہوم میں یہ وسعت کس نے پیدا کی، کب کی اور کس بنیاد پر کی؟ اسلامی بینکوں کے مفتیان کرام اس بارے میں بالکل خاموش ہیں۔

### چھٹا اصول

مضاربہ میں نفع کا صحیح اندازہ تب ہی ہو سکتا ہے جب مضاربہ کاروبار کے غیر نقد اثاثوں کو تقسیم کر نقد میں تبدیل کر لیا جائے۔ اسی لئے ماہرین شریعت یہ کہتے ہیں کہ لیکو یڈ لیشن سے پہلے منافع کی تقسیم درست نہیں ہے۔ چنانچہ معروف حنفی فقیہ جناب علامہ علاء الدین کاسانی رضی اللہ عنہ لکھتے ہیں:

"ويشترط لجواز القسمة قبض المالك رأس المال، فلاتصح قسمة الربح قبل قبض رأس المال".<sup>②</sup>

"مضاربہ میں نفع کی تقسیم کی شرط یہ ہے کہ رب المال اپنے رأس المال پر قبضہ کر لے۔ چنانچہ اصل سرمائے کو قبضہ میں لینے سے قبل نفع کی تقسیم درست نہیں ہو گی۔"

<sup>①</sup> ایضاً ص 232

<sup>②</sup> الموسوعة الفقهية

اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر لیکو یڈیشن کے بغیر منافع تقسیم کر دیا جائے اور بعد میں مال ضائع یا بازار میں مندی ہو جائے تو اس سے رب المال کو نقصان اٹھانا پڑے گا۔ کیونکہ اصول یہ ہے کہ اگر کسی کاروبار کو ایک مدت کے دوران نقصان اور دوسرا مدت کے دوران منافع ہو تو پہلے اس منافع سے نقصان کو پورا کیا جائے گا اور اگر نفع کی کوئی رقم باقی پچ رہی ہو تو وہ رب المال اور مضارب کے درمیان طے شدہ فارمولے کے مطابق تقسیم ہوگی۔ لیکو یڈیشن سے قبل منافع کی تقسیم کی صورت میں چونکہ مضارب سابقہ مدت کے نفع سے اپنا حصہ وصول پاچکا ہوتا ہے جس کی واپسی کا مطالبہ فریقین کے مابین نزاع اور کشیدگی کا سبب بن سکتا ہے اس لئے لیکو یڈیشن سے پہلے منافع کی تقسیم کا عمل درست نہیں ہو سکتا۔

اسلامی بینکوں میں چونکہ رقمیں جمع کرانے اور نکالنے کی کوئی تاریخ متعین نہیں ہے کہ تمام اکاؤنٹ ہولڈر اسی ایک تاریخ میں رقمیں جمع کرائیں اور نکالیں بلکہ یہ عمل مسلسل جاری رہتا ہے اس لئے منافع کی تقسیم سے قبل غیر نقد اشاؤں کو پچ کر نقد میں تبدیل کرنے کی نوبت نہیں آتی، صرف ان اشاؤں کی بازاری قیمت کا اندازہ کیا جاتا ہے، عمل کاروبار ختم نہیں ہوتا۔ یہ طریقہ علامہ کاسانی رحمۃ اللہ علیہ کی بیان کردہ شرط کا تقاضا پورا کرتا ہے یہ غور طلب پہلو ہے جس کا باریک بینی سے جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔

وصلى الله و سلم على نبينا محمد و على آله و صحبه أجمعين

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا پھلوں کی بیع سے اس وقت تک کہ ان میں پختگی آجائے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پیچے والے کو بھی منع فرمایا اور خریدنے والے کو بھی۔

(بخاری۔ مسلم)

# البيان



اسلامی بینکاری

مروجہ اسلامی بینکوں کے ذرائع تمویل

## مرا بحہ، اجارہ اور متشارکہ متناقصہ کی شرعی حیثیت

عنوان صدر ①

اسلامی بینکوں میں کیا جانے والا مرا بحہ، اجارہ اور مشارکہ متناقصہ وہ معاملات ہیں جو ان بینکوں کے دیگر معاملات پر حاوی ہیں۔ سب سے زیادہ معابرے اور ٹرانزیکشن انہی معاملات کے تحت ہوتی ہیں۔ بلکہ اگر یوں بھی کہا جائے تو غلط نہ ہوگا کہ جس طرح سودی بینکوں کا اصل کاروبار سود پر قرض دینا ہے، اسی طرح اسلامی بینکوں کا اصل کاروبار ”مرا بحہ، اجارہ اور مشارکہ متناقصہ“ ہیں۔ مروجہ ذرائع تمویل (Financing) کی شرعی حیثیت کے تعین کے لئے اس کا شرعی مرا بحہ، اجارہ اور مشارکہ متناقصہ کی شرائط و ضوابط سے قابل ضروری ہے۔

”مرا بحہ“: مرا بحہ کا اصل مأخذ ”ربح“ یعنی منافع ہے۔ مرا بحہ کا لغوی طور پر مطلب یہ ہوگا کہ ایسا معاملہ کرنا جس میں ربح یعنی منافع طے ہو۔

## فقہاء کے نزدیک مرا بحکمی اصطلاحی تعریف:

”کسی چیز کی خرید و فروخت اس کی اصل قیمت اور معلوم منافع کے ساتھ“۔

یعنی ایک شخص کسی چیز کی فروخت کرتے وقت خریدنے والے کو چیز کی اصل قیمت اور اپنا منافع بیان کر کے فروخت کرے۔

یہی وہ تعریف ہے جو فقہاء اسلام نے کتب فقه مثلاً ہدایہ<sup>①</sup>، بداع الصنائع<sup>②</sup>، المغنی<sup>③</sup> روضۃ الطالبین<sup>④</sup> میں بیان کی ہے اگرچہ آن کی عبارات میں کچھ فرق ہے۔

## بعض مرا بحکمہ کے جواز کی دلیل:

❶ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: {وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا} [آل بقرہ: 275] ”اللہ تعالیٰ نے بیع کو حلال کیا ہے اور سود کو حرام کر دیا ہے۔ لہذا ہر وہ معاملہ جو بیع کے زمرے میں آتا ہے وہ حلال ہے، اور مرا بحکمہ بیع کی ایک قسم ہے۔

❷ علماء نے یہ قاعدة ذکر کیا ہے کہ: ”الأصل فی المعاملات الحلال“، کہ تجارتی و عرضی معاملات میں اصل یہ ہے کہ وہ حلال ہیں سوائے ان معاملات کے جنہیں شریعت نے حرام قرار دیا ہے۔ اور چونکہ بیع مرا بحکمہ معاملات سے متعلق ہے اور قرآن و حدیث میں کوئی ایسی نص نہیں ملتی جس میں اس کی حرمت کا تذکرہ ہو لہذا یہ بیع حلال ہے۔

## بعض مرا بحکمہ اور عام بیع میں فرق اور مرا بحکمی ضرورت

عام بیع (خرید و فروخت کا معاملہ) میں بھی اگرچہ بیچنے والا اپنا منافع رکھ کر بیچتا ہے لیکن اس میں اور بیع مرا بحکمہ میں فرق اس منافع کو بیان کرنے کا ہے۔ بیع مرا بحکمہ میں دو کاندار چیز کی اصل قیمت اور اپنا منافع دونوں بیان کرتا ہے۔ بیع مرا بحکمہ کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ خریدار کو ہمیشہ یہ خدشہ رہا ہے کہ بیچنے

<sup>①</sup>البناۃ فی شرح الہدایۃ 6/486. <sup>②</sup>بداع الصنائع للکاسانی 7/3163. <sup>③</sup>المغنی 4/259. <sup>④</sup>روضۃ الطالبین للنووی 3/526.

والاجائز منافع سے زیادہ وصول نہ کر لے، اسی لئے جب بینچے والا چیز کی صحیح قیمت اور اپنا منافع بیان کر دیتا ہے تو خریدار مطمئن ہو جاتا ہے۔ اسی لئے ”بیع مرابحہ“ کو علماء نے بیوع الامانہ کی ایک قسم قرار دیا ہے کہ یہ عام بیع کی نسبت زیادہ امانداری کی مقاضی ہے۔

### اسلامی بینکوں میں راجح مرابحہ پر

مروجہ مرابحہ، شرعی مرابحہ سے کافی مختلف ہے۔ مروجہ مرابحہ دراصل مرابحة للامر بالشراء کہلاتا ہے۔ اس کی بنیادی صورت یوں ہوتی ہے کہ صارف بینک سے مخصوص چیز خریدنے کی خواہش کا اظہار کرتا ہے جسے وہ خود خریدنے کی استطاعت نہیں رکھتا۔ بینک مطلوبہ سامان صارف کے کہنے پر خرید کر مرابحہ کی صورت میں اسے فروخت کر دیتا ہے، اور صارف اس کی قیمت اقساط میں ادا کرتا ہے۔

### مروجہ مرابحہ اور شرعی مرابحہ میں فرق پر

مروجہ مرابحہ اور شرعی مرابحہ میں کافی حوالوں سے فرق پایا جاتا ہے جس میں سے تین بنیادی فرق یہ ہیں:

❶ شرعی مرابحہ میں بینچے والے کے پاس سامان پہلے سے موجود ہونا ہے جسے وہ معلوم منافع پر فروخت کرتا ہے۔ مروجہ مرابحہ میں بینک کے پاس سامان موجود نہیں ہوتا بلکہ وہ صارف کے کہنے پر مطلوبہ سامان خرید کر اسے فروخت کرتا ہے۔

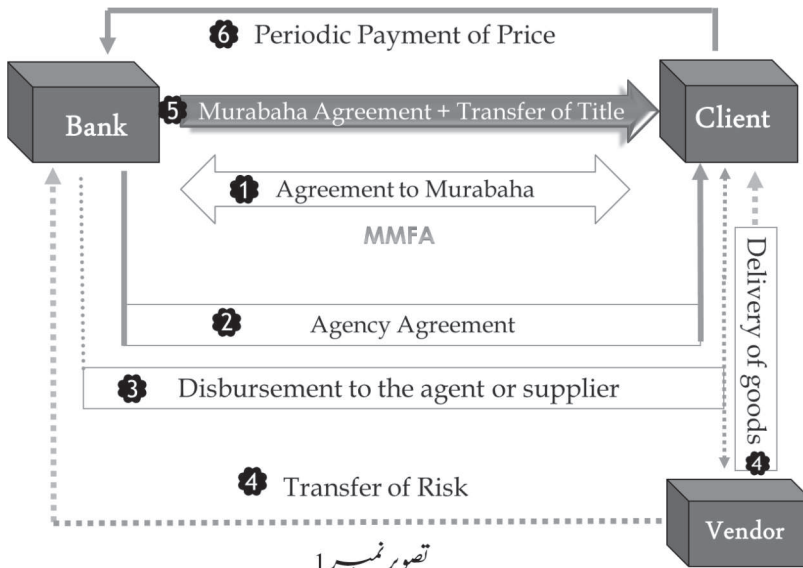
❷ شرعی مرابحہ میں ادا یعنی عوامندہ ہوتی ہے، جبکہ مروجہ مرابحہ میں نقد ادا یعنی کا کوئی تصویر نہیں۔

❸ شرعی مرابحہ دراصل ایک بیع یعنی خرید و فروخت کا معاملہ ہے، جبکہ مروجہ مرابحہ اسلامی بینکوں میں طریقہ ہائے تمویل (mode of financing) کے طور پر استعمال ہوتا ہے۔ اسلامی بینکوں کے حامی مفتی تقی عثمانی صاحب خود یہ اقرار کرتے ہیں کہ: ”بنیادی طور پر مرابحہ طریقہ تمویل نہیں بلکہ بیع کی

ایک خاص قسم ہے۔“ ①

### مروجہ مراجع کی تفصیل

مروجہ مراجع کی تفصیل تصویر نمبر (۱) اور اس کی وضاحت میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے:



### وضاحت:

1 سب سے پہلے صارف بینک سے ایک معہدہ کرتا ہے جسے (Master Murabaha

کہا جاتا ہے۔ اس معہدہ میں:

❀ صارف بینک سے یہ وعدہ کرتا ہے کہ وہ مطلوبہ سامان بینک سے خریدے گا۔

❀ اس وعدہ کو مزید پختہ کرنے کیلئے بینک صارف سے ایک مخصوص رقم بطور سیکورٹی جمع کرنے کا تقاضا کرتا ہے، تاکہ صارف کے وعدہ سے مکارانے کی صورت میں اگر بینک وہ سامان خرید پکا ہو تو اسے واپس کرنے یا کسی اور کو یچھے کی صورت میں ہونے والے نقصان کو اس سیکورٹی سے پورا کرے۔

❀ بینک صارف کو یہ لقین دلاتا ہے کہ وہ مطلوبہ سامان خرید کر مقررہ مدت میں اسے یچھا گا۔

﴿ادا نیگل کا طریقہ کاراور بینکاری کے دیگر معاملات کی تفصیلات طے کی جاتی ہیں۔﴾

۲ پھر بینک اسی صارف سے ایک معاہدہ کرتا ہے جسے (Agency Agreement) کہا جاتا ہے۔ اس معاہدہ کے تحت بینک اسی صارف کو اپنا وکیل مقرر کرتا ہے کہ وہ بینک کی وکالت یا نیابت میں جا کر مطلوبہ سامان خرید لے۔

۳ بینک اس سامان کی قیمت ادا کرتا ہے جو بھی توکیل کے ذریعہ یا بھی براہ راست یعنی واٹک پہنچتی ہے۔

۴ سامان صارف کو موصول ہوتا ہے اور جب تک وہ سامان صارف تک نہ پہنچے اور صارف اسے خریدنے لے وہ بینک کی ملکیت ہوتا ہے اور سامان کی طبقی یا کسی نقصان کی صورت میں بینک اس کا ذمہ دار ہوتا ہے۔

۵ پھر ایک الگ معاہدہ کے تحت صارف بینک سے وہ سامان خرید لیتا ہے اور اس کی ملکیت حاصل کرتا ہے۔

۶ صارف اس سامان کی قیمت اقساط میں بینک کو ادا کرتا ہے۔

**اسلامی بینکوں کے (Interest) اور سودی بینکوں کے (Murabaha Financing)**

base Financing میں بنیادی فرق:

اسلامی بینکوں کے رنک (منافع) اور سودی بینکوں کے ربا (سود) میں بنیادی فرق مخاطرات (Risk) کا ہے۔ سودی بینک قرض دیتے ہیں اور اس پر سود وصول کرتے ہیں اور اس میں کسی قسم کا خطرہ نہیں ہوتا۔ مراہجہ میں اسلامی بینک صارف کا مطلوبہ سامان خریدتے ہیں پھر صارف کو بھتے ہیں اور اس دوران انہیں نقصان کا اندیشہ ہوتا ہے، یہی اندیشہ اور رسک اسلامی بینکوں کے منافع کو ربا سے نکال کر رنک بناتا ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیا واقعی اسلامی بینک اس پورے عمل میں کسی قسم کے اندیشہ، رسک، یا ضمانت کو قبول کرتے ہیں؟

کیا مراہجہ میں اسلامی بینک حقیقی خرید و فروخت کرتے ہیں؟ کیونکہ ضمانت اور رسک حقیقی خرید و فروخت میں ہے، کاغذی بیع میں نہیں!

کیا اسلامی بینک حقیقی بیع کی تمام شرعی شرائط پر عمل پیرا ہوتے ہیں؟

حقیقت یہ ہے کہ اگر سرسری نظر سے بھی اسلامی بینکوں میں جاری مراہجہ کا جائزہ لیا جائے تو اس میں کسی قسم کا رسک، مخاطرات نظر نہیں آتی۔

حقیقی خرید و فروخت میں بازار میں موجود ایک تاجر کو عمومی طور پر دو بنیادی اندیشوں کا سامنا ہوتا ہے:

1. جو سامان اس کے پاس موجود ہے وہ کوئی خریدے گا بھی یا نہیں؟۔
2. سامان فروخت ہو کر خریدنے والے کے پاس اس کی منتقلی تک اس کے ضائع ہونے تلف ہو جانے اور دیگر ہر قسم کے نقصان کوتا جنے ہی برداشت کرنا ہوتا ہے۔  
اسلامی بینک کو عملی طور پر ان دونوں اندیشوں کا سامنا نہیں ہوتا۔

1. بینک کے پاس کوئی سامان نہیں جس کے نہ کلنے کا اسے کوئی اندیشہ ہو۔
2. صارف کے کہنے پر بینک کوئی بھی سامان خریدنے سے پہلے صارف سے تحریری صورت میں وعدہ لیتا ہے کہ وہ یہ سامان بینک سے لازماً خریدے گا۔
3. بینک اس وعدہ پر ہی التفاء نہیں کرتا بلکہ پہلے سے صارف سے ایک مخصوص رقم سیکیورٹی کی مدد میں وصول کرتا ہے تاکہ صارف کے وعدہ سے مکر جانے کی صورت میں ہونے والے نقصان کو پورا کیا جاسکے۔

4. سامان خریدنے سے لے کر صارف تک پہنچنے تک بینک کا عملًا کوئی کردار نہیں ہوتا۔ بلکہ سامان بینک والے کے پاس سے براہ راست صارف تک منتقل ہوتا ہے اور بینک پہلے اسے اپنے قبضہ میں لینے کی کوئی زحمت نہیں کرتا۔

ان تمام باتوں کو مد نظر رکھتے ہوئے یہ کیسے تصور کیا جا سکتا ہے کہ اسلامی بینک مرابحہ کے حوالہ سے کسی قسم کا رسک یا مخاطرت کا سامنا کرتا ہے؟ اور اگر بینک کو مرابحہ میں تمویل کے ذریعہ جو منافع حاصل ہو رہا ہے اس کا دارو مدار مخاطرت پر نہیں تو اس ”رنج“ کو ”ربا“ سے الگ حکم دینے کا کیا جواز ہے؟۔

### مروجہ مرابحہ پر چند بنیادی شرعی اعتراضات: (پہلا اعتراض)

(Master Murabaha Facility Agreement ) میں صارف سے لیا جانے والا وعدہ اور اس کا لازمی ایفاء:

وعده کی پاسداری شریعت میں اخلاقی طور پر یقیناً فرض ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: {وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ}

إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا [الإِسْرَاء: 34]، ” وعدے پورے کرو، بیٹک وعدوں کی پاسداری کے متعلق پوچھا جائے گا۔“ اسی لئے ایک مسلمان کا یہ دینی تقاضا ہے کہ وہ اپنے وعدوں کی پاسداری کرے، لیکن قانونی طور پر کسی وعدے کو جبراً پورا کرنا یا قانونی طور پر وعدے کے ایفاء کو لازم قرار دینا خصوصاً یہوں کے معاملات میں بہت سے شبہات کو جنم دیتا ہے۔ اسلامی بینکنگ کے کتنے ہی مسائل ایسے ہیں جس میں صارف سے وعدہ لیا جاتا ہے اور اسے قانوناً لازم قرار دیا جاتا ہے اور اس حیلہ کے ذریعہ بینک اپنے حصہ کا سارا رسک صارف کے کھاتے میں ڈال کر بے نیاز ہو جاتا ہے۔

مروجہ مراجحہ میں بھی اسی حیلہ کا استعمال کیا گیا ہے، صارف سے وعدہ لیا جاتا ہے کہ جب بینک اس کا مطلوبہ سامان حاصل کر لے گا تو صارف اسے ضرور خریدے گا، یا یہ وعدہ لیا جاتا ہے کہ اگر صارف نے اس سامان کو نہ خریدا تو بینک کو ہونے والا نقصان صارف برداشت کرے گا، اور اس حیلہ کے استعمال سے مراجحہ میں جو شرعی مخالفات سامنے آتی ہیں ان سے قطعی طور پر صرف نظر کیا جاتا ہے۔ ان شرعی مخالفات میں سب سے بدتر مخالفت مروجہ مراجحہ کا سودی تمویل سے مشابہ ہو جانا ہے۔ ان مخالفات کا ذکر آئندہ سطور میں ہو گا ان شاء اللہ۔

مروجہ مراجحہ میں صارف سے لئے جانے والے یکطرفہ وعدہ اور اس کے لازمی ایفاء کے حوالہ سے اسلامی یینکوں کے ذمہ دار ان دونبیادی دلائل پیش کرتے ہیں:

(پہلی دلیل) مذهب مالکیہ میں ایفاء وعدہ کو لازم قرار دیا گیا ہے، لہذا اسی کو دلیل بناتے ہوئے مراجحہ میں صارف پر ایفاء وعدہ کو لازم قرار دیا گیا ہے۔<sup>①</sup>

اس دلیل کے جواب میں چند باتیں عرض کرنا چاہوں گا:

① پاکستان میں بالخصوص اسلامی بینکاری کی بنیاد مولانا مفتی تقی غوثی صاحب اور ان کے رفقاء نے رکھی ہے، اور مفتی صاحب اور ان کے رفقاء نے اسلامی بینکاری کی بنیاد میں کو عموماً فقہ حنفی پر استوار کیا ہے کیونکہ مفتی صاحب کا تعلق مسلم حنفی سے ہے۔ یہاں سوال یہ ہے کہ جب تمام بنیادیں اور اصول فقہ حنفی سے مستمد و مستقاد ہیں تو اس معاملہ میں فقہ حنفی سے درخواست نہ کیا کیا مطلب؟ کیا یہ خروج عن

<sup>①</sup> کانفرنس اسلامی بینک دی 1979ء۔ مجلہ مجمع فقہ اسلامی ع 5، ج 2، ص 753

المذهب نہیں؟۔ خود مفتی ترقی عثمانی صاحب اسلامی بینکاری کے متعلق غلط فہمیوں کے ازالہ میں فرماتے ہیں: ”خروج عن المذهب اس کو کہتے ہیں کہ ہمارے مذهب میں کوئی مسئلہ مصروف ہو کہ یہ چیز ناجائز ہے اور ہم اس کو چھوڑ کر مالکی یا شافعی مذهب سے مسئلہ لے لیں جب کہ وہاں اس کو جائز کہا گیا ہو۔ یہ خروج عن المذهب ہے۔“ ①

عرض یہ ہے کہ فقہ حنفی میں بھی وعدہ کے ایفاء کو مستحب تو کہا گیا ہے لیکن قانونی طور پر اس ایفاء وعدہ کو لازم قرآن نہیں دیا گیا۔ جیسا کہ ابن عابدین نے ”العقود الدریۃ“ میں ذکر کیا ہے ②۔ سوال یہ ہے کہ جب فقہ حنفی میں یہ مسئلہ صراحت کے ساتھ موجود ہے تو پھر فقہ مالکی کی طرف جانے کی کیا ضرورت پیش آئی؟۔ کیا یہ خروج عن المذهب نہیں؟۔

بہر حال یہ ایک الزامی توجیہ ہے، ہمارا تعلق الحمد للہ احادیث مسلم سے ہے جس میں مذهب قرآن و حدیث ہے اور اس میں خروج عن المذهب کا کوئی تصویر نہیں۔

۲ فقہ مالکیہ کی طرف جس بات کی نسبت کی گئی ہے، میں بہت احترام سے ذکر کرنا چاہوں گا کہ یہ نسبت غلط ہے۔ مالکیہ نے ایفاء وعدہ کو اخلاقاً اور قانوناً دونوں لحاظ سے واجب قرار تو دیا ہے لیکن وہ صرف تبرعات میں ہے، یعنی جب ایک شخص کسی سے بھلائی کا ارادہ کرے، اس سے وعدہ بھی کر لے، تو دینی لحاظ سے بھی اور قانونی لحاظ سے بھی اس پر یہ واجب ہے کہ اس وعدہ کو پورا کرے، اور اس کے لئے بھی انہوں نے ایک شرط رکھی ہے کہ جب اس وعدہ کی وجہ سے جس سے وعدہ کیا گیا ہو وہ کسی معاملہ میں یا کام میں داخل ہو جائے تو وعدہ کرنے والے پر ایفاء دینی اور قانونی طور پر واجب ہے۔  
امام سحنون مالکی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”جس وعدہ کا ایفاء لازم ہے وہ یہ ہے کہ ایک شخص کہے کہ تم اپنا مکان گراوو میں تمہیں قرض دوں گا تاکہ تم نیامکان بناسکو، یا تم جج کے لئے نکلو میں تمہیں زادراہ فراہم کروں گا، یا تم فلاں سامان خرید لو میں تمہیں ادھار پیسے دوں گا، یا تم شادی کرلو میں تمہیں قرضہ فراہم کروں گا تو

① اسلامی بینکاری۔ غلط فہمیوں کا ازالہ، ص 46 ② العقود الدریۃ لابن عابدین، ج 2، ص 321

ایسے وعدہ کو پورا کرنا لازم ہے، کیونکہ وہ شخص اس وعدہ کی بناء پر اس کام میں داخل ہوا ہے، جہاں تک محض وعدہ کا تعلق ہے تو اسے پورا کرنا مکارم اخلاق سے تعلق رکھتا ہے لیکن واجب نہیں ہے۔<sup>①</sup>

جہاں تک عقود معاوضات (یعنی تجارتی معاملات) کا تعلق ہے تو اس میں فقهاء مالکیہ نے وعدہ ایفاء کو واجب قرار نہیں دیا، بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ جس معاملہ میں وعدہ کو شامل کر کے اس کے ایفاء کو مالکیہ کی طرف نسبت کر کے لازم قرار دیا جا رہا ہے، مالکیہ نے تو اس معاملہ کو ہی سرے سے ناجائز قرار دیا ہے اگرچہ وہ بغیر وعدہ کے ہی کیوں نہ ہو!!

امام ابن جزی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ”بیچ عینہ کی تین اقسام ہیں: بیکلی قسم: یہ ہے کہ ایک شخص دوسرے سے کہے کہ تم فلاں سامان میرے لئے دس درہم میں خرید لو میں تمہیں کچھ عرصہ بعد پندرہ درہم دوں گا۔ یہ سود ہے اور حرام ہے۔<sup>②</sup>

امام ابن رشد مالکی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ”اگر کوئی شخص یوں کہے کہ تم میرے لئے فلاں سامان دس درہم نقد میں خرید لو میں تم سے بارہ درہم ادھار میں خرید لوں گا، تو یہ معاملہ حرام ہے“<sup>③</sup>۔ یہی بات دیگر فقهاء مالکیہ نے بھی کہی ہے جن میں الباجی<sup>④</sup>، ابن عبد البر<sup>⑤</sup> اور قاضی عیاض رحمہم اللہ علیہ<sup>⑥</sup> جیلیل القدر فقهاء شامل ہیں۔ اور جس حرام معاملہ کی ان علماء نے نشاندہی کی ہے وہ یعنیہ مروجہ مرابح کی صورت ہے۔ تو ایک ایسے معاملہ میں وعدہ کے لازمی ایفاء کی نسبت ان علماء کی طرف کیسے کی جاسکتی ہے جس معاملہ کو انہی علماء نے صریح حرام قرار دیا ہو؟

عقود معاوضات میں الوعد الملزم (لازمی ایفاء کا وعدہ) کی مالکیہ کی طرف نسبت کو بہت سے علماء نے غلط قرار دیا ہے، ان میں سے اسلامی بینکاری کے ماہر علماء میں ڈاکٹر سلیمان الاشقر<sup>⑦</sup>، ڈاکٹر فیق

<sup>①</sup> الفروق للقرافی، ج 4، س 56 <sup>②</sup> القوانین الفقهیة 407 <sup>③</sup> المقدمات 2/ 58 <sup>④</sup> المتنقی 5/ 38

<sup>⑤</sup> الاستذکار 19/ 255 <sup>⑥</sup> التنبیهات 2/ 604 <sup>⑦</sup> بحوث فقهیہ فی قضایا اقتصادیہ عصریہ ص 96

یونس المصری<sup>①</sup>، محترم رفیع محمود الروبی<sup>②</sup>، علامہ عبد اللہ بن بیہ<sup>③</sup>، ڈاکٹر علی احمد سالوں<sup>④</sup>، فضیلۃ الشیخ بکر ابو زید<sup>⑤</sup> جیسے جلیل القدر علماء بھی شامل ہیں۔

(دوسری دلیل) نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”لا ضرر ولا ضرار“۔ کہ ”نہ کسی کو نقصان پہنچاؤ نہ خود نقصان اٹھاؤ“۔ اس حدیث کی روشنی میں صارف سے لیا جانے والا وعدہ بالکل جائز ہے، کیونکہ اگر بینک صارف کے کہنے کے مطابق سامان خرید لے پھر صارف سامان لینے سے انکاری ہو جائے اور بینک کو کوئی اور ایسا صارف نہ ملے جو بینک سے یہ سامان خریدے تو بینک کو بہت نقصان ہو گا، اسی لئے بینک صارف سے وعدہ لیتا ہے، کیونکہ بینک نے یہ سامان صارف کے کہنے پر خریدا تھا، اپنے لئے تو نہیں خریدا! لہذا صارف کے انکاری ہو جانے پر بینک کو ہونے والے نقصان کا ذمہ دار صارف ہے اور اسے یہ نقصان برداشت کرنا چاہئے۔

### اس دلیل کا جواب چند نکات کی صورت میں دینا چاہوں گا:

﴿۱﴾ اگر بینک نے یہ سامان صارف کے لئے خریدا ہے تو بینک تو صارف کا وکیل ہوا، اور اس صورت میں بینک کا سامان کی قیمت ادا کر کے صارف سے اس سے زیادہ وصول کرنا قرض دے کر سود طلب کرنے کے مترادف ہے اور قطعی حرام ہے۔

﴿۲﴾ اگر بینک نے یہ سامان اپنے لئے خریدا ہے تو صارف اس کے نقصان کا ذمہ دار نہیں ہے، کیونکہ اگر صارف وہ سامان خریدنے سے انکار کر دیتا ہے اور بینک وہ سامان کسی اور کوئی بیچے اور اس میں بینک کو منافع ہو تو کیا وہ منافع بینک اپنے پاس رکھے گا یا صارف کو دے گا؟۔ اگر نقصان صارف نے برداشت کرنا ہے تو اصولی طور پر منافع بھی صارف ہی کو ملتا چاہئے، اس منافع کا تذکرہ بینک کیوں نہیں کرتا؟۔

﴿۳﴾ اگر بینک اس پورے معاملہ میں رسک نہیں اٹھاتا تو پھر منافع کا حقدار کیسے ہو سکتا ہے؟۔ فضیلۃ الشیخ بکر ابو زید رضی اللہ عنہ مراجعہ کے جواز کی صورت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ”جو اس لئے ہے کہ

<sup>①</sup> بحوث في المصارف الإسلامية، ص 253 <sup>②</sup> بیع المرابحة للواعد الملزم لشراء، ص 21

<sup>③</sup> مجلة المجمع الفقه الإسلامي، ع 5، ج 2، ص 945-989 <sup>④</sup> سابق مصدر <sup>⑤</sup> سابق مصدر

اس صورت میں ایفاء وعدہ کا انتظام نہیں ہے، مگر نقصان کا عوض ادا کرنے کی شرط ہے، تو اگر سامان تلف ہو جائے تو صارف پر کوئی ذمہ داری عائد نہیں ہوگی، بینک یہ سامان خریدتے وقت رسک لیتا ہے، اسے مکمل یقین نہیں ہوتا کہ صارف اس سے یہ سامان خریدے گا یا نہیں؟ اور یہی مخاطرت (رسک اٹھانا) اس معاملہ کو جواز کی شکل دیتا ہے۔ یعنی اگر بینک اس معاملہ میں کسی قسم کا رسک اٹھانے پر رضامند نہیں تو مرا بھکر کی صورت میں حاصل ہونے والا منافع بھی اس کے لئے جائز نہیں۔ کیونکہ عدم مخاطرت کی صورت میں یہ معاملہ قرض پر سود لینے کے مشابہ ہو جائے گا۔

﴿لا ضرر ولا ضرار﴾ والا قاعدہ بینک صرف اپنے لئے ہی کیوں استعمال کرتا ہے، کیا یہ قاعدہ صارف پر منطبق نہیں ہوتا، جو بیچارہ سامان نہ لینے کے باوجود بھی ایک بھاری رقم ادا کرنے کا بند ہے، کیا یہ اس کے لئے نقصان اور ضرر نہیں؟۔

### وعدہ کا لازمی ایفاء: ایک جادو کی چھڑی!

اسلامی بیکاری نظام میں ” وعدہ کا لازمی ایفاء“ ایک جادو کی چھڑی ثابت ہوئی ہے، جہاں کوئی شرعی قباحت آئی وہاں اس جادو کی چھڑی کو استعمال کر کے اس حرام کو حلal بنالیا گیا ہے، مثلاً:

﴿ مشارکہ متناقصہ میں مشارکہ کے معاهدہ میں ہی صارف سے وعدہ لے لیا جاتا ہے کہ وہ اس مشارکہ کے ذریعہ جو چیز خریدی گئی ہے اس میں بینک کے جو حص (شیرز) ہیں انہیں خریدے گا۔ اب اگر ظاہری طور پر دیکھا جائے تو یہ ایک معاهدہ میں دو معاهدے ہیں: (1) مشارکہ کا معاهدہ۔ (2) مشارکہ کے تناقض (بذریح ختم کرنے) کا معاهدہ، جسے (Diminishing Musharakah) کہا جاتا ہے۔ اور اس سے نبی ﷺ نے منع فرمایا ہے جیسا کہ حدیث میں ہے: ”نهی رسول الله ﷺ عن صفقتین فی صفتۃ واحدة“۔ ① کہ ”نبی ﷺ نے ایک معاهدہ میں دو معاهدے کرنے سے منع فرمایا ہے“۔ اب یہاں معاهدے کو لازمی وعدہ کا نام دے کر جائز کر لیا گیا ہے، اور رقم یہ سمجھنے سے قاصر ہے کہ معاهدہ میں اور وعدہ کے لازمی ایفاء میں سوائے نام کے اور کیا فرق ہے؟ کیا لازمی ایفاء،

① مسنند احمد بن حنبل: مسنند عبد اللہ بن مسعود در رضی اللہ عنہ

معاہدہ کی خصوصیت نہیں کہ جسے وعدہ کے ساتھ منطبق کر دیا گیا ہے؟۔

﴿اسلامی بینکوں میں لیزنس گے جسے اجارہ المنشیہ بالتملیک کہا جاتا ہے میں صارف سے یہ وعدہ کیا جاتا ہے کہ اگر صارف نے ایک مخصوص عرصہ تک کراچیہ ادا کیا تو بینک اسے وہ چیز جس کا وہ کراچیہ ادا کر رہا تھا بالکل معمولی قیمت میں پیش دے گا یا ہدیہ کر دے گا۔ کسی چیز کو پیشنا یا عرض کے بدله ہدیہ کرنا دونوں ایک معاہدہ کی حیثیت رکھتے ہیں اور دونوں میں سے ایک معاہدہ کا ذکر اجارہ کے معاہدہ میں ضرور ہوتا ہے، یعنی پھر ایک معاہدہ میں دو معاہدے۔ (1) اجارہ کا معاہدہ۔ (2) ہدیہ یا پیشنا کا معاہدہ۔ اور اس معاملہ کو بھی لازمی وعدہ کہہ کر حلال کر لیا جاتا ہے۔﴾

﴿مضاربہ میں سرمایہ کی ضمانت لینا سود ہے، اسلامی بینک اول توکی سے مضاربہ کرتے نہیں ہیں اگر کسی کو مضاربہ پر سرمایہ فراہم کرتے ہیں تو اس سے یہ وعدہ لیتے ہیں کہ وہ ان کا سرمایہ انہیں ضرور لوٹائے گا، اور اس سود کو بھی لازمی وعدہ کا نام دے کر جائز کر لیا جاتا ہے۔﴾

﴿مراجح میں بھی صارف سے لئے جانے والا وعدہ جو کہ دراصل معاہدہ ہے اس سے بہت سی شرعی قباحتیں جنم لیتی ہیں:

### ۱۔ ملکیت میں آنے سے پہلے چیزی کی فروخت

جب صارف سے یہ وعدہ لیا جاتا ہے کہ وہ بینک سے مطلوبہ سامان ضرور خریدے گا تو یہ وعدہ بذات خود ایک معاہدہ کی حیثیت اختیار کر جاتا ہے کیونکہ معاہدہ میں بھی وہی خصوصیات ہوتی ہیں جو اس وعدہ میں پائی جائی ہیں، یعنی سامان کی تعین، قیمت کا تعین، ادا بینک کا طریقہ کار، ایجاد و قبول، یہ سب کچھ اس وعدہ میں شامل ہوتا ہے، اور پھر بعد میں جو الگ سے مراجح کا ایگر یہ نہ کیا جاتا ہے وہ صرف دھلا دا ہوتا ہے، کیونکہ صارف تو اس وعدہ کے ذریعہ سامان خریدنے کا پابند ہو چکا ہوتا ہے۔ تو اس میں سب سے پہلی قباحت یہ آتی ہے کہ بینک جب صارف سے یہ وعدہ لے رہا ہوتا ہے اس وقت مطلوبہ سامان بینک کے پاس موجود نہیں ہوتا تو گویا کہ بینک صارف کو وہ چیز پیش رہا ہے جس کا وہ مالک نہیں اور اس سے نبی ﷺ نے منع فرمایا ہے۔ حکیم بن حرام رض فرماتے ہیں: ”میں نے نبی ﷺ سے عرض کیا کہ اللہ کے رسول ﷺ نے منع

اگر ایک شخص میرے پاس آ کر مجھ سے ایسی چیز مانگتا ہے جو اس وقت میرے پاس نہیں ہوتی تو کیا میں بازار سے خرید کر پھر اس کو بیچ دوں؟ تو نبی ﷺ نے فرمایا: ”نبی، جو چیز تمہارے پاس نہیں تم اس کا معاهدہ نہ کرو۔“ ① اس حدیث میں بالکل واضح ہے کہ اگر کسی شخص سے کوئی سامان طلب کیا جائے جو اس کے پاس موجود نہیں تو وہ طالب سے اس سامان کے متعلق کوئی وعدہ یا معاهدہ ہرگز نہ کرے جب تک کہ وہ سامان اس کی ملکیت میں نہ آجائے۔ جبکہ بینک سامان کی ملکیت حاصل کرنا تو درکنار ابھی اسے اس کی مکمل معلومات بھی نہیں ہوتیں کہ وہ پہلے ہی صارف سے تمام وعدے لے چکا ہوتا ہے، اور اس شرعی قباحت کو یہ کہہ کر ثال دیا جاتا ہے کہ یہ تو صرف ایک وعدہ ہے کوئی معاهدہ تو نہیں!۔

### ② خیار البيع کی نظر

نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”البياع بالخيار مالم يتفرقوا، وكانا جميعاً“ ② کہ تاجر اور صارف دونوں کو بیع فتح کرنے کا اختیار ہے جب تک وہ دونوں بیع کی جگہ پر اکٹھے ہوں۔ یعنی جب جدا ہو جائیں تو یہ اختیار ختم ہو جاتا ہے۔ اس اختیار کو علماء خیار البيع کہتے ہیں، یہ اختیار تاجر اور خریدار دونوں کے لئے ہے اور شریعت کا عطا کردہ ہے اسے کوئی جھٹا نہیں سکتا، اور تمام علماء کا اس پر اتفاق و اجماع ہے۔ لیکن مروجہ مراجع میں صارف سے وعدہ لے کر اس اختیار کو چھین لیا جاتا ہے اور شریعت کے حکم کی صریح انعامی کی جاتی ہے۔

### ③ سودی معاملہ سے مٹا بہت

جیسا کہ بحث کے آغاز میں یہ ذکر ہوا کہ سودی بینکوں اور اسلامی بینکوں کے معاملات میں بنیادی فرق مخاطرات (رسک) کا ہے۔ سودی بینک کے کسی معاملہ میں مخاطرات نہیں ہے اس لئے ان کا منافع ربا (سود) کھلاتا ہے۔ اسلامی بینکوں کا منافع اس وقت تک جائز ہو گا جب تک ان کے معاملات میں مخاطرات کا عنصر

① الترمذی: کتاب البيوع، باب ماجاء فی کراہیہ بیع مالیس عندک [صحیح]

② صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب اذا بین البيعان ولم يكتما و نصحا

موجود رہے گا۔ لیکن مرا بحث میں جو تھوڑا بہت مخاطرت کا عصر موجود تھا اسے بھی صارف سے لئے گئے وعدہ کے ذریعہ ختم کر دیا گیا۔

### مروجہ مرا بحث میں الوعد الملزם (لزوم وعدہ) کے معاشرہ پر اثرات

مروجہ مرا بحث میں صارف سے لئے گئے لازمی وعدہ کے معاشرہ پر بھی بہت گہرے منفی اثرات مرتب ہوتے ہیں۔ جب بینک کو یہ اطمینان ہوتا ہے کہ صارف نے اس سے یہ سامان لازمی خریدنا ہے تو اسے نہ اس بات سے کوئی غرض ہوتی ہے کہ یہ سامان ضرورت کا ہے یا تعیش کا؟ یہ چیز معاشرہ میں زیادہ پھیل رہی ہے اور مقبول ہے یا کوئی اور چیز؟ اور نہ ہی اسے اس بات سے کوئی غرض ہوتی ہے کہ یہ سامان مناسب قیمت میں کہاں سے ملے گا؟، اسے صرف یہ غرض ہوتی ہے کہ یہ سامان مل جائے، چاہے جتنی قیمت پر ملے اور یہ سامان صارف کے سپرد کر کے اس سے زائد رقم وصول کی جائے۔ اسلامی بینکوں میں جو Assets (Assets Financing) ہے اس میں عموماً ایسی چیزیں طلب کی جاتی ہیں جو معاشرہ میں زیادہ رانج نہیں ہوتیں۔ اسلامی بینک کے اس رویہ کی وجہ سے معاشرہ میں حقیقی تجارتی ماحول پیدا نہیں ہو سکتا، تاجر وں کے درمیان چیز بینچنے میں مقابلہ بازی کا جو رجحان ہوتا ہے اور اس رجحان کی وجہ سے اشیاء کی قیمتوں میں کمی ہوتی ہے یہ رجحان بھی مروجہ مرا بحث کی وجہ سے ختم ہو سکتا ہے، اور بینک کا صرف اپنے منافع کو سامنے رکھنے کی وجہ سے ایسی چیزوں کی خریداری کرنا جو معاشرہ میں رانج نہ ہوں اس سے معاشرہ کی حقیقی تجارتی سرگرمیوں کے متاثر ہو جانے کا اندریشہ بھی ہوتا ہے۔

### مرا بحث میں الوعد الملزם (لازمی وعدہ) کا شرعی متبادل

صارف کا مطلوبہ سامان کی خریداری سے انکاری ہونے کے سب اسلامی بینک کو ہونے والے نقصان سے بچنے کے لئے دیگر شرعی قباحت بھی موجود ہیں جنہیں اختیار کر کے بینک مکمل نقصان سے تحفظ بھی حاصل کر سکتا ہے اور اس میں کوئی شرعی قباحت بھی موجود نہیں۔ ان متبادل میں سے چند اهم یہ ہیں:

- اسلامی بینک سامان خریدتے وقت تین دن کے خیار الشرط کا مطالبہ کرے۔ خیار الشرط سے مراد یہ ہے

کہ خریدار یہ شرط لگائے کہ مجھے تین دن کا اختیار دیا جائے اگر میں سامان لوٹانا چاہوں تو ان تین دنوں میں لوٹا سکتا ہوں، اگر بیچنے والا اس پر رضامند ہو جائے تو یہ اختیار خریدار کوں جاتا ہے اور بیچنے والا پابند ہوتا ہے کہ تین دن میں سامان واپس ہونے کی صورت میں اس کی قیمت لوٹادے۔ یہ اختیار شریعت کی طرف سے بیچنے والے اور خریدار دونوں کو حاصل ہے، نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”اویخیر أحدہما الآخر فتبایعاً علی ذلك فقد وجب البيع“<sup>①</sup>۔ کہ تاجر یا خریدار میں سے کوئی ایک دوسرے کو اختیار دیدے، اور وہ دونوں اس پر معاہدہ کر لیں تو بیع ہو جائے گی، یعنی وہ اختیار بھی حاصل ہو جائے گا اور بیع بھی مکمل ہو جائے گی۔ بیع مرابحہ میں اس سہولت کی جانب سب سے پہلے امام محمد بن الحسن الشیعیانی رضی اللہ عنہ نے ”کتاب الحلیل“<sup>②</sup> میں اور پھر علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ نے ”اعلام الموقعين“<sup>③</sup> میں ذکر کیا ہے۔ جب اسلامی بینک کے پاس تین دن کا اختیار ہو گا تو وہ صارف سے یہ کہہ سکتا ہے کہ آپ سامان دیکھ لیں اگر صارف کو منظور ہو تو بیع کر لے گا اور صارف کے انکار کرنے پر بینک یہ سامان خیار الشرط کی بناء پر واپس لوٹا سکتا ہے، اور اس کا کوئی نقصان بھی نہ ہو گا۔

﴿ اسلامی بینک بیع مرابحہ میں ہر ایک سے معاہدہ نہ کرے، بلکہ صرف انہی سے معاہدہ کرے جن کے حوالہ سے اسے مکمل اطمینان ہو کہ اپنے وعدے سے نہیں پھریں گے۔

﴿ نقصان سے بچنے کا ایک طریقہ یہی ہے کہ اسلامی بینک صارف کی ہر مطلوبہ چیز نہ خریدے، بلکہ صرف انہی چیزوں کے متعلق بیع مرابحہ کرے جو معاشرہ میں راجح ہوں تاکہ صارف کے انکار کی صورت میں یہ چیز بازار میں بیع سکے اور اسے نقصان نہ ہو۔

### دوسرا اعتراض

اسلامی بینک کا مطلوبہ سامان کی خریداری میں صارف ہی کو کیل مقرر کر دینا

مروجہ مرابحہ میں مطلوبہ سامان کی خریداری کے لئے بینک اسی صارف کو اپنا کیل بنادیتا ہے کہ وہ بینک کی طرف سے جا کر مطلوبہ سامان خریدے اور پھر بینک وہ سامان صارف کو زائد نفع پر بیع دیتا ہے۔ جیسا

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب اذا خير احدهما صاحبه بعد البيع فقد وجب البيع

<sup>②</sup> کتاب الحلیل: ص 79، 127 <sup>③</sup> اعلام الموقعين: 4/23

کہ اسٹیٹ بینک مرابحہ کے بارے میں اصول بیان کرتے ہوئے کہتا ہے:

"Agency Agreement" means the Agency Agreement between the Institution and the Client as provided in the Murabaha Document # 2".<sup>①</sup>

"ایجنسی ایگرینمنٹ سے مراد وہ وکالتی معاهدہ ہے جو ادارہ (بینک) اور صارف کے درمیان ہوتا ہے، جیسا کہ مرابحہ کی دستاویز نمبر 2 میں تحریر ہے۔"

اس کے جواز کے لئے یہ کہا جاتا ہے کہ جو سامان صارف کو درکار ہے اس کے بارے میں بینک یا کسی اور سے زیادہ معلومات صارف کو ہی ہوتی ہیں اور وہی بہتر چیز کی خریداری کر سکتا ہے، بینک کو اس معاملہ میں پونکہ کوئی تجربہ نہیں ہوتا اس لئے وہ صارف ہی کو وکیل بنادیتا ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ اگر بینک کو اس معاملہ کا تجربہ نہیں ہے تو اسے یہ معاملہ کرنا ہی نہیں چاہئے، اور اگر صارف کو زیادہ معلومات ہیں تو اس کی معلومات سے استفادہ کا یہ طریقہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس سے یہ پوچھ لیا جائے کہ یہ سامان کہاں سے مل سکے گا، یا کہاں سے لینا زیادہ بہتر ہے، اسے وکیل بنادیتا ہی تو واحد حل نہیں۔

صارف ہی کو سامان کی خریداری میں وکیل بنادیتے سے مرابحہ کا معاملہ مزید مشتبہ ہو جاتا ہے:

● صارف ہی کو وکیل بنادیتے سے بینک کا عملی طور پر مرابحہ میں کوئی کردار باقی نہیں رہتا اس کی کوئی محنت نہیں ہوتی تو مرابحہ کے منافع کو جائز کہنے کا پھر کیا جواز رہ جاتا ہے؟۔

● بعض بینک صارف کو وکیل بنادیتے کے بعد مطلوبہ سامان کی قیمت کے برابر قسم صارف کے اکاؤنٹ میں ٹرانسفر کر دیتے ہیں، اور پھر صارف کی طرف سے ملنے والی سامان کی رسید پر مرابحہ کا معاملہ کر لیتے ہیں۔ یہ معاملہ تو بالکل ایسا ہے کہ کوئی شخص کسی کو کوئی چیز خریدنے کے لئے قرض فراہم کرے اور پھر اس قرض پر سود و صول کرے۔

● صارف کو وکیل بنادیتے کا کچھ افراد ناجائز فائدہ اٹھاتے ہیں، اور جھوٹی رسید بنانے کر بینک سے رقم لیتے ہیں اور پھر اسے کسی اور مد میں استعمال کر کے زائد رقم قسطوں میں بینک کو لوٹاتے رہتے ہیں اور یہ

<sup>①</sup>Murabaha document # 1 , Clause 1.02 State Bank of Pakistan

معاملہ صریحًا سودا اور حرام ہو جاتا ہے۔  
 اسی لئے خود مفتی تقی عثمانی صاحب کہتے ہیں: ”کائنٹ کو وکیل بنادینا تاکہ وہ تمویل کارکی طرف سے اس چیز کو خرید لے، مرآجھ کو مشتبہ نہادیتا ہے“<sup>①</sup>۔ اسی طرح اسلامی بینکوں کے لئے شرعی معیار مقرر کرنے والی کتاب ”المعاییر الشرعیة“ میں ہے کہ: ”الأصل أن تشتري المؤسسة السلعة بنفسها مباشرة من البائع ويجوز لها تنفيذ ذلك عن طريق وكيل غير الامر بالشراء ولا يلتجأ للتوکيل العميل [الأمر بالشراء] إلا عند الحاجة الملحة“<sup>②</sup>۔ ”اصل یہ ہے کہ بینک خود برہا راست پیچنے والے سے سامان خریدے، اور اس کے لئے یہ بھی جائز ہے کہ وہ کسی وکیل کے ذریعہ خریداری کرے لیکن یہ وکیل صارف نہ ہو، اور صارف کو کسی انتہائی ضرورت کے باواکیل نہ بنایا جائے“۔  
 اس کے باوجود وہی تقریباً تمام اسلامی بینک بنائی خاص ضرورت کے صارف ہی کو وکیل مقرر کرتے ہیں۔

### تمیراء العراض

مروجہ مرآجھ میں نفع کے لئے شرح سود کے پیش مارک (KIBOR) یا (LIBOR) کو معیار مقرر کرنا۔  
 اسلامی بینک مروجہ مرآجھ میں نفع کے تعین کے لئے شرح سود کو معیار مقرر کرتا ہے۔ (KIBOR) سے مراد ہے Karachi Interbank Offered Rate جو کہ دراصل قرض پر سود وصول کرنے کے لئے ایک تناسب یا شرح ہے جو پاکستان کے تمام سودی بینکوں کے سود کی شرح کو دیکھ کر یوم پیہ، یا ہفتہ وار یا ماہانہ طے کیا جاتا ہے۔ اسی طرح میں الاقوامی سطح پر (LIBOR) ایک شرح سود ہے جو کہ London Interbank Offered Rate کا مخفف ہے، اور یہ دنیا کے تقریباً دس بڑے بینکوں کے شرح سود کو سامنے رکھ کر لندن میں میکرر کی ایک فرم طے کرتی ہے اور دنیا کے تمام بینک اس شرح کو مستقبل کے سودوں کے لئے معیار بناتے ہیں۔

اسلامی بینک کا شرح سود کو معیار بنانے صرف یہ کہ مروجہ مرآجھ کو مشتبہ کر دیتا ہے بلکہ پورے اسلامی بینکاری نظام کو مشکوک کر دیتا ہے۔ ایک عام شخص کے ذہن میں یہ سوال آتا ہے کہ آخر اسلامی بینک کا شرح سود سے کیا تعلق ہے؟۔

<sup>①</sup> اسلامی بینکاری کی بنیادیں: ص 164 <sup>②</sup> المعاییر الشرعیة، المرابحة، رقم المعیار 3/1، ص 3

شرح سود کو معیار بنانے کے حوالہ سے اسلامی بینک کے سرکردہ افراد کا یہ کہنا ہے کہ یہ اسلامی بینک کی مجبوری ہے کیونکہ اسے مارکیٹ میں رہنا ہے اور چونکہ دیگر بینکوں سے بھی اس کے معاملات ہوتے ہیں اس لئے اپنے معاملات کو منضبط کرنے کے لئے اسے یہ انتہائی قدم الٹھانا پڑتا ہے۔

اس دلیل کو دیکھتے ہوئے تو ہمارے ذہن میں ایک اور انتہائی کر بنا ک سوال جنم لیتا ہے کہ کیا اسلامی بینک جس کے قیام کا بنیادی مقصد سود کو بینکاری نظام سے مٹانا تھا وہ خود سودی بینکوں سے سودی لین دین میں اس حد تک ملوث ہو چکا ہے کہ اسے مجبوراً شرح سود کو اپنے شرعی معاملات میں بھی معیار مقرر کرنا پڑ رہا ہے؟۔ اگر اسلامی بینکوں کے معاملات کا طائزہ جائزہ لیا جائے تو بادی النظر میں معاملات ایسے ہی محسوس ہوتے ہیں، کیونکہ:

❖ اسلامی بینکوں میں ملنے والا منافع سودی بینکوں سے ملنے والے منافع سے بالکل قریب ہوتا ہے، اور جس طرح سودی بینکوں میں شرح منافع بڑھتا ہے اسلامی بینک بھی اپنا منافع بڑھاتے ہیں۔

اس کی وضاحت درج ذیل چارٹ میں ملاحظہ کیجئے۔ اس میں یہ بتایا گیا ہے کہ مختلف بینکوں کا ماہ ستمبر 2012 میں (Saving Account) پر منافع کا کیا تناسب تھا۔ ان بینکوں میں اسلامی اور سودی دونوں بینکوں کا شرح منافع بیان کیا گیا ہے، جو کہ ان بینکوں کی ویب سائٹ پر دیکھا جاسکتا ہے۔

| Bank          | A/C    | Amount               | Profit Rate |
|---------------|--------|----------------------|-------------|
| Meezan Bank   | Saving | Rs 100 and above     | 6.00%       |
| AL Baraka     | =      | Rs1 – 9,999,999      | 6.00%       |
| MCB           | =      | N/A                  | 6.00%       |
| Allied        | =      | N/A                  | 6.00%       |
| Al Habib      | =      | Rs1 – 9,999,999      | 6.01%       |
| Dubai Islamic | =      | Less than 25k – 1(M) | 6.02%       |

اس چارٹ میں چھ بینکوں کا شرح منافع درج ہے، ان میں سے تین اسلامی بینک ہیں اور تین سودی بینک ہیں اور تمام بینکوں کا ایک مہینہ کا شرح منافع بالکل یکساں ہے۔

● اسلامی بینکوں سے ہونے والے مرا بحہ، اجارہ میں لئے جانے والے منافع یا کرایہ کی شرح بھی سودی بینکوں سے دیئے جانے والے قرضہ پر سودی کی شرح کے بالکل قریب یا کبھی کبھی زیادہ ہوتی ہے۔

● اسٹیٹ بینک کی جانب سے شرح سود میں کمی زیادتی کا اسلامی بینک کے مارک اپ اور ڈیپاٹریز کو ادا کئے جانے والے منافع پر بہت نمایاں اثر ہوتا ہے۔

ان تمام باتوں سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ اسلامی بینک کا شرح سود کو معیار مقرر کرنا خالی از معنی نہیں ہے، بلکہ یقیناً اسلامی بینکوں کے معاملات میں ایسی خامیاں موجود ہیں جن کی بناء پر انہیں اپنے منافع کو شرح سود سے مربوط کرنا پڑتا ہے اور بھی چیز ان بینکوں کو اسلامی قرار دینے میں اصل رکاوٹ ہے۔

● ایک اور دلیل یہ

مفتی تقی عثمانی صاحب، مرا بحہ میں منافع کو شرح سود سے مربوط کرنے کے جواز کی دلیل دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ: اس کی مثال یوں ہے کہ دو بھائی کاروبار کرتے ہیں، ایک بھائی شراب پیچتا ہے اور اس میں وہ منافع کی شرح پائچ فیصد رکھتا ہے، دوسرا بھائی شراب نہیں پیچتا بلکہ کوئی حلال مشروب پیچتا ہے لیکن اس میں وہ اپنے بھائی کی شرح منافع کو سامنے رکھتے ہوئے اپنا منافع بھی پائچ فیصد ہی رکھتا ہے، تو ہم دوسرے بھائی کے کاروبار کو حرام توبیں کہیں گے، کیوں کہ وہ تو بالکل جائز چیز بیچ رہا ہے بس شرح منافع میں وہ اپنے بھائی کے شرح منافع کو معیار مقرر کرتا ہے، اسی طرح اسلامی بینک کا مرا بحہ کا معاملہ بالکل حلال ہے اور شریعت کے مطابق ہے، وہ صرف شرح منافع میں سودی بینکوں کے شرح منافع کو معیار مقرر کرتا ہے سودی کام توبیں کرتا ہذا ایسا کرنے سے اسلامی بینک کا معاملہ حرام نہیں ہوتا“<sup>①</sup>

اس دلیل کے جواب میں دو باتیں عرض کروں گا:

● اگرچہ یہ ایک عقلی دلیل ہے اور اس کا نصوص سے کوئی تعلق نہیں اس کے باوجود بھی یہ دلیل برجمل نہیں ہے،

<sup>①</sup>An Introduction of Islamic Finance (82)

کیونکہ مفتی صاحب نے جو مثال دی ہے اس میں دوسرا بھائی کی اس چیز کو اپنایا ہے جو حرام نہیں تھی یعنی شرح منافع، پہلے بھائی کے کاروبار میں اصل جو چیز حرام تھی وہ شرح منافع نہیں تھا بلکہ وہ چیز تھی جو بیچی جا رہی تھی یعنی شراب۔ اگر دوسرا بھائی اس شراب کو اپناتے ہوئے کوئی ایسی چیز بیچتا جو شراب کے مثل ہوتی یعنی کوئی نشہ آور چیز بیچتا تو وہ حرام کے زمرے میں داخل ہو جاتا۔ جبکہ اسلامی بینک اس چیز کو اپنارہے ہیں جو اصلاً حرام ہے یعنی شرح سود! دونوں مثالوں میں زمین آسمان کا فرق ہے، لہذا اس مثال کو یہاں منطبق نہیں کیا جاسکتا۔

② دوسری بات یہ ہے کہ مراہجہ کے منافع کو (KIBOR) سے منسلک کر دینے کی صورت میں مراہجہ کے جواز کیلئے علماء کی بیان کردہ ایک انتہائی اہم شرط میں خلل واقع ہو جاتا ہے۔ وہ شرط یہ ہے کہ مراہجہ میں بیچنے والا اپنا منافع صاف اور متعین کر کے بتائے۔ جبکہ (KIBOR) اور (LIBOR) منضبط شرح سود نہیں ہیں بلکہ ان میں یومیہ، ہفتہوار، یا ماہانہ بنیادوں پر تغیر واقع ہوتا رہتا ہے اور اس کے کم یا زیادہ ہونے کی صورت میں منافع میں کمی یا زیادتی واقع ہوتی رہے گی جو کہ ناجائز ہے۔

یہی وجہ ہے کہ اسلامی بینکوں کے لئے قوانین مرتب کرنے والی کتاب ”المعايير الشرعية“ میں درج ہے کہ: ”مراہجہ میں واجب ہے کہ سامان کی قیمت اور منافع معین ہو اور معاهدہ کرتے وقت طرفین کے علم میں ہو۔ اور کسی بھی حال میں یہ جائز نہیں کہ سامان کی قیمت یا منافع کو کسی نامعلوم تناسب پر چھوڑ دیا جائے یا کسی ایسے تناسب پر جو مستقبل میں قیمت یا منافع تعین کرے۔ جیسا کہ یہ جائز نہیں کہ بیع مراہجہ کرتے وقت منافع کو (LIBOR) کے تناسب پر چھوڑ دیا جائے۔“ ①

### چوخہ اعتراض پر

اقساط کی ادائیگی میں تاخیر پر جرمانہ۔ اس جرمانہ کو صدقہ کا نام دیا جاتا ہے۔

المعايير الشرعية میں ہے:

”يجوز أن ينص في عقد المراححة للأمر بالشراء على التزام العميل المشتري بدفع مبلغ أو نسبة من الدين تصرف في الخيرات في حالة تأخره عن سداد الأقساط في مواعيدها

المقررة، على أن تصرف في وجوه الخير بمعرفة هيئة الرقابة الشرعية للمؤسسة ولا تتبع بها المؤسسة".<sup>①</sup>

"جاائز ہے کہ مرابحہ کے معاهدے میں صارف (خریدار) کا مقررہ وقت پر اقساط کی ادائیگی میں تاخیر کی صورت میں ایک مخصوص رقم یا قرض کے تناسب سے کچھ رقم کی ادائیگی کا التزام بھی تحریر کر دیا جائے جو کہ فلاجی کاموں میں استعمال کی جائے گی، ایسے فلاجی کام جو اس بینک کے شریعہ سپرواہزی بورڈ کی معرفت میں ہوں، اور اس رقم سے بینک کوئی فائدہ حاصل نہ کرے۔"

ائیٹ بینک کی ہدایات کے مطابق:

"Where any amount is required to be paid by the Client under the Principal Documents on a specified date and is not paid by that date, or an extension thereof, permitted by the Institution without any increase in the Contract Price, the Client hereby undertakes to pay directly to the Charity Fund, constituted by the Institution<sup>②</sup>".

"جب بنیادی معاهدہ کے تحت صارف پر ایک مقررہ وقت میں مخصوص رقم کی ادائیگی لازم ہو اور وہ ادائیگی نہ کر سکے، اگرچہ بغیر کسی اضافی رقم کے بینک کی جانب سے اس مدت میں توسعہ کردی جائے تو بھی نادہنده رہے، تو اس معاملہ میں صارف اپنے اوپر یہ لازم کرے کہ وہ بینک کے خیراتی فنڈ میں کچھ رقم دے گا۔"

مفتی قمی عثمانی صاحب لکھتے ہیں: "تاخیر کے سداب کا ایک معقول طریقہ وہ ہے جو میں نے ابتداء میں پیش کیا تھا اور وہ بعد میں کافی مقبول ہوا، وہ یہ کہ مرابحہ یا اجارہ کے معاهدے میں مدیون یہ بات بھی لکھے کہ اگر میں نے ادائیگی میں تاخیر کی تو اتنی رقم کسی خیراتی کام میں خرچ کروں گا۔ یہ رقم دین (قرض) کے تناسب سے بھی طے کی جاسکتی ہے۔ ایسی رقم سے ایک خیراتی فنڈ بھی قائم کیا جاسکتا ہے۔ اس فنڈ سے کسی کی

<sup>①</sup>المعايير الشرعية: المراقبة، رقم المعيار 5/6، ص 97-98

<sup>②</sup>Murabaha document # 1 , Clause 10.1 State Bank of Pakistan

امداد بھی کی جاسکتی ہے اور اس سے لوگوں کو بلا سود قرض بھی دیا جاسکتا ہے۔ لیکن یہ رقم پینک کی آمدنی میں شامل نہیں ہوگی۔ یہ طریقہ زیادہ مفید اس لئے ہے کہ اس طریقہ میں رقم کی شرح معین نہیں، زیادہ سے زیادہ بھی جاسکتی ہے، اس سے قرضدار پر دباؤ ہوگا۔<sup>①</sup>

دلیل: اس صدقہ کے جواز کے لئے دلیل یہ پیش کی جاتی ہے کہ بعض مالکیہ کا موقف ہے کہ اگر کوئی شخص قرض لیتے ہوئے ادا بیگنی میں تاخیر کی صورت میں اپنے اوپر صدقہ کی شرط لگا لے تو اس پر واجب ہے کہ وہ اس شرط کو پورا کرے اور اس کے لئے امام حطاب الماکی کی اس عبارت کو پیش کیا جاتا ہے:

”إِذَا التَّرَمَ أَنْهُ إِذَا لم يَوْفِهِ حَقَّهُ فِي وَقْتٍ كَذَا، فَعَلَيْهِ كَذَا وَكَذَا لِغَلَانٍ أَوْ صَدَقَةً لِلْمَسَاكِينِ فَهَذَا مُحْلٌ لِلخَلَافِ الْمُعْقُودَ لِهِ هَذَا الْبَابُ، فَالْمَشْهُورُ أَنَّهُ لَا يَقْضِي بِهِ... وَقَالَ أَبْنَ دِينَارٍ يَقْضِي بِهِ۔“

”جب قرضار اپنے اوپر یہ لازم کرے کہ اس نے قرض خواہ کا حق اس کے وقت پر ادا نہیں کیا تو اس پر فلاں (غیر قرض خواہ) کے لئے اتنا مال لازم ہے یا مساکین کو صدقہ کرنا لازم ہے، تو اس میں اختلاف ہے، اور اسی کو بیان کرنے کے لئے یہ باب باندھا گیا ہے، پس مشہور (رانج قول) یہ ہے کہ اس پر فیصلہ نہیں کیا جائے گا، اور ابن دینار کہتے ہیں کہ اس پر فیصلہ کیا جائے گا۔<sup>②</sup>

اس دلیل کے جواب میں چند نکات پر بات کرنی ہوگی:

❷ رانج قول کے مقابلہ میں مرجوح کا اختیار: اس معاملہ میں مالکیہ کے علاوہ دیگر تمام ممالک میں اجماع ہے کہ ادا بیگنی قرض میں تاخیر کی صورت میں قرضدار پر کسی بھی قسم کا جرمانہ یا قرضدار کا اپنے اوپر التراجم جائز نہیں۔ صرف مالکیہ میں اختلاف ہے اور وہ بھی جیسا کہ امام حطاب مالکی رحمہ اللہ نے خود ذکر کیا کہ یہ قول مالکیہ میں سے صرف ابن دینار اور ابن نافع کا ہے اور مالکی مسلک میں یہ قول ”مرجوح یعنی ناقابل قبول“ ہے، اور رانج قول وہی ہے جو دیگر تمام ائمہ و مفتیان کا ہے۔

سوال یہ ہے کہ اپنے مسلک کو چھوڑ کر دوسرے مسلک کی رانج بات یا قول پر عمل کرنا تو شاید بعض علماء کے

① اسلام اور جدید معاشرت و تجارت 144-172: ② تحریر الكلام في مسائل الالتزام، ص 170-172

نzd یک بعض صورتوں میں جائز ہو، لیکن کسی اور مسلک کے مرجوح قول کو اختیار کرنا تو کسی بھی عالم کے نzd یک جائز نہیں خاص طور پر اس صورت میں جبکہ وہ قول سود جیسے گناہ کی طرف لے جائے، بلکہ صاحب مسلک کا پنے مسلک کے راجح قول کو چھوڑ کر مرجوح اختیار کرنے کو بھی علماء نے ناجائز قرار دیا ہے تو پھر کسی اور مسلک کے مرجوح اقوال کو اختیار کرنا کیسے جائز ہو سکتا ہے؟۔

علامہ قاسم ابن قطلو بغا حنفی کہتے ہیں:

"إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ مِنْ عَمَلٍ فِي مَذَهِبٍ أَثْمَنَا بِالْتَّشْهِيِّ، حَتَّىٰ سَمِعْتُ مِنْ لُفْظِ بَعْضِ الْقَضَايَا: وَهُلْ ثُمَّ حَجَرٌ؟ فَقَلَّتْ: نَعَمُ. اتَّبَاعُ الْهُوَى حَرَامٌ، وَالْمَرْجُوحُ فِي مَقَابِلَةِ الرَّاجِحِ بِمَنْزِلَةِ الْعَدَمِ" ①.

"میں نے ان لوگوں کو دیکھا ہے جو ہمارے انہم کے مسلک میں اپنی خواہشات سے عمل کرتے ہیں، حتیٰ کہ میں نے بعض قضیوں کو یہ کہتے سنा: کہ کیا یہ ممنوع ہے؟، میں نے کہا: جی ہاں بالکل، خواہشات کی پیروی حرام ہے، اور راجح قول کے مقابلہ میں مرجوح، معدوم (بالکل نہ ہونے) کی حیثیت رکھتا ہے۔"

اسی طرح ابن عابدین حنفی لکھتے ہیں:

"الواجب على من أراد أن يعمل لنفسه، أو يفتدي غيره أن يتبع القول الذي رجحه علماء مذهبهم، فلا يجوز له العمل أو الافتاد بالمرجوح" .

"جو شخص خود کوئی عمل کرنا چاہے یا کسی اور کوفتوی دینے لگے تو اس پر لازم ہے کہ وہ اس قول کو اختیار کرے جسے اس کے مذهب کے علماء نے راجح قرار دیا ہے، اور اس کے لئے کسی مرجوح قول پر عمل کرنا یا فتویٰ دینا جائز نہیں" ②۔

خود مالکی مسلک کے عالم ابوالویل الباجی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: "وَأَمَّا الْحُكْمُ وَالْفِتْيَابُ مَا هُوَ مَرْجُوحٌ

① تصحیح القدوری، ص 1 ② عقود رسم المفتی، ص 4

فخلاف الإجماع۔ ”مرجوح قول پر فیصلہ کرنا یا فتویٰ دینا (علماء کے) اجماع کے خلاف ہے۔“ ①

### تگ دست اور مالدار میں فرق نہ کرنا ②

اسلامی نظام معيشت کی بنیادی خوبی اور اعلیٰ وصف یہ ہے کہ اس نظام نے جہاں حقوق کی ادائیگی کے حوالہ سے سختی رکھی ہے وہاں مجبوری کی مجبوری کا بھی احساس کیا ہے، اور تگ دست قرضدار کی مجبوری کا احساس کرتے ہوئے ایک سنہرہ اصول بیان کیا کہ: ”{وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرْهُ إِلَى مَيْسِرَةٍ وَأَنْ تَصَدِّقُوا خَيْرُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ} [البقرة: 280]“ کا اگر: ”(قرضدار) تگ دست ہو تو اسے مہلت دو اس کی آسانی تک، اور اگر تم (یہ قرض) اس پر صدقہ کر (کے چھوڑ) دو تو یہ تمہارے لئے بہت بہتر ہے اگر تم علم رکھتے ہو۔“ سودی نظام بینکاری کا ظلم واستھصال ہی یہی ہے کہ وہ سود لینے کے ساتھ ساتھ وقت پر ادائیگی نہ کرنے کی صورت میں تگ دست و مالدار میں کوئی فرق لئے بغیر جرمانہ عائد کرتا ہے، اور وہ تگ دست جو اصل رقم دینے کی سکت بھی نہیں رکھتا بینک کے ظالمانہ شکنجی میں دبارہ تاہے۔

مروجہ اسلامی نظام بینکاری کی بنیاد اگر اسلام کے اصولوں پر رکھی گئی ہے تو اس کی یہ بنیادی خوبی ہونی چاہئے تھی کہ یہ اسلام کی طرف سے تگ دست و مجبور افراد کے لئے عطا کی گئی ہمدردی، سہولت، احسان جیسے اعلیٰ اوصاف سے مزین ہوتا تاکہ سودی نظام بینکاری کے صحیح اور حقیقی تبادل کی صورت میں پوری دنیا میں متعارف ہوتا، لیکن مروجہ اسلامی نظام بینکاری، اسلامی نظام معيشت کے اس بنیادی وصف سے کوسوں دور نظر آتا ہے اور بالکل سودی نظام بینکاری کی مانند بے رحم اور بے حس قرض خواہ کا کردار ادا کرتا ہے۔

اس کی دلیل یہ ہے کہ اسلامی بینک مرا بھکے کے آغاز ہی میں صارف سے یہ وعدہ لے لیتا ہے کہ مقررہ وقت پر عدم ادائیگی کی صورت میں ایک مخصوص رقم ادا کرنا ہوگی جسے اسلامی بینک صدقہ کا نام دیتا ہے، اور بینک کو اس بات سے کوئی غرض و دلچسپی نہیں ہوتی کہ صارف کی عدم ادائیگی کیا وجہ ہے؟ کیا وہ تگ دست یا مجبور تو نہیں؟ کیا وہ قرآن میں بیان کردہ ”ذو عسرۃ“ میں تو شامل نہیں کہ جو قرآن کے مطابق مہلت کے

حقدار ہیں؟۔ یہی وجہ ہے کہ اس پورے معاہدے میں عملی طور پر تو درکثار تحریری صورت میں بھی ایسی کوئی شرط یا شق نہیں ملتی جس میں بینک صارف کو کسی طرح کی مہلت دینے کا پابند نظر آئے۔ اسلامی بینک اپنے ہر صارف کو ایک ہی نظر سے دیکھتا ہے کہ وہ ٹال مٹول کر کے اس کا مال کھانے کی کوشش میں ہے اور کسی طرح اس سے وہ بیسہ واپس وصول کر لیا جائے۔ ہم یہ سمجھتے ہیں کہ سودی نظام بینکاری کو چھوڑ کر اسلامی نظام بینکاری کی جانب آنے والے افراد قبیل طور پر اچھے مسلمان ہیں جو کسی نہ کسی طرح سودے پہنچاہتے ہیں، اسلامی بینک کو بھی چاہئے کہ اپنے صارفین کا احترام کرتے ہوئے اور ان کے جذبات کی قدر کرتے ہوئے انکے بارے میں حسن ظن رکھے اور یہ کوشش کرے کہ اپنے نادہنگان میں تنگست اور مالدار کا فرق رکھے، اور ایسا تنگست جو کہ اپنی اصل رقم ادا کرنے سے بھی قادر ہے اس پر مزید بوجھڈانے کے بجائے اسے مہلت دی جائے اور اگر وہ بالکل ہی تھی دامن ہو تو اس سے صدقہ لینے کے بجائے قرآنی حکم کے مطابق اس پر صدقہ کرے، اور فرمان ایسی کے مطابق یقیناً یہی اسلامی بینک کے حق میں بہتر ہے۔

۳) کیا یہ واقعی صدقہ ہے یا تاخیر پر جرماء ہے؟

- اسلامی بینک کی جانب سے صارف کو تاخیر کی صورت میں اضافی رقم کا پابند کیا جانا کسی صورت بھی صدقہ نہیں کہلا یا جاسکتا کیونکہ:
1. اس رقم کی بنیاد قرض کی ادائیگی میں تاخیر ہے۔
  2. اس رقم کا تعین قرض کی بقا یہ رقم اور تاخیر کی مدت کو دیکھ کر کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ اسٹیٹ بینک نے مراجعہ کے حوالہ سے اس رقم کو (PENALTY) تصور کیا اور اس کے تعین کا طریقہ کار بیان کیا کہ：“

"A sum calculated @ -----% per annum for the entire period of default, calculated on the total amount of the obligations remaining un-discharged -"

رقم کا حساب مدت نادہنگی کے۔۔۔ فیصد (جسے بینک طے کرے گا) سالانہ سے ہوگا، جسے قرض کی

باقیہ رقم سے حساب کر کے متعین کیا جائے گا۔

3. نام نہاد صدقہ کی رقم خود بینک ہی وصول کرتا ہے، اور صارف پر یہ لازم ہوتا ہے کہ وہ یہ رقم بینک میں ہی جمع کرائے۔ بلکہ بینک اس رقم کو اپنا حق تصور کرتا ہے اور اس کی وصولی کے لئے عدالت میں بھی جاسکتا ہے۔ جیسا کہ اسٹیٹ بینک کی اسی مرا بحث دستاویز میں تحریر ہے:

"In case (i) any amount(s) referred to in clause 10.01 above, including the amount undertaken to be paid directly to the Charity Fund, by the Client, is not paid by him, or (ii) the Client delays the payment ... the Institution shall have the right to approach a competent Court ... (ii) for imposing of a penalty on the Client".

”ورج بالاشت نمبر 10.01 میں مذکور رقم، اور خیراتی فنڈ میں دی جانے والی وہ رقم جس کا صارف نے اپنے اوپر التزام کیا تھا اگر وہ صارف کی طرف سے ادا نہیں کی جاتی یا اس کی ادا یا یگی میں تاخیر کی جاتی ہے ۔۔۔ تو بینک بجاز عدالت میں جانے کا حق رکھتا ہے ۔۔۔ تاکہ صارف پر جرمانہ نافذ کیا جاسکے۔“

اس عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ اسلامی بینک صدقہ کی رقم کو اپنا حق سمجھتا ہے اور اس کی وصولی کے لئے کسی بھی حد تک جانے کو تیار ہے۔ تو اس رقم کو صدقہ کہنے کی پھر کیا دلیل رہ جاتی ہے؟۔

4. صدقہ ایک عبادت اور خیرات و تعاون ہے، اور تمام علماء کا اتفاق ہے کہ جو عمل تمہر عرض ہے، صرف تعاون پر منسی ہے اس میں کوئی انعام و جر نہیں کیا جاسکتا۔ مؤیدین اسلامی بینک یہ دیتے ہیں کہ یہ صدقہ بینک نے صارف پر لازم نہیں کیا بلکہ صارف نے خود اس کا التزام لیا ہے، اور اگر کوئی شخص کسی نیک کام مثلاً، صدقہ، پدیدہ وغیرہ کو اپنے اوپر لازم کرے تو وہ لازم ہو جاتا ہے جیسا کہ مالکیہ و دیگر بعض علماء نے ذکر کیا ہے۔ اس بات سے قطع نظر کہ کیا یہ دلیل درست ہے یا نہیں؟، اور کیا واقعتاً جب کوئی

شخص اپنے اوپر کوئی نیک کام لازم کر لے تو اس پر لازم ہو جاتا ہے یا نہیں؟، اور اس حوالہ سے علماء کے اختلاف سے صرف نظر کرتے ہوئے ہم اس دلیل کو اگر قبول کر بھی لیتے ہیں تو چند سوال ذہن میں ابھرتے ہیں جن کا تسلی بخش جواب نہیں مل سکا کہ:

❖ کیا مرا بھکاری کا معاهدہ بینک تیار کرتا ہے یا صارف؟۔ اگر معاهدہ بینک بناتا ہے اور تمام شرائط بینک نے پہلے سے تحریر کی ہوئی ہوتے ہیں اور صارف نے صرف دستخط کرنے ہوتے ہیں تو اس میں صارف کی رضامندی اور اتزام صرف دستخط ہی سے تصور کئے جاتے ہیں؟۔

❖ اگر صارف یہ کہے کہ میں اس صدقہ کا اتزام نہیں کروں گا تو کیا بینک اس سے مرا بھکاری کا معاهدہ کرے گا؟۔

❖ کیا بینک کا بغیر اتزام کے صارف سے معاهدے سے انکار کر دینے کو صارف پر صدقہ کے اتزام کے حوالہ سے جری تصور نہیں کیا جائیگا؟۔

❖ کیا بھی مروجہ اسلامی بینک نے کسی صارف سے اس صدقہ کے اتزام کے بغیر کوئی ایک معاهدہ بھی کیا ہے؟۔

### ④ تاخیر کی صورت میں مالی جرمانہ لگایا جاسکتا ہے؟

اگر قرضدار مالدار اور قرض ادا کرنے کی استطاعت رکھنے کے باوجود ادائیگی میں جان بوجھ کرتا خیر کا مرتكب ہو تو وہ شریعت کی نظر میں ظالم ہے۔ نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”مظلِ الغني ظلم“ ”مالدار (قرضدار) کا (ادائیگی میں) ٹال مٹول کرنا ظلم ہے“<sup>①</sup>۔ بلکہ شریعت نے اس حوالہ سے قرض خواہ کی رہنمائی بھی کی ہے کہ وہ اس صورت میں کیا کرے۔ نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”لي الواجب محل عرضه و عقوبته“ ”مالدار کا ٹال مٹول کرنا اس کی عزت اور اس پر سزا کو حلal کر دیتا ہے“<sup>②</sup>۔

لیکن تمام فقهاء کااتفاق ہے کہ یہ جرمانہ مالی نہیں لگایا جائے گا، ابن المبارک رضی اللہ عنہ اس حدیث کی توضیح میں فرماتے ہیں: ”عزت حلال ہونے سے مراد ہے کہ اس پر سختی کی جائے گی اور اس کی سزا سے مراد ہے کہ

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب الحوالات، باب الحوالۃ و هل بر جع فی الحوالۃ

<sup>②</sup> سنن أبي داؤد کتاب الاقصیۃ، باب فی الحبس فی الدین وغیرہ [حسن]

اے قید کردیا جائے گا،<sup>۱</sup> امام ابوکبر الجصاص رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: "المراد بالعقوبة هنا الحبس لأن أحد لا يوجب غيره" اس حدیث میں سزا سے مراد قید ہے کیونکہ (علماء میں سے) کسی نے بھی اس کے علاوہ کوئی اور سزا واجب نہیں کی۔<sup>۲</sup> بلکہ علماء نے اس کے برعکس بطور جرمانہ کسی بھی قسم کے مالی اضافہ کو حرام کہا ہے اور بیان کیا ہے کہ دور جاہلیت کا اصل سود بھی تھا، امام قتادہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "دور جاہلیت کا اصل سود بھی تھا کہ ایک شخص کسی کو کوئی چیززادہ پر بیچتا، جب ادا یگی کا وقت آتا اور خریدار کے پاس رقم نہ ہوتی تو وہ مطلوبہ رقم میں اضافہ کر کے اس کو مزید مهلت دے دیتا"<sup>۳</sup>۔ ابن عبد البر رحمہ اللہ، امام مالک رحمہ اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ: "دور جاہلیت کا سود یہ تھا کہ اگر ایک شخص نے کسی کو قرض دیا ہوتا اور ادا یگی کا وقت آتا تو قرض خواہ، قرضدار سے پوچھتا کہ: "ادا یگی کرو گے یا (مزید مهلت لے کر) سود ادا کرو گے؟، اگر قرضدار اس وقت ادا یگی کر دیتا تو وہ لے لیتا ورنہ اس پر سود لگا دیتا"۔<sup>۴</sup> شریعت نے قرض کے بدلہ ہر قرض کے منافع کو ناجائز کہا ہے، اس بارے میں ایک حدیث بھی ذکر کی جاتی ہے کہ: "کل قرض جر منفعة فهو ربا" "ہر وہ قرض جس سے قرض خواہ کو کوئی فائدہ ملے وہ سود ہے"<sup>۵</sup>۔ یہ حدیث اگرچہ ضعیف ہے لیکن اس معنی میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے صحیح آثار منقول ہیں، ابن القیم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: "ہر وہ قرض جس میں اضافی رقم کا مطالبہ ہو وہ سود اور حرام ہے بغیر (علماء کے) کسی اختلاف کے، اور اس حوالہ سے ابی بن کعب، ابی عباس اور ابی مسعود رضی اللہ عنہم سے صحیح آثار منقول ہیں"۔ اسی طرح اس کی حرمت پر اجماع کو ابن المنذر رضی اللہ عنہ نے بھی ذکر کیا ہے فرماتے ہیں:

اجمعوا على أن المسلط إذا شرط على المستسلف زيادة أو هدية

فأسلف على ذلك: أنأخذ الزيادة على ذلك ربها

"اس بات پر تمام علماء کا اجماع ہے کہ جب قرض دینے والا، قرض لینے والے پر یہ

<sup>۱</sup> سنن أبي داؤد، 3628، أيضاً <sup>۲</sup> أحكام القرآن للجصاص ص 647 <sup>۳</sup> تفسير القرطبي 3/67

<sup>۴</sup> الاستذكار 20/259 <sup>۵</sup> سنن البيهقي 5/351-350

شرط لگائے کہ وہ اسے بڑھا کر دے گا، یا کوئی ہدیہ دے گا اور اس شرط پر وہ اسے  
قرضہ دے تو اس کا یہ زائد رقم لینا سودہ ہے۔<sup>①</sup>

ڈاکٹر نزیر حماد لکھتے ہیں: ”خلافت راشدہ سے لے کر خلافت عثمانی کے اختتام تک اس مالی جرمانہ کا کوئی  
حکم ہم تک نہیں پہنچا، جبکہ یقیناً اس پوری مدت میں بہت سی تاخیر اور ٹال مثول کا سامنا رہا ہوگا، لیکن تغیری کی  
بنیاد پر جس و قید و دیگر سزاویں کے احکامات صادر ہوئے لیکن اس مالی جرمانہ کا کوئی حکم کتب فقہ میں مذکور  
نہیں۔“<sup>②</sup>

## 5۔ بینک کا صدقہ سے منفعت حاصل کرنا

اگر ایک لمحہ کے لئے یہ مان بھی لیا جائے کہ یہ صدقہ جائز ہے تو یہ بات تو طے ہے کہ اس صدقہ سے بینک کا  
کوئی منفعت حاصل کرنا قطعی حرام ہے، اس کا اقرار خود مفتی تقی عثمانی صاحب اور دیگر علماء نے بھی کیا ہے اور  
یہی بات المعايير الشرعية میں بھی تحریر ہے جیسا کہ پہلے گزر چکا۔ لیکن اگر عملی طور پر بینک کے معاملات  
کی جانب دیکھا جائے تو ہمیں نظر آتا ہے کہ اسلامی بینک اس سے اگر مادی نصیح معنوی منفعت ضرور حاصل  
کرتا اس کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ:

◆ یہ صدقہ جہاں خرچ کیا جاتا ہے وہاں بینک ہی کی تشہیر کی جاتی ہے۔

◆ بہت سی کافرنزہ میں اور ذرائع ابلاغ میں یہ بات ذکر کی جاتی ہے کہ فلاں اسلامی بینک نے اس سال  
انتہی روپے خیراتی کاموں پر خرچ کئے جس سے بینک کو نیک نامی کی منفعت حاصل ہوتی ہے۔

◆ یہ صدقہ جن اداروں کو دیا جاتا ہے انہیں بھی اس بات کا پابند کیا جاتا ہے کہ وہ اپنا اکاؤنٹ اسی بینک میں  
کھلوا سکیں۔

یہ اور اسی قسم کے دیگر مادی و معنوی فوائد ہیں جنہیں اسلامی بینک ان نام نہاد صدقات سے حاصل کرتا  
ہے۔ کیا یہ منفعت کا حصول اس کے لئے جائز ہے؟

### ۶۷ سودی بینکوں کے قلم اور استھمال کے لئے شرعی دلیل کی فراہمی

اس صدقہ کے حامی علماء کو چاہئے تھا کہ اگر ایسا صدقہ لگانا تھا تو کم از کم اس کے لئے دلائل فراہم کرتے وقت اتنا ضرور خیال کر لیا جاتا کہ کہیں ان دلائل کا سہارا سودی بینک نہ لیں، کہ جن کی مخالفت میں اسلامی بینکنگ کی پوری مارکیٹ قائم ہے، لیکن اتنے زور و شور سے دلائل دئے گئے اور بودے دلائل کا اتنا ڈھیر لگا دیا گیا اور اتنی بحوث لکھ دی گئیں کہ سودی بینکوں کو اپنا ظلم و استھمال شرعی سانچہ میں ڈھانا آسان ہو گیا۔ اسی لئے کہا جاتا ہے کہ ”عذر گناہ بدتر از گناہ“۔

### نام نہاد صدقہ و جرمانہ کا صحیح حقیقی مقتاہل

﴿ مروجہ اسلامی بینکوں کو چاہئے کہ وہ کسی صارف سے معاہدہ کرنے سے پہلے اس کی حقیقی مالی استعداد کا علم ضرور حاصل کریں تاکہ ادا یگی میں تاخیر سے بچنا ممکن ہو۔ ﴾

﴿ صارف سے ادا یگی میں تاخیر کی صورت میں کسی بھی عملی اقدام سے پہلے تنگدست اور مالدار میں فرق ضرور رکھا جائے۔ تنگدست و شخص ہے جس کے پاس موجود قم اس کی اور اس کے خاندان کی کفالت سے زائد نہ ہو۔ ایسا تنگدست شریعت کی نظر میں مہلت کا مستحق ہے، بلکہ اکثر علماء کے نزد یہ اسے مہلت دینا واجب ہے۔ ﴾

﴿ اگر صارف قرض ادا کرنے کی صلاحیت رکھنے کے باوجود تاخیر کرتا ہے تو اس پر مالی جرمانہ کے علاوہ اور کوئی بھی سزا دی جاسکتی ہے۔ ﴾

﴿ ایسے معاملہ میں بینک کے لئے یہ بھی جائز ہے کہ وہ صارف پر یہ شرط لگائے کہ ادا یگی کی صلاحیت ہونے کے باوجود تاخیر کی صورت میں اسے باقی ساری اقساط ایک ساتھ ادا کرنی ہوں گی۔ ﴾

﴿ اسی طرح بینک ادا یگی میں تاخیر کی صورت میں بیچ فتح کرنے کا بھی مجاز ہے اور اسے یہ شرعی حق حاصل ہے کہ جو چیز اس نے صارف کو پہنچی تھی وہ اس سے واپس لے کر اس کی ادا کردہ قم لوٹا دے۔ ﴾

### خلاصہ کلام

- اسلامی بینکوں میں رانچ مرابحہ میں بہت سی شرعی قباحتیں موجود ہیں جو مروجہ مرابحہ کے "رنچ" (Markup) کو سودی بینکوں کے "ربا" (Interest) کی مانند کر دیتی ہیں۔ ان شرعی قباحتوں میں:
- ❶ بینک کا صارف سے مرابحہ کی ابتداء میں لیا جانے والا وعدہ حس کا قانوناً انتظام کرایا جاتا ہے۔ جو مروجہ مرابحہ کو "یبع مala yimlik" "جیسی منوع یبع کے حکم میں داخل کر دیتا ہے۔
  - ❷ بینک کا مرابحہ میں مطلوبہ سامان کی خریداری کے لئے صارف ہی کو کمیل مقرر کرنا۔ جو اس معاملے کو سودی تمویل سے مشابہ کر دیتا ہے۔
  - ❸ بینک کا مروجہ مرابحہ میں منافع کا شرح سود کے ذریعہ تعین کرنا۔
  - ❹ اتساط کی ادائیگی میں تاخیر کی صورت میں صارف پر لگایا جانے والا جرمانہ جسے صدقہ کا نام دیا جاتا ہے۔ یہ وہ بنیادی شرعی قبائیں ہیں جن کی موجودگی میں کسی مزعمہ اسلامی بینک سے معاملہ کرنا حرام ہوتا ہے۔

### مرابحہ! اسلامی بینک پر ایک سوالیشان؟

اسلامی بینکنگ کے آغاز کی بنیاد اس بات پر رکھی گئی تھی کہ اسلامی بینک سودی بینک کی طرح صرف تمویل پر منافع حاصل نہیں کریں گے، بلکہ ان کا اصل کام تجارت ہوگا، وہ صرف ایک مالیاتی ادارہ کی حیثیت سے کام نہیں کرے گا جو لوگوں سے پیسہ لے کر آگے فراہم کرے۔ بلکہ وہ ایک حقیقی تجارتی ادارہ ہوگا جو کہ سرمایہ داروں سے شراکت داری کی بنیاد پر سرمایہ لے کر تجارت میں لگائے گا اور یہ شراکت داری نفع نقصان دونوں میں ہوگی، جہاں تک مرابحہ اور اجارہ کا تعلق ہے، یہ معاملات انتہائی ہلکی سطح پر جاری رکھیں جائیں گے، تاکہ تمویل کی ضروریات کو بھی پورا کیا جاسکے۔ بلکہ حقیقت یہ ہے کہ مرابحہ خود بھی کوئی مثالی طریقہ تمویل (Mode of Financing) نہیں، جیسا کہ مفتی تقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں: "یہ بات کسی صورت نظر انداز نہیں کرنی چاہئے کہ مرابحہ اصل کے اعتبار سے طریقہ تمویل نہیں۔ یہ تو صرف سود سے بچنے کا ایک وسیلہ اور حیلہ ہے۔ ایسا مثالی ذریعہ تمویل نہیں جو اسلام کے

معاشری مقصد کی تکمیل کرتا ہو۔<sup>①</sup> یعنی اس کا استعمال ایک حیلہ کے طور پر کرنا چاہئے، دوسرا سے الفاظ میں اس کا استعمال انتہائی ضرورت کے وقت میں کرنا چاہئے اور جہاں اس سے بچنا ممکن ہو بچنا چاہئے، اس تناظر میں تو مرا بحکم کا استعمال اسلامی بینکوں میں انتہائی کم ہونا چاہئے تھا۔

لیکن موجودہ حقائق اس کے بالکل بر عکس ہیں، تقریباً تمام اسلامی بینکوں کا اصل کاروبار اب مرا بحکم ہی رہ گیا ہے، کیونکہ یہ سودی بینکنگ کے مزاج کے قریب ہے، اور جہاں پر تھوڑا سافر قہقہہ ہے، تھوڑا سا خطرہ ہے، وہاں مزید حیلوں کا سہارا لے کر بالکل ہی سودی صورت کے مطابق بنایا گیا ہے، تاکہ بازار سود میں لوٹ پوٹ ہونے والی عالمی معیشت میں جہاں کچھ لوگ اپنادامن سود سے محفوظ رکھنے کی کوشش کر رہے ہیں انہیں بھی اسلامی نام سے دھوکہ دے کر، سودی پراؤٹ کٹ پر اسلام کا لیبل لگا کر بیچ دیا جائے۔

یہی وجہ ہے کہ اسلامی بینکوں کے پرزور حامی اور بانیوں میں شمار ہونے والے علماء اور تاجر حضرات بھی اب اس حقیقت کو مانتے لگے ہیں کہ اسلامی بینکنگ کو جس مزاج پر چلانے کا تہیہ کیا گیا تھا وہ اس میں ناکام ہو چکے ہیں۔ بطور مثال دو قول درج ذیل ہیں:

### • علامہ یوسف قرقاوی

جو کہ معروف عالم دین ہونے کے ساتھ ساتھ اسلامی بینکنگ کے پرزور حامی بھی ہیں اور قطر اسلامی بینک اور فیصل اسلامی بینک کے شریعہ بورڈ کے چیئرمین ہیں کہتے ہیں:

"أَنَّ الْمَرَابِحَةَ هِيَ قُرْيَيْهٌ مِنَ التَّمْوِيلِ الرَّبُويِّ"<sup>②</sup> مشیراً إِلَى أَنَّهُ لِلأَسْفِ أَصْبَحَتِ المَصْرُفَيْهُ الْإِسْلَامِيَّهُ سَجِينَهُ لِلْمَرَابِحَهُ وَأَصْبَحَتِ 95 فِي المائَهِ مِنْ عَمَليَاتِهَا فِي الْمَرَابِحَهُ - بحسب تقدیر اته"

"مرا بحکم سودی تمویل کے بہت قریب ہے اور افسوس ہے کہ اسلامی بینک مرا بحکم کے "قیدی" بن گئے ہیں، اور میرے اندازے کے مطابق اسلامی بینکوں کے تمام معاملات میں مرا بحکم کی

<sup>①</sup> اسلامی بینکاری کی بنیادیں، ص 108

نسبت 95 فیصد ہے۔ ①

## 2 ڈاکٹر صاحبِ کامل

جو اسلامی بینکوں کی جزوں کو نسل کے سربراہ، اور البر کہ اسلامی بینک اور اردن اسلامی بینک کے بانی ہیں  
کہتے ہیں:

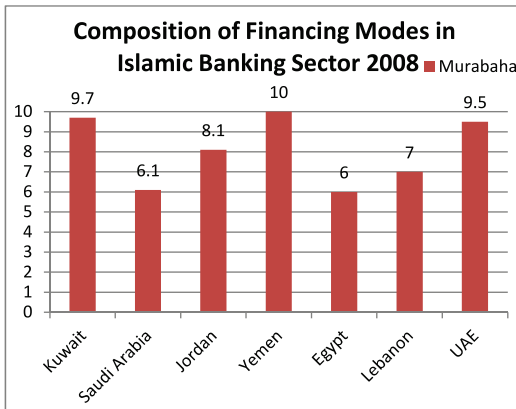
"بشرنا الناس بأن [المصرف الإسلامي سيقود الأمة] نحو التنمية الاقتصادية  
وزيادة المصادر وتشغيل العاطل وتأهيل العاجز، ولكن أقول بكل الصدق  
والتجدد: أنناأخذنا مفهوم البنك [الربوي]، ولم نستطع أن نتجاوز نمط  
الوساطة المالية؛ فأصبحت الصيغ الاستشارية المفضلة لدى البنك الإسلامي  
هيجيئاً بين القرض والاستثمار يحمل معظم سمات القرض الربوي وعيوب  
نظام الرأساني الغربي ويعجز عن إبراز معالم الاستثمار الإسلامي المبني على  
المخاطرة وعلى الاستشرافية." ②

"اسلامی بینکنگ کے آغاز میں ہم نے لوگوں کو یہ خوبخبری دی تھی کہ اسلامی بینک اس امت کو  
اقتصادی ترقی، ذرائع آمدنی میں اضافہ، بے روزگار کو روزگار اور عاجز کو باصلاحیت بنانے کی  
جانب گامزن کرے گا، لیکن اب میں بالکل سچائی اور غیر جانبداری سے کہتا ہوں کہ: ہم نے سودی  
بینکوں کا ہی مفہوم اپنالیا ہے، ہم ایک درمیانی مالی واسطہ کی حیثیت سے آگے ہی نہ بڑھ سکے، اور  
اب اسلامی بینکوں کا سب سے پسندیدہ طریقہ سرمایہ کاری، قرض اور سرمایہ کاری کا دوقلنی نسل کا پچ  
ہے، جس میں سودی قرض کی اکثر علمات بھی ہیں اور مغربی سرمایہ دارانہ نظام کی خامیاں بھی ہیں،  
اور یہ اسلامی بینک اسلامی سرمایہ کاری کی اکثر صفات کے اظہار سے لاچار ہے جو کہ مخاطرات اور  
حقیقی سرمایہ کاری پر منسی ہے۔"

یہ دو اقوال ہی عبرت کے لئے کافی ہیں، یہ ان افراد کا اعتراف ہے جو کہ نہ صرف اسلامی بینک کے  
بھرپور مؤیدر ہے ہیں، بلکہ اسلامی بینکوں میں اعلیٰ عہدوں پر فائز ہیں اور اسلامی بینکوں کے معاملات سے

بہت اچھی طرح سے واقف ہیں۔

جو باقی ان حضرات نے کہی ہیں وہ حقیقت ہے، اور درج ذیل دو چارٹ اس کے آئینہ دار ہیں۔  
 درج ذیل پہلا چارٹ عالمی بینک (World Bank) کی جانب سے تیار کردہ ہے جسے سلیمان سید علی نے تیار کیا ہے۔ ① اس چارٹ میں سات اسلامی ممالک میں اسلامی بینکنگ کے معاملات کا تناسب ذکر ہے۔ ہم نے صرف مراجحہ کا تناسب ذکر کیا ہے۔ اس چارٹ میں واضح دیکھا جاسکتا ہے کہ اسلامی بینکوں میں مراجحہ کا تنازی زیادہ ہے، حتیٰ کہ بعض ممالک میں جیسے یمن میں اسلامی بینکوں کا سو فیصد معاملہ صرف مراجحہ ہی ہے، اور بعض ممالک جیسے کویت اور متحده عرب امارات میں یہ تناسب 90 فیصد سے زیادہ ہے۔ واضح رہے کہ یہ جائزہ رپورٹ 2008ء میں تیار کی گئی تھی، گزشتہ چار سالوں میں یقیناً اس تناسب میں اضافہ ہی ہوا ہے کی نہیں۔



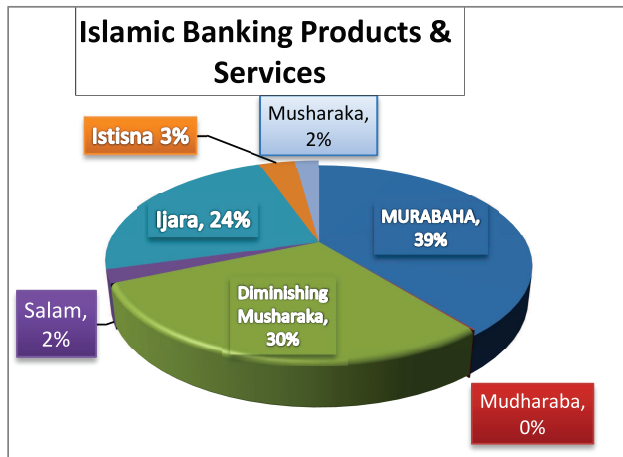
دوسرے چارٹ اسٹیٹ بینک پاکستان کے اسلامی بینکنگ ڈیپارٹمنٹ کا تیار کردہ ہے جس میں پاکستان کے اسلامی بینکوں کے معاملات کا فیصدی تناسب ذکر کیا گیا ہے، یہ رپورٹ بھی 2008ء کی تیار کردہ ہے۔ ② اس رپورٹ میں پاکستان کے اسلامی بینکوں کے معاملات کا فیصدی تناسب ذکر کیا گیا ہے، جس میں یہ واضح ہے کہ اسلامی بینکوں میں ذرائع تمویل (Modes of Financing) یعنی مراجحہ، اجراء اور مشارکہ تنائصہ کا تناسب بینک کے باقی دیگر تمام معاملات کے میں چوتھائی سے بھی زیادہ ہے یعنی تقریباً 90%

① Islamic Banking in the Mena Region, Salman Syed Ali (page 18)

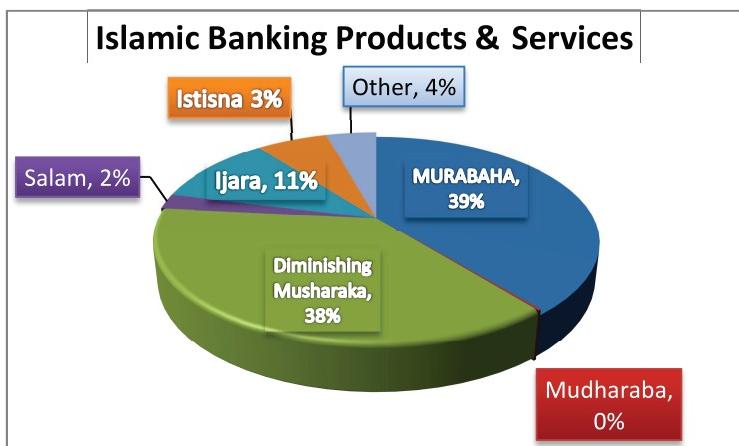
② Handbook of Islamic Banking Products & Services (page : 4)

فیصل!۔ اور نفع و نقصان کی شرائیت داری جس کی بنیاد پر اسلامی بینک وجود میں آیا تھا اس کا تناسب صرف 2

فیصل ہے اور اس میں بھی مضاربہ کا کوئی حصہ نہیں!۔



اسی طرح ایک اور رپورٹ جو اسٹیٹ بینک کے اسلامی بینکنگ ڈپارٹمنٹ نے سال 2012ء میں ستمبر کے مہینہ میں جاری کی، جس میں اسلامی بینکوں کی سال 2012ء کی تیسری سماں ہی جو کہ جولائی تا ستمبر ہے کا جائزہ لیا گیا۔ اس رپورٹ کے اعداد و شمار بھی گزشتہ اعداد و شمار سے زیادہ مختلف نہیں ہیں ۔ ①



① Islamic Banking Bulletin , September 2012 , SBP (page 11)

محلّاصہ کلام پر

اسلامی بینک کے قیام کا بنیادی مقصد معاشرہ کو سودا اور عوام کو مالی ظلم و استھان سے بچانا اور اسلامی معاشی نظام کے نفاذ کی سنبھال کو ششیں کرنا تھا۔ اسی لئے ابتداء میں علماء نے یہ طے کیا تھا کہ اسلامی بینک مصادر بہ اور مشارک کہ جیسے شراکت داری والے معاملات کی طرف زیادہ توجہ دے گا، اور چونکہ ابتداء میں اسلامی بینک کو مشکلات کا سامنا تھا اس لئے مرا بحکم اور اجارہ کو عبوری دور کے لئے اسلامی بینکاری نظام میں شامل کیا گیا تھا بلکہ کئی علماء نے اس کی عبوری دور کے لئے بھی اجازت نہیں دی تھی۔ اب اسلامی بینک اپنے ابتدائی دور سے گزر کر پختہ دور تک پہنچ چکا ہے، ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ جن بینکوں نے مرا بحکم ابتدائی طور پر عبوری نظام کی حیثیت سے اپنایا تھا وہ بتدریج اس کو ختم کر کے مصادر بہ اور مشارک کی جانب آتے، لیکن صورتحال اس کے بالکل بر عکس ہے، جیسا کہ گزشتہ صفحات میں اس کی وضاحت کی جا چکی ہے۔ اسلامی بینکوں نے اب مرا بحکم، اجارہ اور مشارک کے متاثر کے متناقصہ ہی کو سب کچھ سمجھ لیا ہے، بلکہ اس میں سودا کا شاہراہ بھی ہے، صارف کا استھان بھی، سودی حلیہ بھی اور مشکوک معاملات بھی!، اب ایسے نظام سے یہ توقع رکھنا کہ یہ معاشرہ کو اسلامی معاشی نظام کی جانب لے کر جائے گا بالکل عبث اور بیکار ہے، خصوصاً اب بلکہ اس نظام کو تقریباً ایک تہائی صدی سے زیادہ بلکہ نصف صدی گزر بچکی ہے۔ اس لئے جو علماء اب بھی اس نظام کے حامی ہیں انہیں چاہئے کہ یا تو اس نظام کی اصلاح کے لئے انقلابی اقدامات اٹھائیں یا پھر اس نظام کو یہ سمجھ کر جائز نہ کہیں کہ یہ نظام ابھی اپنی ابتدائی عمر سے گزر رہا ہے اس لئے اسے وقت دیا جائے!۔ بلکہ ہماری نظر میں مروجہ مرا بحکم اور سودی بینکوں کا سودی قرضہ ایک ہی چیز کے دونام ہیں، بلکہ اس سے بھی کڑوی حقیقت تو یہ ہے کہ صارفین کے لئے سودی بینک، اسلامی بینکوں سے کہیں زیادہ حرم دل واقع ہوئے ہیں۔

## مرجوہ احbarہ کی شرعی حیثیت

اجارہ عربی زبان کا لفظ ہے اور اس کا مطلب ہے اجرت دینا۔

فقہاء کی اصطلاح میں: اجارہ سے مراد ایسا معاہدہ ہے جس میں ایک معین چیز کے مخصوص فائدہ کو محدود و مدت تک معلوم عوض کے بدلہ دیا جائے، یا کسی عمل کے بدلہ عوض ادا کیا جائے۔<sup>①</sup>

اس کی مثال یوں ہے کہ: ایک شخص اپنا گھر کسی کو محدود و مدت تک رہائش کے لئے دے اور اس کے عوض اس سے کرایہ وصول کرے جو کہ دونوں فریقین کے علم میں ہو۔

### مروجہ احbarہ کی صورت

اسلامی بینکوں میں کیا جانے والا اجارہ، شرعی اجارہ سے صورت میں کافی مختلف ہے، اسے اجارہ المنتهیہ بالتملیک (Purchase Hire) کہتے ہیں۔ یعنی کرایہ کا ایسا معاہدہ جس کے آخر میں چیز کی ملکیت کرائے دار کو منتقل ہو جائے۔ اجارہ کی یہ صورت فقهاء نے ذکر نہیں کی اور نہ ہی اس طرح اجارہ کا تصور فقهاء نے دیا بلکہ (Purchase Hire) کا آغاز ہی اسلامی سرزی میں پڑھیں ہوا، اس کا آغاز سب سے پہلے امریکہ میں 1905ء میں ہوا۔<sup>②</sup> بعد میں اسے سودی بینکوں نے (Leasing Contract) کے نام سے ترویج دی، اور اسی صورت کو معمولی تبدیلیوں کے ساتھ اسلامی بینکوں میں اجارہ کے نام سے شروع کیا گیا۔ اس معاہدہ کا بنیادی مقصد کسی چیز کو کرایہ پر دینا نہیں ہے، بلکہ اس چیز کو فروخت کرنا ہے، اور خریدنے والا اس چیز کی قیمت اقساط میں ادا کرتا ہے، جبکہ اس کی ملکیت بینکے والے کے پاس رہتی ہے، اور بظاہر معاہدہ کرایہ کا کیا جاتا ہے، خرید و فروخت کا نہیں۔ اسلامی بینکوں میں اجارہ کے ذریعہ (Car Financing) اور (Home Financing) کیجا تی ہے۔

<sup>①</sup> الروض المربع شرح زاد المستقنع، ص 318 اور حاشیہ ابن عابدین 9/6-7

<sup>②</sup> Wikipedia, (Hire – Purchase)

### مروجہ اجارہ میں ملکیت کے انتقال کی صورتیں

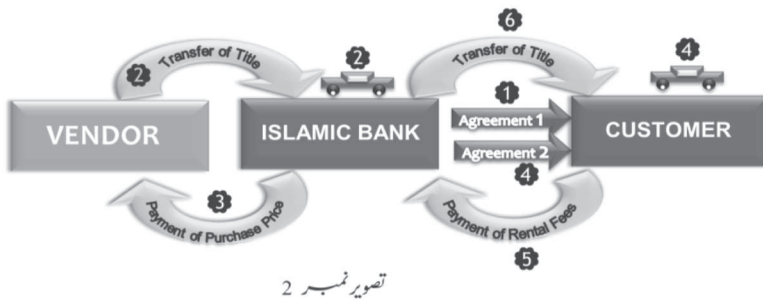
اسلامی بینکوں میں کئے جانے والے اجارہ کے معاملے میں گاڑی یا گھر کی ملکیت پہلے بینک حاصل کرتا ہے پھر اسے صارف کو کرایہ پر دیتا ہے، کرایہ کی مدت کے اختتام پر ملکیت منتقل کرنے کی کئی صورتیں اسلامی بینکوں میں رائج ہیں۔ جن میں سب سے زیادہ عام صورتیں یہ ہیں:

- 1 کرایہ کی مدت کے اختتام پر کرایہ کو ہی قیمت تصور کر کے چیز کی ملکیت صارف کو منتقل کرنا۔ یعنی کرایہ کا معاملہ اور پھر بغیر کسی الگ معاملہ کے ملکیت کی منتقلی۔
- 2 بینک اپنے صارف سے یہ وعدہ کرتا ہے کہ اگر اس نے مقررہ مدت تک کرایہ ادا کیا تو بینک اسے مذکورہ چیز ہدیہ کر دے گا۔ یعنی کرایہ کا معاملہ اور اس معاملہ میں ہدیہ کا وعدہ۔
- 3 بینک اپنے صارف سے یہ وعدہ کرتا ہے کہ اگر اس نے مقررہ مدت تک کرایہ ادا کیا تو بینک اسے مذکورہ چیز الگ معاملہ کر کے نمائشی قیمت کے بدلہ پیچ دے گا۔ یعنی کرایہ کا معاملہ اور اس معاملہ میں بیچنے کا وعدہ۔

اول الذکر صورت بالاتفاق حرام ہے اور اس پر مجتمع فقہاء اسلامی اور پیغمبر علماء سعودی عرب کا فتوی بھی ہے، کیونکہ اس میں ایک ہی چیز پر بیک وقت دو معاملہوں کو ملا دیا گیا ہے، جس سے بہت سی شرعی خلافتیں جنم لیتی ہیں، اور اب یہ صورت اسلامی بینکوں میں موجود نہیں ہے۔

### مروجہ اجارہ کی صورت تصویر نمبر 2 میں ملاحظہ کریں

#### Ijarah



وضاحت:

- ❶ صارف، بینک سے معاہدہ کرتا ہے کہ وہ بینک سے مطلوبہ سامان (گھر، گاڑی) کرایہ پر حاصل کرے گا، اور اس کے لئے بطور حمانت (Security) مخصوص رقم بینک میں جمع کرتا ہے۔
- ❷ بینک مطلوبہ سامان یا تو خود خریدتا ہے یا پھر صارف کو اپناوکیل بناتا ہے اور صارف بینک کی طرف سے مطلوبہ سامان خریدتا ہے۔
- ❸ بینک مطلوبہ سامان کی قیمت فروخت کنندہ کونقداد کرتا ہے۔
- ❹ صارف بینک سے اجارہ کا معاہدہ کر کے گاڑی حاصل کرتا ہے۔
- ❺ صارف مخصوص مدت تک بینک کو کرایہ ادا کرتا ہے، یہ کرایہ عموماً (LIBOR) یا (KIBOR) سے منسلک ہوتا ہے۔
- ❻ کرایہ کی مدت ختم ہونے کے بعد درج بالا انتقال ملکیت کی صورتوں میں سے کسی ایک صورت کے ذریعہ چیز کی ملکیت صارف کو منتقل ہو جاتی ہے۔

### مروجہ اجارہ اور شرعی اجارہ میں کیمی بینادی فرقہ ہے

- ❶ شرعی اجارہ میں مطلوبہ سامان مؤجر (کرایہ لینے والا) کی ملکیت ہوتا ہے اور اس کے پاس موجود ہوتا ہے، جبکہ مروجہ اجارہ میں مطلوبہ سامان بینک کے پاس موجود نہیں ہوتا بلکہ وہ بعد میں خرید کر اسے صارف کے حوالہ کرتا ہے۔
- ❷ شرعی اجارہ میں مؤجر کا مقصود سامان کی ملکیت اپنے پاس رکھ کر صرف اس کی مخصوص منفعت کو کرایہ پر دینا ہے، اور مستأجر (کرایہ دار) کا مقصد بھی سامان کے عین کا حصول نہیں بلکہ اس کی منفعت کا حصول ہوتا ہے، جبکہ مروجہ اجارہ میں بینک کا مقصود صرف منفعت کو کرایہ پر دینا نہیں ہوتا بلکہ سامان بیچنا ہوتا ہے، اور صارف کا مقصد بھی کوئی مخصوص منفعت کا حصول نہیں بلکہ سامان کی ملکیت کا حصول ہوتا ہے۔

### مروجہ اجارہ، درحقیقت اجارہ ہے یا نہ

شرعیت کا قانون ہے کہ ”العبرة في العقود بالمقاصد والمعانى لا بالألفاظ والمبانى“، کہ شرعی

رو سے معاملات میں مقاصد کا اعتبار کیا جاتا ہے، ظاہری الفاظ کا نہیں۔ مروجہ اجارہ میں اسلامی بینکوں کا مقصود سامان کی فروخت ہوتا ہے اور صارف کا مقصود سامان خریدنا ہوتا ہے، ظاہری معاملہ کرایہ داری کی بنیاد پر طے کیا جاتا ہے، اور کرایہ بھی چیز کی قیمت کے حساب سے متعین کیا جاتا ہے۔ ڈاکٹر ابراہیم ابواللیل کہتے ہیں: ”یہ معاهدہ دراصل قسطوں پر بیع کی نئی شکل ہے“<sup>①</sup>، اسی طرح دیگر کبار اہل علم بھی اسی کے قائل ہیں کہ یہ اجارہ نہیں بیع ہے، ان میں سلیمان بن ترکی التر کی<sup>②</sup>، شیخ عبد اللہ محمد عبد اللہ<sup>③</sup>، شیخ دہیان محمد الدہیان<sup>④</sup> شامل ہیں، اسی طرح بعض ممالک کے قوانین میں بھی اسے بیع ہی تصور کیا گیا ہے جیسا کہ مصر کا شہری قانون<sup>⑤</sup> اور کویت کا تجارتی قانون<sup>⑥</sup>۔ اسی لئے مروجہ اجارہ کو (Ijarah Financing) اور (Ijarah Loan) کہا جاتا ہے، اور اسی لئے کوئی ایک اسلامی بینک بھی مروجہ اجارہ کے تحت دی گئی چیز کی واپسی کا تقاضہ نہیں کرتا، اب چونکہ مقصد چیز کی بیع ہے لہذا مروجہ اجارہ پر، کرایہ داری کے احکامات لاگو نہیں ہوں گے بلکہ بیع کے احکامات کا اطلاق کیا جائے گا۔ اور اجارہ کی مکمل صورت کا جائزہ لینے سے صاف محسوس ہوتا ہے کہ یہ دراصل اقساط پر چیز کی فروخت ہے جسے اجارہ کا نام دیا گیا ہے۔

### اسلامی بینک قسطوں پر چیز کی فروخت کا طریقہ کاریکوں اختیار نہیں کرتے؟

یہ ایک بہت اہم سوال ہے کہ جب مروجہ اجارہ میں قسطوں پر فروخت کے طریقہ سے بہت حد تک مماشلت ہے اور مروجہ اجارہ میں اصل مقصد بھی چیز کی فروخت ہی ہے تو پھر اتنا حلیہ کر کے اجارہ اور بیع کو ملانے کی کیا ضرورت ہے؟ اسلامی بینک، اسے بیع التقسيط ہی کیوں نہیں کہہ دیتا اور اپنی اور صارف کی حیثیت کو مالک اور کرایہ دار کے بجائے، فروخت کنندہ اور خریدار کی حیثیت سے متعارف کیوں نہیں کرتا؟۔ اس کا آسان اور سیدھا ساجواب یہ ہے کہ، تاکہ بینک سامان قسطوں پر فروخت کرنے کے باوجود بھی

<sup>①</sup> البيع بالتقسيط والبيع الاتهانية الأخرى، ص: 315-317

<sup>②</sup> مجلة مجمع الفقه الإسلامي، العدد الخامس/ 2599 <sup>③</sup> البيع بالتقسيط، ص: 195

<sup>④</sup> الإجارة المنتهية بالتمليك ص: 2 <sup>⑤</sup> القانون المدنى المصرى، شق نمبر 430

<sup>⑥</sup> القانون التجاري الكويتي، شق نمبر 140

سامان کی ملکیت اپنے پاس رکھے اور اسے کامل اطمینان رہے، اور وہ ہر قسم کے نقصان سے محفوظ رہے، وہ اس طرح کہ:

﴿اجارہ میں کرایہ دار سامان کا مالک نہیں ہوتا، اگر کسی موقع پر کرایہ دار، کرایہ ادا کرنے سے عاجز ہو تو بینک اس سے اپنا سامان واپس لے سکتا ہے، اور اس سے جو رقم بینک نے وصول کی تھی وہ چونکہ کرایہ تھا اس لئے بینک اسے واپس نہیں کرتا کیونکہ صارف اس کرایہ کے عوض منفعت حاصل کر چکا ہے، اور اجارہ فتح ہونے کی صورت میں مؤجر کرایہ واپس نہیں کرتا، جبکہ قسطوں پر فروخت کی صورت میں سامان کی ملکیت صارف کو مل جانے کے بعد اگر صارف اقساط ادا نہ کر سکے اور وہ تنگ دست ہو تو شرعی طور پر بینک اس پر جرم نہیں لگا سکتا اور نہ ہی وہ سامان زبردستی واپس لے سکتا ہے، اور اگر سامان واپس لے تو شرعی اور قانونی طور پر بینک پر یہ واجب ہوتا ہے کہ صارف کی ادا کردہ رقم میں سے سامان کے استعمال کے برابر رقم منہما کر کے باقی رقم صارف کو واپس کرے۔﴾

﴿مروجہ اجارہ میں بینک سامان کی انشورنس کرتا ہے اور سامان تلف ہو جانے کی صورت میں انشورنس سے حاصل شدہ رقم کا سامان کے مالک ہونے کی حیثیت سے قانونی حقوق اٹھاتا ہے، جبکہ صارف چونکہ صرف کرایہ دار ہے اس لئے وہ خالی ہاتھ رہتا ہے، اور دوسری طرف سامان (گھر، گاڑی) پر لگنے والے لیکن، اور سامان (مثلاً گاڑی) کے خراب ہونے کی صورت میں درستگی وغیرہ کے اخراجات کو ”جاری اخراجات“ (Running Expenses) کہہ کر بینک صارف کے ناتواں کندھوں پر ڈال دیتا ہے۔﴾

﴿شرعی اجارہ میں بعض صورتوں میں کرایہ دار سے کرایہ معاف ہو جاتا ہے جب کرایہ دار کو سامان کی مخصوص منفعت حاصل نہ ہو، مثال کے طور پر اگر اس نے گھر کرایہ پر حاصل کیا اور گھر پر کسی نے جبراً اقتضہ کر لیا تو ایسی صورت میں چونکہ اسے گھر کی مطلوبہ منفعت حاصل نہیں، اس لئے وہ کرایہ ادا نہیں کرتا، لیکن مروجہ اجارہ میں چونکہ بینک صارف کو گھر کرایہ پر نہیں دے رہا ہوتا بلکہ درحقیقت پچ رہا ہوتا ہے اس لئے وہ بہر صورت صارف سے ماہانہ رقم وصول کرتا رہتا ہے، چاہے صارف کو منفعت حاصل ہو یا نہیں۔﴾

صارف چونکہ کرایہ دار ہے اس لئے وہ یہ سامان (مشلاً گھر) کسی کو پیچ نہیں سکتا، جبکہ بینک چونکہ مالک مکان ہے اس لئے وہ جب چاہے کسی کو بھی وہ سامان پیچ سکتا ہے، اور صارف اس پر اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں رکھتا۔

الغرض کہ اسلامی بینک اجارہ اور بیع کے ملاب سے بننے والے مروجہ اجارہ میں ہر جائز و ناجائز فائدہ سمجھنے کی کوشش کرتا ہے اور یہ اس اجارہ کی حقیقت ہے جسے اسلامی بینک سودی بینکوں کے لیز نگ (Leasing Contract) کا مقابل قرار دیتے ہیں۔

### مروجہ اجارہ میں شرعی اعتراضات

(پہلا اعتراض) بینک کا صارف سے وعدہ لینا کہ وہ مطلوبہ سامان کو بینک سے کرایہ پر حاصل کرے گا۔ یہ بالکل اسی وعدہ کی طرح ہے جو مروجہ مراہجہ کے (Master Murabaha Facility Agreement) میں بینک صارف سے لیتا ہے، اور مزید اطمینان کے لئے مخصوص رقم سیکیورٹی کے طور پر بھی لی جاتی ہے۔ اس حوالہ سے گزشتہ صفحات میں تفصیل گزر چکی ہے کہ اگر صارف پر اس وعدہ کے ایفا کو قانوناً لازم کیا جاتا ہے تو اس سے معاملہ ناجائز ہو جاتا ہے، کیونکہ اس وعدہ کی وجہ سے معاهدہ منعقد ہو جاتا ہے اور بعد میں الگ سے جو اجارہ یا مراہجہ کا معاهدہ کیا جاتا ہے وہ مخفی دھلاوا ہے، کیونکہ جس ایگر یہ نٹ میں صارف سے پہلے ہی وعدہ لے لیا گیا ہے اسی میں مطلوبہ سامان کی تفصیلات، کرایہ کا تعین، ادا یا گی کا طریقہ کارٹے کر لیا جاتا ہے، جبکہ ابھی بینک نے مطلوبہ سامان حاصل نہیں کیا ہوتا۔ اور بیع کی طرح اجارہ میں بھی یہ شرط ہے کہ موجر (سامان کرایہ پر دینے والا) کے پاس سامان موجود ہو۔

(دوسرा اعتراض) بینک کا صارف کو وکیل بنانا۔

اس حوالہ سے بھی مراہجہ میں تفصیل گزر چکی ہے کہ بینک کا صارف کو ہی وکیل بنادینے سے معاملہ مشتبہ ہو جاتا ہے اور سودی تمویل کے مشابہ ہو جاتا ہے۔

(تیسرا اعتراض) بینک کا سامان کی ملکیت کو اپنے پاس رکھنا۔

جیسا کہ گزشتہ صفحات میں بیان ہوا ہے کہ مروجہ اجارہ دراصل بیع (خرید و فروخت) کا معاملہ ہے، لہذا

اس پر بیع کے احکامات کاہی اطلاق کیا جائے گا۔ بیع کے احکامات میں سے ایک یہ ہے کہ معاهدہ ہونے کے بعد سامان کی ملکیت باعث سے مشتری کی طرف منتقل ہو جاتی ہے، چاہے قیمت مکمل ادا کی گئی ہو یا ادا نہیں گی جاری ہو مجع الفقه الاسلامی کی قسطوں پر خرید و فروخت کے بارے میں قرارداد کے مطابق: ”لا حق للبائع في الاحتفاظ بِملكية المبيع بعد البيع“ باع کے لئے یہ جائز نہیں کہ وہ بیع ہو جانے کے بعد ملکیت کو اپنے پاس محفوظ رکھے ①۔ جبکہ مروجہ اجارہ میں بینک چیز کی ملکیت کو اپنے پاس رکھتا ہے، اور بعد میں آخری قسط کی ادا نہیں کے بعد خود بخود یا پھر الگ معاهدہ کے تحت یا ہدیہ کے ذریعہ سامان کی ملکیت منتقل کی جاتی ہے۔

### (چوہا اعراض) ”ایک معاهدہ میں دو معاهدے“ کی قباحت

مروجہ اجارہ میں صارف کو ملکیت کی منتقلی کے لئے عموماً بینک کی جانب سے ہدیہ کا وعدہ کیا جاتا ہے، یا مدت کے اختتام پر رسی قیمت کے بدله فروخت کا وعدہ کیا جاتا ہے۔ مراجع کی بحث میں تفصیلًا گزر چکا ہے کہ کسی معاهدہ میں کسی چیز کا دو طرفہ یا یک طرفہ وعدہ اور اس کا التراجم دراصل بذات خود ایک معاهدہ کی حیثیت اختیار کر جاتا ہے، کیونکہ قانوناً و قضاء لازمی ایفاء، معاهدہ کی صفت ہے ناکہ وعدہ کی۔ لہذا اسلامی بینک کا صارف سے کیا گیا وعدہ ایک معاهدہ ہے اور اس طرح اجارہ کے معاهدہ میں دو معاهدے شامل ہیں: اجارہ کا معاهدہ، بیع کا معاهدہ۔ بعض علماء یہ کہتے ہیں کہ اجارہ کے ساتھ بیع کا معاهدہ کیا جاسکتا ہے، اور دونوں معاهدوں کو ایک معاهدہ میں جمع کیا جاسکتا ہے، ڈاکٹر علی قرۃ الداغی کہتے ہیں: ”جمهور فقهاء (مالکیہ، شافعیہ، اور حنبلیہ) نے اجارہ اور بیع کو ایک معاهدہ میں جمع کرنے کو جائز کہا ہے۔ شرح الخرشی میں ہے: ”اجارہ اور بیع کو ایک معاهدہ میں جمع کرنا جائز ہے، جیسے کوئی شخص کسی سے کھال خریدے اس شرط پر کہ بیچنے والا اس کھال سے مشتری کو جوتا بنانا کر دے گا“ ②۔ اسی طرح المغنی میں ہے: ”اگر دو مختلف قیمت والے عقد ایک عوض کے بدله جمع کر دئے جائیں۔۔۔ جیسے وہ یوں کہے: میں تمہیں یہ گھر پیچا ہوں اور دوسرا گھر کرایہ پر دیتا ہوں ایک ہزار کے عوض، تو یہ عقد صحیح ہو گا۔“ ③

① جمیع فقهاء الإسلامی کا فیصلہ نمبر [2/6-53]

② شرح الخرشی علی مختصر خلیل: [4/7] [3] المغنی لابن قدامة: [260/4]

اُس کا جواب یہ ہے کہ:

اولاً: مروجہ اجارہ درحقیقت اجارہ نہیں بلکہ بیع ہے، کیونکہ اس میں موجر (بینک) اور مستاجر (صارف) کا مقصد سامان کی منفعت نہیں ہوتا بلکہ تمدیک اور تمکن ہوتا ہے، یعنی چیز بیچنا اور خریدنا مقصود ہوتا ہے، لہذا مروجہ اجارہ میں بیع کا وعدہ ایک معابدہ میں دو معابرے کی قباحت کو شامل ہے۔

ثانیاً: مروجہ اجارہ میں اجارہ اور بیع کے بیع ہونے سے بیع میں غرراً اور جہالت داخل ہو جاتی ہے، چونکہ بیع آخري قسط کی ادائیگی کے ساتھ معلق ہوتی ہے، اور بیع میں ضروری ہے کہ بیع (سامان) کی کیفیت سے فروخت کنندہ اور خریدار دونوں کامل آگاہ ہوں، لیکن مروجہ اجارہ میں بینک اور صارف دونوں کو معلوم نہیں ہوتا کہ آخری قسط کی ادائیگی تک بیع (سامان) کی کیا کیفیت ہوگی؟ بینک صارف سے وعدہ کرتا ہے کہ وہ اجارہ کی مدت کے اختتام پر یہ چیزاے بیع دے گا، اور دونوں کو یہ اس بات کا یقین نہیں ہوتا کہ مقررہ مدت تک چیز باقی بھی یا نہیں، اگر موجود ہوگی تو اس کی کیفیت کیسی ہوگی؟۔

جہاں تک ہدیہ کا تعلق ہے تو یہ ہدیہ اقساط پوری کرنے کے عوض دیا جا رہا ہے اور اگر ہدیہ کسی عوض کے بدلے ہو تو اس کا حکم ہدیہ کا نہیں ہوتا بلکہ بیع کا حکم ہوتا ہے، ایسے ہدیہ کو ہدیۃ الشواب کہتے ہیں، شرح حدود ابن عرفہ میں ہے: ”ہدیۃ الشواب .. عطیۃ قصد بھا عوض مالی .. و حکمها حکم البیع“ ہدیہ ثواب ایسا عطیہ ہے جس میں مالی عوض کا حصول مراد ہو، اور ایسے ہدیہ پر بیع کا حکم لگتا ہے“ دلیل الطالب میں ہے: ”فإن كانت بعوض معلوم فبیع“ اگر ہدیہ کسی معلوم عوض کے بدلے ہو تو وہ بیع ہے۔ امام کاسانی رحمۃ اللہ علیہ بداع الصنائع میں لکھتے ہیں: ”اگر وہ ہدیہ دیتے وقت عوض (بدلہ) کی شرط لگا دے یعنی وہ یوں کہے کہ: ”میں تمھیں یہ چیز تھی میں دیتا ہوں اس شرط پر کہ تم مجھے وہ کپڑا دو گے“ تو ایسے معابدہ کی نوعیت میں اختلاف ہے، ہمارے تینوں اصحاب (امام ابوحنیفہ، امام ابو یوسف، اور امام محمد بن حنبل) یہی کہتے ہیں کہ یہ معابدہ ہے تو ہدیہ کا لیکن اس کا حکم تجارت کا ہوگا“ <sup>۱</sup> تو واضح ہوا کہ اس ہدیہ کا حکم بھی بیع کا ہی ہے کیونکہ بینک صارف کو یہ ہدیہ اقساط پوری کرنے کے عوض دیتا ہے، اور چونکہ یہ بیع ہے لہذا اس کا وعدہ کرنا، بیع کا وعدہ ہے اور وعدہ میں جب کیطرفرہ یا وطرفہ التزام ہو تو ایسا وعدہ معابدہ میں بدل جاتا ہے، لہذا مروجہ اجارہ

میں سامان کی ملکیت کی منتقلی کے لئے بینک کا صارف سے ہدیہ کا وعدہ کرنا دراصل دو معابر دو کو ایک معابده میں جمع کرنا ہے۔

اسلامی بینک کی طرف سے ہدیہ کے حوالہ سے یہ بات کہی جاتی ہے کہ ہم یہ ہدیہ اقساط کے بدلنہیں دے رہے، بلکہ یہ محض ہدیہ ہے جو ہم اپنے صارف کو اچھے مراسم کی بنیاد پر دے رہے ہیں، تو ہمارا اسلامی بینک سے یہ سوال ہے کہ کیا وہ گاڑی اور گھر جوانہوں نے صارف کو اجارہ کے طور پر دیئے تھے اور پانچ سال، دس سال تک اس کا کرایہ (بقول بینک) وصول کیا، کیا بینک وہ گھر اور گاڑی اپنے صارف سے واپس لے سکتا ہے؟، ایک اور سوال یہ ہے کہ پاکستان جیسے غریب ملک میں جہاں غربت اپنی حدود کو چھوڑتی ہے لاکھوں کروڑوں افراد ایسے ہیں جنہیں کوئی رہائش میسر نہیں، جن کے پاس کوئی سواری نہیں، تو اسلامی بینک ایسے صارف کو جو ہنگی رہائش کے بھی متحمل ہو سکتے ہیں، اور ہنگی سواری بھی خرید سکتے ہیں کوئی گھر اور گاڑی ہدیہ کرنے پر مصر کیوں ہیں، کیا وہ یہ گاڑیاں اور گھر جنہیں وہ بلا عوض اپنے صارفین کو ہدیہ کر رہے ہیں ان غریبوں کو نہیں دے سکتے جو اس کے اصل مستحق ہیں؟۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اسلامی بینک ایسا نہیں کر سکتے کیونکہ وہ یہ ہدیہ ان اقساط کے عوض دے رہے ہیں جو انہوں نے وصول کی ہیں، لہذا اسے ہدیہ نہیں بیع ہی کہا جائے گا۔

### خلاصہ کلام

- \* مروجہ اسلامی بینکوں میں راجح اجارہ، شرعی اجارہ سے عملی اور مالی اعتبار سے بہت مختلف ہے۔
- \* مروجہ اجارہ درحقیقت بیع کا معاملہ ہے اور اس پر بیع کے احکامات کا ہی اطلاق کیا جائے گا۔
- \* مروجہ اجارہ میں درج ذیل شرعی قبائلیں پائی جاتی ہیں:
- \* بینک کا صارف سے اجارہ کی ابتداء میں لیا جانے والا وعدہ جس کا قانوناً التزام کرایا جاتا ہے یہ وعدہ مروجہ اجارہ کو ”بیع مالا یملک“، (ایسی چیز کی فروخت جو انسان کی ملکیت میں نہ ہو) جیسی منوع بیع کے حکم میں داخل کر دیتا ہے۔
- \* بینک کا اجارہ میں مطلوبہ سامان کی خریداری کے لئے صارف ہی کو کیل مقرر کرنا۔ جو اس معاملہ کو سودی

تمویل سے مشابہ کردیتا ہے۔

\* بینک کا مروجہ اجارہ میں کرایہ کے لئے تین میں شرح سود کو معیار مقرر کرنا۔ جس کے سبب اجارہ میں کرایہ مجہول (نام معلوم) ہو جاتا ہے۔

\* اقساط کی ادائیگی میں تاخیر کی صورت میں صارف پر لگایا جانے والا جرمانہ جسے صدقہ کا نام دیا جاتا ہے۔

\* بینک کا سامان کی ملکیت کو اپنے پاس رکھنا۔

\* ایک معاهدہ میں دو معاملے کی قباحت۔

ان تمام شرعی اعتراضات کی موجودگی کے سبب اسلامی بینکوں میں جاری اجارہ کا معاهدہ شرعی لحاظ سے صحیح نہیں۔ اس کے ناجائز و حرام ہونے کا فتویٰ سعودی عرب کی کبار علماء کمیٹی نے بھی دیا ہے اور اس کا بنیادی سبب ایک معاهدہ میں دو معاملوں کی قباحت قرار دیا ہے۔ ①

## مروجہ اجارہ کا شرعی مقابلہ

مروجہ اجارہ کا حقیقی شرعی مقابلہ، قسطوں پر بیع ہے، اور اس میں بینک کے لئے یہ سہولت بھی ہے کہ وہ چیز فروخت کرنے کے بعد اس کی ملکیت بطورہن کے اپنے پاس رکھ لے، اور جب اقساط مکمل ہو جائیں تو اس کی ملکیت صارف کو واپس کر دی جائے۔ بھی وہ مقابلہ ہے جس کی طرف سعودی عرب کی علماء کمیٹی نے بھی درج بالافتویٰ میں رہنمائی کی ہے۔

① فتویٰ کبار علماء کمیٹی۔ تاریخ فتویٰ (29/10/1420ھ)

## مشارکہ متناقص

### Diminishing Musharakah

مشارکہ عربی کا لفظ ہے جس کا مطلب ہے شراکت داری۔ اصطلاحی طور پر فقهاء نے مشارکہ کی مختلف تعریفات کی ہیں جو کہ تقریباً ہم معنی ہیں، ان تعریفات میں سے ایک یہ ہے کہ: "الإجتماع في إستحقاق أو تصرف" کسی چیز کے استحقاق (حق ملکیت) یا اس کے تصرف میں (دو یادو سے زائد افراد کا) جمع ہو جانا<sup>①</sup>۔ یعنی دو یادو سے زائد افراد مل کر کوئی چیز خریدیں یا اس کی ملکیت بغیر کسی معاهدہ کے دونوں کو مل جائے، یادو یادو سے زائد افراد مل کر کوئی کاروبار شروع کریں اور اس کے منافع میں حصہ دار بنیں۔

### مشارکہ کے جواز کی دلیل یہ

الله رب العزت کا فرمان ہے: {فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ فِي الشُّبُّثِ} [النساء: 12] "اگر (میت) کی وراثت میں (میت کے بھائی بہن) دو سے زائد ہوں تو وہ مال کے تیرے حصہ میں شراکت دار ہیں"۔

ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: {ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيهِ شَرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ} [ازمر: 29] "الله تعالیٰ مثال بیان کرتا ہے ایسے شخص کی جس (کی ملکیت) میں کئی شراکت دار ہیں جو ایک دوسرے سے جھگڑتے ہیں"۔

الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

{وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْخَلَطَاءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ} [ص: 24] ترجمہ: "اور بیشک بہت سے شراکت دار ایک دوسرے پر ظلم کرتے ہیں، سوائے ان کے جو یمان لائے اور نیک عمل کئے"۔

<sup>①</sup> المغنی لابن قدامة [5/3]

اسی طرح نبی ﷺ کا فرمان ہے: إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: أَنَا ثالثُ الشَّرِيكِينَ مَالِمَ يُخْنَى

أَحَدُهُمَا صَاحِبَهُ فَإِذَا خَانَهُ خَرَجَتْ مِنْ بَيْنِهِمَا

بیشک اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں دو شرکت داروں کے ساتھ تیسرا ہوں جب تک کہ ان میں سے کوئی اپنے شریک کے ساتھ خیانت نہیں کرتا، جب وہ خیانت کرتا ہے تو میں ان کے درمیان سے نکل جاتا ہوں۔

## مشارکہ کی اقسام

مشارکہ کی بنیادی طور پر دو قسم ہیں: (۱) شرکتہ الملک۔ [۲] شرکۃ العقد۔

(۱) شرکتہ الملک: اس سے مراد یہ ہے کہ دو یادو سے زائد افراد کسی چیز کی ملکیت میں شرکت دار ہوں۔ یہ ضروری نہیں کہ دونوں کی شرکت داری برابر ہو۔ اور اسی طرح یہ بھی ضروری نہیں کہ شرکت داری کا سبب خرید و فروخت ہی ہو، بلکہ وصیت یا ہدیہ وغیرہ کے ذریعہ بھی دو یادو سے زائد افراد کسی چیز کی ملکیت میں شریک بن سکتے ہیں۔

(۲) شرکۃ العقد: عقد کا مطلب ہے معاہدہ، اس سے مراد ایسا معاہدہ ہے جس کے ذریعہ دو یادو سے زائد افراد مال میں یا عمل میں یادوں میں شریک (پارٹنر) بنتے ہیں، اور تمام شرکاء کو مال یا عمل میں تصرف کا حق حاصل ہوتا ہے، اور شرکت داری سے وجود میں آنے والے کاروبار و تجارت کا منافع طے شدہ تناسب کے مطابق تمام شرکاء میں تقسیم ہوتا ہے اسے (Joint Commercial Enterprise) کہا جاتا ہے۔ شرکۃ العقد کی مزید پھر کچھ اقسام ہیں:

## ۱۔ مال میں شرکت

یہ قسم مالی شرکت کے تناسب، اور حق تصرف کے لحاظ سے دو اقسام پر منی ہے:

(۱) شرکۃ العنان: اس سے مراد ایسی شرکت داری ہے جس میں مالی، عملی شرکت داری کا تناسب، حق تصرف، منافع کی تقسیم برابری کی سطح پر نہ ہو، یعنی کسی شریک کا مال زیادہ ہو، کسی کو تصرف کا اختیار زیادہ

دے دیا جائے، اسی طرح کسی شریک کو دیگر شرکاء کی نسبت زیادہ منافع ملے۔ البتہ خسارہ کی صورت میں ہر شریک اپنی مالی شرکت داری کے حساب سے نقصان برداشت کرتا ہے۔

(2) شرکتہ المفاوضۃ: اس سے مراد ایسی شرکت داری ہے جس میں تمام شرکاء مالی، عملی شرکت داری، حق تصرف، منافع کی تقسیم اور خسارہ اٹھانے میں برابر ہوں، اس کے شرعی حکم میں اختلاف ہے اور راجح یہی ہے کہ شرکتہ المفاوضۃ ناجائز ہے۔

### ② عمل میں شراکت

#### ③ ایک شریک کی جانب سے مال اور دوسرے شریک کی جانب سے عمل

اس شرکت داری کو اصطلاحاً مضاربہ کہتے ہیں۔

##### مشارکہ متناقصہ کی تعریف

درج بالا تفصیل ذکر کرنے کا مقصد یہ واضح کرنا تھا کہ مشارکہ متناقصہ شرکت داری کی ایک نئی قسم ہے جس کا ذکر کتب فقہ میں نہیں ملتا اور سب سے پہلے اس کا استعمال اسلامی بینک میں ہی کیا گیا ہے۔ متناقصہ نقص سے مانوذہ ہے جس کا مطلب ہے کہ-

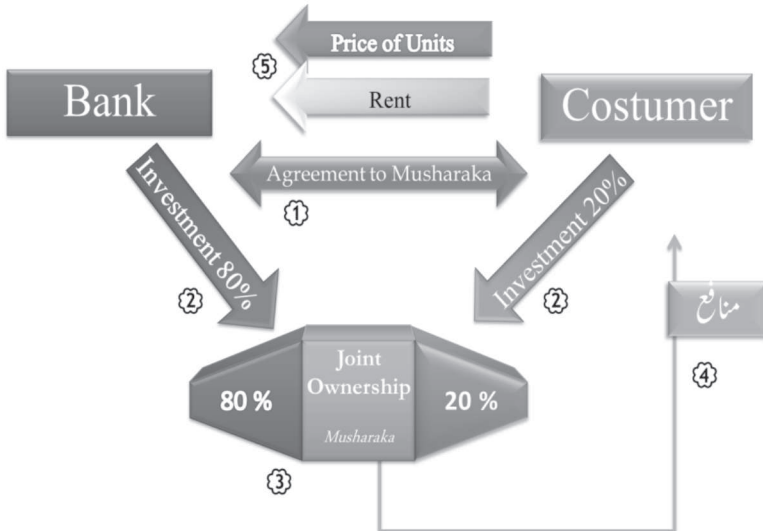
مشارکہ متناقصہ سے مراد ایسا مشارکہ ہے جس میں ایک شریک دوسرے شریک کا حصہ تدریجیاً خریدنے کا وعدہ کرتا ہے حتیٰ کہ آخر میں وہ شریک پورے اثاثہ کا مالک بن جاتا ہے۔<sup>①</sup>

اسلامی بینکوں میں مشارکہ متناقصہ کا استعمال عموماً ٹھوس اثاثہ جات کی تمویل (Fixed Asset Financing) میں کیا جاتا ہے، اور کبھی کسی کاروبار میں مشارکہ متناقصہ کے ذریعہ مالی تمویل کاری کی ضروریات کو بھی پورا کیا جاتا ہے۔ شرعیہ اسٹینڈرز کے مطابق مشارکہ متناقصہ کا شمار شرکتہ العقد کی قسم شرکتہ العنان میں سے ہے۔<sup>②</sup> جبکہ مروجہ اسلامی بینکوں کے تعامل سے یہ محسوس ہوتا ہے وہ اسے شرکتہ الملک کی حیثیت دیتے ہیں۔

اسلامی بینکوں میں مشارکہ متناقصہ کے ذریعہ عموماً جن چیزوں میں تمویل کی جاتی ہے ان میں:

<sup>①</sup>المعاییر الشرعیہ [171]    <sup>②</sup>المعاییر الشرعیہ [171]

- \* House Financing      \* Plant and machinery financing
- \* Car Financing      \* وغیرہ شامل ہیں۔



### مشارکہ متناقصہ کی صورت

وضاحت:

- ❶ سب سے پہلے صارف بینک سے اپنے مطلوبہ سامان کے لئے تمویل (Financing) کی خواہش کا اظہار کرتا ہے، اور بینک صارف سے مشارکہ کا معہادہ کرتا ہے۔ اسی معہادہ میں صارف بینک سے وعدہ کرتا ہے کہ وہ مطلوبہ سامان میں بینک کا جو حصہ (Share) بنتا ہے وہ الگ الگ (Units) کی صورت میں ماہانہ یا سماں ہی بنا دوں پر خریدے گا۔
- ❷ بینک اور صارف دونوں مل کر مطلوبہ سامان میں مخصوص رقم ادا کر کے ملکیت میں شرکت دار بن جاتے ہیں، جس میں بینک کا حجم از کم 80 اور زیادہ سے زیادہ 90 فیصد تک ہوتا ہے اور اگر کوئی کاروبار ہے تو صارف اور بینک شرکہ العقد کے ذریعہ پارٹر بن جاتے ہیں۔
- ❸ صارف اور بینک کے سرمایہ سے مطلوبہ سامان حاصل کیا جاتا ہے یا کوئی کاروبار شروع کیا جاتا ہے۔
- ❹ اگر مشارکہ متناقصہ کے ذریعہ کوئی سامان خریدا گیا ہے تو مذکورہ سامان کو صارف استعمال کرتا ہے مثلاً

گھر میں رہائش رکھتا ہے یا گاڑی کو استعمال کرتا ہے، اسی استعمال کو بینک منافع تصور کرتا ہے جو کہ صارف کو مل رہا ہے اور اگر کوئی کاروبار ہے تو اس سے حاصل ہونے والی آمدنی یا منافع بینک اور صارف کے مابین شراکت داری کے تناسب سے تقسیم ہوتا ہے۔

**5** بینک اپنی شراکت داری کو اکائیوں (Units) میں تقسیم کرتا ہے، مثلاً اگر بینک کا حصہ 80 فیصد ہے تو بینک اسے آٹھ آٹھ فیصد کی دس یا دس وس فیصد کی آٹھ اکائیوں (Units) میں تقسیم کرتا ہے، اور صارف اپنے وعدہ کے مطابق مخصوص مدت میں ان اکائیوں کو خریدنے کا پابند ہوتا ہے، حتیٰ کہ آخری اکائی کی خریداری کے ساتھ ہی شراکت داری ختم ہو جاتی ہے اور صارف اس چیز کی مکمل ملکیت حاصل کر لیتا ہے۔ اور جب تک وہ ان اکائیوں کو مکمل خریدنہیں لیتا اس وقت تک چونکہ وہ محصولہ سامان میں بینک کا حصہ استعمال کر رہا ہے لہذا وہ بینک کو اس کے حصہ کے تناسب سے کرایہ ادا کرتا ہے۔ اس مکمل وضاحت کی روشنی میں مشارکہ متناقصہ کی صورت یوں بنتی ہے کہ گھر کی خریداری کا خواہش مند صارف بینک سے مشارکہ کی بنیاد پر گھر خریدنے کا ارادہ ظاہر کرتا ہے، بینک اور صارف سرمایہ لگا کر ایک گھر جس کی قیمت مثلاً دس لاکھ روپے ہو خریدتے ہیں، اس میں صارف دو لاکھ روپے ادا کرتا ہے اور بینک آٹھ لاکھ روپے، اس طرح صارف کا اس شراکت داری میں حصہ میں فیصد ہوتا ہے اور بینک کا اسی فیصد، پھر مشارکہ کی ابتداء میں کئے گئے معابرہ کے مطابق صارف متعین مدت میں بینک کا حصہ خریدتا ہے، بینک اپنے حصہ کو اکائیوں (Units) میں تقسیم کرتا ہے، مثلاً وہ ایک لاکھ کے آٹھ یوں بناتا ہے اور صارف اپنے وعدہ کے مطابق ہر تین مہینہ بعد ایک یوں خریدنے کا پابند ہوتا ہے۔

### مروجہ مشارکہ متناقصہ پر شرعی اعتراضات پر

(پہلا اعتراض) بینک کا صارف سے وعدہ لینا کہ وہ شراکت داری کے ذریعہ حاصل کردہ سامان میں بینک کا جو حصہ بتتا ہے اسے مختلف اکائیوں (Units) کی صورت میں خریدے گا۔ بینک یہ وعدہ صارف سے اس وقت لیتا ہے جب ابھی مشارکہ کی تکمیل نہیں ہوتی اور نہ ہی ابھی کوئی سامان خریدا گیا ہوتا ہے، یعنی مشارکہ کی ابتداء ہی میں مشارکہ کے متناقص (Diminisch) کا عہد لے لیا جاتا ہے۔ اس وعدہ کی وجہ سے مشارکہ متناقصہ میں کئی شرعی اشکالات وارد ہوتے ہیں:

### ① سرمایہ کی ضمانت

مشارکہ میں دو یا دو سے زائد افراد نفع اور نقصان کی بنیاد پر شرکت داری کرتے ہیں، اگر نفع ہوتا طے شدہ بنیاد پر تقسیم ہو جاتا ہے، اور اگر نقصان ہو تو شرکت داری کے تناسب سے ہر شرکت نقصان اٹھاتا ہے اور اس میں کسی کو استثناء نہیں ہوتا، اور مشارکہ میں کسی بھی شرکت کے سرمایہ کی ضمانت نہیں دی جاتی، یہی بات مشارکہ کو سودی معاملہ سے الگ کرتی ہے۔ لیکن مروجہ مشارکہ میں بینک کا صارف سے مشارکہ کی ابتداء ہی میں یہ وعدہ لے لینا کہ بینک کا جو حصہ بتتا ہے وہ صارف خریدے گا اور جب تک وہ بینک کا حصہ خریدنہیں لیتا وہ بینک کو کراچی بھی ادا کرے گا، اور پھر اس وعدہ کو قانوناً لازمی ایفاء کرنا دراصل مشارکہ میں سرمایہ کی ضمانت لیتا ہے، اور یہ صورت بالکل یوں ہی بن جاتی ہے جیسے کوئی شخص کسی کو مکان خریدنے کے لئے دس لاکھ روپے قرض دے پھر اس سے گیارہ لاکھ روپے وصول کرے، یعنی مشارکہ میں سرمایہ کی ضمانت لینے یا ضمانت دینے سے مشارکہ سودی معاملہ کی شکل اختیار کر جاتا ہے۔

### ② ایک معاہدے میں دو معاہدے

مشارکہ متناقصہ میں بینک مشارکہ کے معاہدے کے ساتھ ہی صارف سے وعدہ لیتا ہے کہ وہ موجودہ مشارکہ میں بینک کا جو حصہ بتتا ہے اسے ضرور خریدے گا، اسے بینک وعدہ کا نام دیتے ہیں جبکہ اس وعدہ کا قانوناً الترام کرایا جاتا ہے، اور یہ بات گزشتہ صفات میں بارہا مقام پر تفصیل کے ساتھ ذکر ہوئی ہے کہ ایسا وعدہ جس میں قانوناً الترام کا عضور پایا جائے وہ دراصل معاہدہ ہے، وعدہ نہیں۔ اور اس تفصیل کی روشنی میں یہ بات عیاں ہو جاتی ہے کہ مروجہ مشارکہ متناقصہ میں بھی یہ قباحت موجود ہے کہ ایک معاہدے میں دو معاہدے جمع کر دینے جاتے ہیں۔

### ③ بیم مالا یملک (ایسی چیز فروخت کرنا جس کا وہ مالک نہ ہو) کی قباحت

بینک صارف سے مشارکہ کے آغاز ہی میں یہ وعدہ لے لیتا ہے کہ صارف بینک کا حصہ خریدے گا، اور جس وقت یہ وعدہ لیا جاتا ہے اس وقت مطلوبہ سامان کی ملکیت حاصل کرنا تو الگ بات، وہ سامان ابھی

خریدا بھی نہیں گیا ہوتا، اور جیسا کہ پہلے ذکر ہوا کہ جس وعدہ کا قانوناً انتظام کرایا جاتا ہو اس کی حیثیت معاہدے کی ہوتی ہے، تو گویا اس معاہدے کے ذریعہ بینک ایسا سامان صارف کو بیچ رہا ہے جو کہ ابھی خود بینک کے پاس موجود نہیں، اور ایسی خرید و فروخت شرعاً جائز نہیں۔

(دوسرًا اعتراض) بینک کے (Units) خریدنے میں صارف کی طرف سے تاخیر کی صورت میں ”صدقہ“ کا انتظام:

جیسا کہ مرا بحکم اور اجارہ کی بحث میں یہ ذکر ہوا کہ کسی بھی مالی معاملہ میں ادائیگی میں تاخیر کی صورت میں اگر قرضدار جان بوجھ کرتا خیر کا مرکب ہوا ہو تو اس پر مالی جرمانہ کے علاوہ کوئی اور سزا دی جا سکتی ہے، اور جہاں تک بات ہے صدقہ کی تو یہ دراصل مالی جرمانہ ہے اور قطعاً حرام ہے۔

لیکن مشارکہ متناقصہ میں صدقہ کا انتظام نہایت جیزان کن ہے، کیونکہ مروجہ مشارکہ میں صارف بینک سے (Units) خریدتے وقت ہر (Unit) کے لئے الگ معاہدہ کرتا ہے جس میں ہر دفعہ الگ ایجاد و قبول ہوتا ہے کیونکہ بینک محصولہ سامان میں خود کو شریک تصور کرتا ہے گویا کہ وہ سامان میں حق ملکیت رکھتا ہے اور صارف نے جب بھی شرائیت داری میں اپنا حصہ بڑھانا ہو تو وہ بینک سے ان (Units) کو خریدتا ہے جو کہ محصولہ سامان میں بینک کی حق ملکیت و شرائیت کی نمائندگی کرتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ جب وہ (Units) بینک کی ملکیت ہیں اور ہر دفعہ صارف یکیشتو ادائیگی کر کے ایک ایک (Unit) الگ الگ خریدتا ہے تو وہ شرعاً و قانوناً بینک کا قرضدار تونہ ہوا، پھر تا خیر اور سبب تاخیر پر بحث کیوں ہو؟ پھر صارف پر صدقہ کا انتظام چہ معنی دارد؟ اور اگر بینک صارف کو اپنا قرضدار سمجھتا ہے اور اس کی نظر میں ان اکائیوں (Units) کی قیمت صارف پر قرض ہے، تو اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ صارف ان (Units) کا مالک ہے اور اب اس نے صرف ان کی قیمت ادا کرنی ہے، اگر ہم اس بات کو تسلیم کریں تو پھر سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ پھر بینک ان (Units) کا کرایہ کیوں وصول کرتا ہے؟، وہ تو حق ملکیت و حق شرائیت ہی نہیں رکھتا کہ اپنے حصہ کو استعمال کرنے پر صارف سے کرایہ کا تقاضا کرے؟۔

الغرض یہ کہ صدقہ کا انتظام اور اس کی منطق مرا بحکم اور اجارہ میں تو پھر کسی حد تک معقول نظر آتی ہے اگرچہ شرعاً وہ ناجائز ہی سہی، لیکن مشارکہ متناقصہ میں تو صدقہ کا انتظام دائرة معمولیت سے بھی خارج

ہے جو جانیدہ ہم اس پر کوئی شرعی بحث کریں۔

## مشارکہ متناقصہ کی مجوزہ شرعی صورت ہے

مشارکہ متناقصہ کی درست شرعی صورت اسی وقت بن سکتی ہے جب اس میں وارد شرعی اعتراضات کو ختم کیا جائے:

① بینک مشارکہ کے آغاز میں صارف سے وعدہ لے سکتا ہے کہ صارف بینک کا حصہ خریدے گا، لیکن اس وعدہ کا قانونی اترام نہ ہو۔

② مشارکہ کا معاهدہ اور مشارکہ میں بینک کا اپنا حصہ یعنی کامعاہدہ الگ الگ ہونا چاہئے، دونوں معاهدوں کو ایک ہی معاهدے میں جمع نہ کیا جائے۔

③ مشارکہ متناقصہ میں صدقہ کا کوئی جواز نہیں، چونکہ یہ ایک خرید و فروخت کا معاهدہ ہے لہذا اس میں بینک صارف پر کوئی جبر و زبردستی نہیں کر سکتا، البتہ اتنا ضرور کیا جاسکتا ہے کہ صارف پر یہ واضح کر دیا جائے کہ اگر وہ بینک سے اس کا حصہ نہیں خریدے گا تو بینک اپنا حصہ (Share) کسی اور کو فروخت کرنے میں آزاد ہو گا۔

آخر میں اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ ہم سب کو اپنی اصلاح کرنے کی توفیق عطا فرمائے، مروجہ اسلامی یمنکوں کے سرکردہ افراد کو یہ توفیق دے کہ وہ انہیں حقیقی اسلامی مالیاتی و تجارتی ادارہ بنائیں اور پوری دنیا میں سودی اقتصادی نظام کی بخش کرنی کر کے عالمی اسلامی اقتصادی نظام کے نفاذ کو ممکن بنائیں۔

وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَصَلَى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ

سیدنا عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا، کہ دو عتیں ایسی ہیں کہ اکثر لوگ ان کی قدر نہیں کرتے (ایک) تند رسی (دوسری) خوش حالی [فراغت]۔

# البيان



اسلامہ بینکاری

## بینک گارنٹی

## کم شرعی حیثیت

<sup>۱</sup> فضیلۃ الشیخ علامہ بکر ابو زید رحمہ اللہ

<sup>۲</sup> ترجمہ و تہذیب: شاہ فیض البارصی

عصر حاضر کے جدید مسائل میں سے اقتصادی معاملات کی اہمیت کا انکار کسی ذی عقل کیلئے ممکن نہیں اور اقتصادی معاملات میں ایک اہم ترین معاملہ بینکوں کی طرف سے جاری کردہ "ضمانت" کا <sup>۳</sup> ہے جس کی حیثیت قانونی، معاشرتی اور بھروسہ کی ہوتی ہے۔ اس نوعیت کی ضمانت کا شرعی جائزہ اس امر کا متفاہی ہے کہ اس ضمانت کا کامل تصور اور مفہوم جاننا بہت ضروری ہے جو اس امر کی وضعیت پر مبنی ہو کہ اس قسم کی

<sup>۱</sup> ممتاز عالم دین سعودی عرب

<sup>۲</sup> فاضل مدینہ یونیورسٹی۔ پی ایچ ڈی سکالر شعبہ عربی جامعہ کراچی۔ استاد جامعہ ای بکر الاسلامیہ کراچی  
<sup>۳</sup> بینک ضمانت اور گارنٹی سے مراد یہ ہے کہ جب کوئی بھی شخص کسی دوسرے ملک سے کوئی چیز درآمد کرنا چاہتا ہے تو اس دوسرے ملک کا تاجر یہ ضمانت چاہتا ہے کہ اگر اس نے مطلوبہ سامان بیچنے دیا تو کیا اس کی قیمت اسے ادا کی جائے گی یا نہیں؟ اس لئے وہ اس بات کاطمینان چاہتا ہے کہ سامان کی ترسیل کے بعد اسے یقین طور پر قیمت وصول ہو جائے گی۔ اس طمینان والانے کی صورت بینک گارنٹی ہے کہ درآمد کنندہ برآمد کنندہ کو اعتقاد دلانے کیلئے بینک سے ایک ضمانت نامہ حاصل کرتا ہے جس میں بینک یعنی والے کو یہ ضمانت دیتا ہے کہ اس کی قیمت کا ذمہ دار میں ہوں۔ (البيان)

ضمانت کی مکملہ مشتملات و جزئیات کیا ہو سکتی ہیں؟ اس ضمانت کوں اصولوں کے مطابق جاری کیا جاتا ہے؟ اس کی معادکتنی ہو سکتی ہے؟ اور کیا اس کی تجدید ممکن ہے؟ اور سب سے اہم ترین امر یہ کہ احکام شریعت کی رو سے اس کے مکمل خود خال کیا ہو سکتے ہیں۔

موضوع کی مناسبت سے بحث کو دو ابواب میں بیان کیا جا رہا ہے جن کی تفصیل کچھ یوں ہے:

### پہلا باب درج ذیل نکات پر مشتمل ہے

☆ بینک گارنٹی کی تعریف ☆ مستفید کی نوعیت ☆ گارنٹی کا مقصد

☆ گارنٹی اجراء کا طریقہ کار ☆ گارنٹی کی انواع و اقسام

### دوسرہ باب: بینک گارنٹی کی شرعی حیثیت

## پہلا مبحث: بینک گارنٹی

### بینک گارنٹی لیٹر کی حقیقت

گارنٹی لیٹر ایک ایسا قطعی وعدہ ہے جو محمد و دوست کے لیے ناقابل واپسی ہے اور جو بینک کی جانب سے اس وقت جاری کیا جاتا ہے جب کوئی کار و باری فریق دوسرے فریق کے ساتھ مالی یا لیں دین کے معاملات طے کرتے وقت ضمانت طلب کرتا ہے۔ یہ ضمانت کسی ٹینڈر کے حوالے سے ہو یا کسی منصوبہ کے آغاز کے حوالے سے اس میں دونوں شامل ہیں اور اس کا اصل مقصد مستفید کے لیے معاہدہ کی پابندی کروانا ہے تاکہ اگر کلاںٹ یعنی فریق اول طے شدہ معاہدہ کی پابندی کرنے میں کوتا ہی سے کام لے یا منصوبہ کی تنجیل کے حوالے سے تو این کی پابندی نہ کرے تو ایسی کیفیت میں بینک فریق اول سے اس معاہدہ کی پابندی کرواتا ہے۔

① درج بالا مبحث کی تیاری کے حوالے سے سعودی عرب مائیٹری ایجنٹی کے تعارفی نوٹ سے رجوع کیا گیا ہے، جو کہ اس نے سعودی وزارت عدل کو موئونہ 28/03/1404ھ ارسال کی تھا۔ نیز اس کے ساتھ کتاب المصارف مصنف غریب جمال، اور البنك الالاربوي فی الاسلام مصنف محمد باقر الصدر، اور الربا و المعاملات المصرفيہ مصنف شیخ عمر المترک رحمہ اللہ سے بھی مدد لی گئی ہے۔

### بینک گارنٹی کے ارکان

سابقہ بحث سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ بنک گارنٹی کے چار ارکان ہوتے ہیں جو یہ ہیں:

① بینک

جس کی حیثیت ضامن کی ہے۔ اور ضامن وہ ہوتا ہے جو کسی غیر کی ذمہ داری اپنے ذمہ لے۔

② کلائنس: وہ فریق جس کی حمانت دی جائے۔

③ مستفید: وہ فریق جس کو حمانت دی جائے۔

④ مالیت حمانت: وہ مالیت جس کی حمانت دی جا رہی ہو۔

بینک گارنٹی کی اصطلاح عمومی طور پر استعمال کیا جائے تو اس سے یہ چار عناصر ہی مراد ہوتے ہیں۔

### کلائنس: جس کی حمانت دی جائے

عمومی طور پر کلائنس کوئی کمپنی بھی ہو سکتی ہے اور ایسا ادارہ بھی جس کی قانونی حیثیت فاؤنڈیشن کی حیثیت سے ہو لیکن اس کے معاملات طے کرنے کے لیے کسی نیجر کا ہونا ضروری ہے۔ جسے مجھگ ڈائریکٹر بھی کہا جاسکتا ہے۔

### مستفید

عمومی طور پر کوئی قابل اعتبار شخصیت ہوتی ہے جیسا کہ گورنمنٹ انٹرست ہو فاؤنڈیشن یا کوئی معروف کمپنی ہو شخصی اعتبار سے کوئی فرد شاذ و نادر ہی ہوتا ہے۔

### اهداف و مقاصد

درحقیقت بینک حمانت اُس فریق کے حقوق کے تحفظ کے لیے بہت زیادہ اہمیت کی حامل ہوتی ہے جس نے اس طلب کیا ہوتا ہے خواہ اس کی حیثیت حکومتی ہو یا کمپنی کی ہو، چونکہ اس کا مقصد منصوبوں پر عمل درآمد کو یقینی بنانا یا خرید کر دہ اشیاء کی کوائی، ورائی، ڈیلیوری ٹائمینگ، کیلئے انشورنس کرانا ہوتا ہے۔ لہذا اس میں مستفید کیلئے اس حمانت کی فراہمی کو یقینی بنایا جاتا ہے کہ کسی بھی نوعیت کی کمی، کوتاہی اور ناکامی کی ذمہ داری

کلاسٹ بعین فریق اول پر ہو گی جس کے بارے میں ضمانت دی جا رہی ہے۔ اس عمل میں بینک بھی اس وقت تک کسی قسم کی ضمانت دینے کے لئے تیار نہیں ہوتا جب تک اسے مکمل تسلی نہ ہو جائے کہ جس کی وہ ضمانت دے رہا ہے وہ مکمل طور پر مالی اور معنوی حیثیت سے اس معاهدے کی پاسداری کا اہل ہے۔ لہذا بینک گارنٹی کے معاهدے میں ایک اضافی ضمانت بھی فراہم ہو جاتی ہے کہ منصوبوں اور ٹینڈرز میں صرف اور صرف وہی شخص شرکت کر سکتا ہے جو یہ اہمیت رکھتا ہو کہ وہ اپنے ذمہ لئے گئے تمام معاهدات کو پورا کرنے پر قادر ہے۔

### بینک ضمانت جاری کرنے کا طریقہ کار پر

عمومی طور پر بینک ضمانت اس وقت جاری کی جاتی ہے جب کوئی فریق اسے بینک سے طلب کرتا ہے اور وہ فریق اپنی اس طلب میں ضمانت کی رقم اور اس کی مدت کا تعین کرتا ہے اور اس امر کا بھی ذکر کرتا ہے کہ یہ کس مدد میں لی جا رہی ہے۔

ضمانت جاری کرنے والے بینک کے لئے یہ بات انتہائی ضروری ہے کہ ضمانت دیتے وقت وہ کلاسٹ کے بارے میں مکمل طور پر مطمئن ہو کہ وہ واقعیت مالی اور معنوی طور پر حسب ضرورت عند الطلب اس کی ادائیگی کر سکتا ہو بلکہ بوقت ضرورت اس کی مدت صلاحیت میں توسع بھی کر سکتا ہو۔ اور جب ضمانت کی رقم بڑی ہو تو اس صورت میں بینک عموماً کچھ تابینات بعین ضمانت کے طور پر کلاسٹ سے چند مالیت والی چیزیں بطور گروی طلب کرتا ہے جیسا کہ کوئی رجسٹرڈ ریل اسٹیٹ یا مختلف کمپنیوں میں حص کے پیپرز بینک میں جمع کرائے، کہ اگر بینک سے کفالت کی رقم طلب کی جائے تو وہ با آسانی گروی شدہ چیزوں کو نقد میں تبدیل کر داسکے۔ یہ چیزیں گروی رکھوانے کے ساتھ گروی رکھنے والے کلاسٹ سے اس معاهدے پر دستخط لئے جاتے ہیں کہ بوقت ضرورت وہ ان چیزوں سے دست بردار ہو جائے یا پھر وہ اس پر راضی نہیں تو کسی اور معروف بینک کی کفالت جمع کرائے۔

بینک گارنٹی میں عمومی طور پر بینک کلاسٹ سے ضمانت کی 25% فیصد نقدر رقم بطور انشورنس اپنے پاس جمع کرتا ہے۔ بسا اوقات منصوبے کی نوعیت اور کلاسٹ کی مالی و معنوی پوزیشن دیکھتے ہوئے اس رقم میں کمی و پیشی بھی ممکن ہوتی ہے۔ لہذا ان تمام ضروری مرحلے کے بعد بینک گارنٹی لیٹر کا اجراء کر دیتا ہے۔

### بینک خصامت کی اقسام پر

اول: ابتدائی خصامت (bid bond): یہ خصامت کسی پروجیکٹ یا ٹینڈر کی بولی میں شرکت کیلئے دی جاتی ہے۔ اور اس کی مالیت ٹینڈرز کی طشدہ مالیت کا ایک فیصد یا اس سے کچھ زیادہ ہوتی ہے، یہ خصامت ایک مخصوص مدت کیلئے ہوتی ہے عمومی طور پر اس کی مدت تین ماہ ہوتی ہے۔ یہ بینکنگ معاہدہ کلاسٹ دوسرے فریق کو پیش کرتا ہے جس میں کوئی ذمہ دار حیثیت اس پر ضامن ہوتی ہے۔ تاکہ فریق اول کیلئے ٹینڈرز کی بولی میں شریک ہونا ممکن ہو سکے۔ لہذا ابتدائی خصامت کی حیثیت ایک طرح سے ابتدائی گروہ کی ہے جو اس بات کی خصامت ہوتی ہے کہ کلاسٹ اس ٹینڈر میں شرکت کا اہل ہے۔ اور اس لیئر کو کا عدم کرنا کسی طرح جائز نہیں ہوتا لہا کہ قانونی طور پر مستفید اس کا مطالبہ کرے۔

دوم: نہائی خصامت (performance bond): بینک خصامت کی اس قسم کا تعلق طشدہ معاہدہ کی عملی تطبیق سے ہے اور اس امر سے بھی کہ دوران معاہدہ منصوبہ یا ٹینڈرز کی کسی بھی طشدہ شق کی مخالفت نہ ہونے پائے۔ اور اس کی مالیت ہمیشہ منصوبہ یا ٹینڈرز کے 5% فیصد کے برابر ہوتی ہے اور اس کی مدت ایک سال کی ہوتی ہے جس میں اضافہ بھی ممکن ہوتا ہے۔ لہذا مقررہ شراط و صفات میں اگر کلاسٹ کی جانب سے کمی پائی گئی تو مستفید مذکورہ خصامت کی رقم سے اس کی تلافی کرے گا۔ لہذا اس کی حیثیت بوقت ضرورت گارٹی کی ہے۔ اور یہ کسی بھی صورت میں ختم یا منسوخ نہیں کی جاسکتی سوائے یہ کہ مستفید یعنی دوسرافریق اس کا مطالبہ کرے۔

سوم: منصوبے اور ٹینڈر کے اخراجات کے لئے ایک فل مارجن (FULL MARGIN) پر خصامت لیئر حاصل کرنا۔

یعنی کلاسٹ بینک کو بطور ایڈوانس موجودہ منصوبہ کی مدد میں اتنی مالیت کی خصامت دیتا ہے جو دوسرے فریق یعنی مستفید کے مالی حقوق کے تحفظ کی خاطر ہو اور اس کا مقصد بھی خصامت کی سابقہ قسم کی طرح ہی ہے۔

### چہارم: ضمانت کا لیٹر (Shipping Guarantee)

بینک گارنٹی کی مذکورہ تین اقسام کے علاوہ ایک چوتھی قسم بھی ہے جو بینک شپنگ کمپنیوں یا اسٹیمرز ایجنسیز (Steamers agencies) کے حوالے سے وضع کرتا ہے۔ اس کا اجراء بینک اس وقت کرتا ہے جب درآمد کیا گیا سامان تو معینہ بندرگاہ تک پہنچ جاتا ہے لیکن دستاویزات وقت پر نہیں پہنچ پاتیں جن کا تعلق درآمد شدہ سامان کی مالیت اور قیمت سے ہوتا ہے۔ بسا اوقات اس میں یہ خدشہ پایا جاتا ہے کہ یہ سامان اگر اسی طرح بندرگاہ پر کچھ عرصہ پڑا رہا تو خراب یا ضائع ہو جائے گا۔ لہذا مذکورہ بالا ضمانت میں بینک یہ وعدہ کرتا ہے کہ وہ مال سے متعلق تمام دستاویزات فوراً اسٹیمرز کے ایجنس کے حوالے کر دے گا۔ بینک کی اس ضمانت کی بنیاد پر درآمد کرنے والا (شپنگ کمپنی سے) اپنا سامان وصول کر لیتا ہے۔

اس ضمانت کے اجراء کیلئے امپورٹر بینک کو درخواست دیتا ہے اور اس کے ساتھ اس درآمدی ضمانت (Import L/C) کی تمام قیمت بھی ادا کر دیتا ہے جو کہ درآمد شدہ سامان کی قیمت کے مطابق ہوتی ہے۔ اس کے بعد بینک کلائنٹ کے نام گارنٹی جاری کر دیتا ہے۔ اور کلائنٹ جاری کردہ ضمانتی خط کو جہاز رال کمپنیوں کے مخصوص ایجنٹوں کے حوالے کر دیتا ہے۔

### گارنٹی لیٹر کے اجراء سے بینک کو حاصل ہونے والا فائدہ

یہ وعدہ یا معاهده جس کی بناء پر بینک نے کلائنٹ کی ذمہ داری کو اپنے ذمہ لیا ہے کہ وہ کلائنٹ کی طرف سے مستفید کو گارنٹی لیٹر معاهده اور اس کی شرائط کی رو سے لا گو ہونے والی رقم کی ادائیگی کرے گا اس تمام عمل کے پچھے بینک کو حاصل ہونے والا مالی فائدہ کا فرمایا ہوتا ہے۔ یعنی بینک تمام معاملات میں ثالث اور ضامن بننے کیلئے کیش وصول کرتا ہے جس کی نسبت عموماً 2% یا حساب اتفاق کم زیادہ ہوتی لہذا اس ذمہ داری اور سروں کی ادائیگی پر بینک 2 فیصد کیش کا حصہ اڑھتا ہے۔

یہاں پہلا باب اختتام پذیر ہوا جس میں بینکوں کی جانب سے جاری ہونے والے ان گارنٹی خطوط کا ایک مکمل تصور اور اس کے خدوخال اور طریقہ اجراء کو واضح کیا گیا جو بینک اپنے کلائنٹ کو مستفید رہے۔

کیلئے جاری کرتے ہیں۔

### پینک ضمانت خلاف کی حیثیت شریعت اسلامیہ کی رو سے

شریعت کے بنیادی اصولوں کی روشنی میں ضمانت کا جواز موجود ہے جس کی صورت فقهاء نے ان الفاظ میں بیان کی ہے: ”ضم ذمة الضامن إلى ذمة المضمون في التزام الحقوق المستحقة“، واجب الادا حقوق میں ادائیگی کے لئے ضامن کا ذمه مضمون (جس کیلئے ضمانت دی جا رہی ہے) کے ذمہ سے منسلک کرنا۔ یعنی کسی کا قرض کسی دوسرا پر لازم کرنا۔

فقہاء نے اسے عقد ارافق و احسان میں شامل کیا ہے، نیز اس کی حکمتوں میں سے ایک حکمت یہ بھی ہے کہ لوگوں کے حقوق کو ضیاع سے بچایا جاسکے، اور حقوق کی ادائیگی زیادہ مأمور و محفوظ ہو جائے۔ سابق الذکر بحث میں جو کچھ بیان ہوا اس کا خلاصہ درج ذیل دو اہم فقرات میں محصور ہے:

### اس سروں کی فرائی پر پینک کی طرف سے حاصل ہیجا جانے والا لکیش

جہاں تک سابقہ بیان کردہ چار اقسام کا تعلق ہے تو بظاہر ان میں کوئی ایسی چیز نہیں پائی گئی جو نصوص شرعیہ کے خلاف ہو اور اس کی حدود سے تجاوز کرتی ہو اور اس کی شروط کی موجودگی بھی اس امر کے جواز کی متقاضی ہے۔ پینک ضامن ہوتا ہے اور اس کی اہلیت ایسی ہے کہ اس کا تبرع جائز ہے کیونکہ اس میں ضامن کی رضامندی شامل ہے اور حق بھی معلوم ہے ایعنی مجبول نہیں ہے۔

البته پہلی قسم (ابتدائی ضمانت) میں ایک چیز ہے جو قابل توجہ ہے اور وہ یہ کہ اس کا تعلق اس ضمانت سے ہے جو بعد میں واجب ہوگی اور جو ضمانت ابھی واجب نہیں ہوئی اس کا ثانی معلم و عده کا ہوگا۔ کیونکہ شرعی رو سے ضمانت ایک ایسا معاہدہ ہے جو ایک واجب شدہ چیز کی ادائیگی کا ذمہ لینے کا نام ہے لہذا اس رو سے اسے معلم نہیں کیا جا سکتا جیسا کہ دوسرے معاهدات میں اس کی گنجائش موجود ہوتی ہے۔ لہذا اس کی صورت

تو یہ ہو گی کہ ضامن نے ایسی چیز کی ضمانت لی ہے جو ابھی تک مضمون عہد (یعنی جس کی ضمانت دی جا رہی ہے) اس کے ذمہ بھی واجب نہیں ہوئی۔ لیکن اہل علم اس کے جواز کے قائل ہیں جن میں تینوں امام یعنی امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ، امام شافعی رحمہ اللہ اور امام احمد رحمہ اللہ کا مذہب یہی ہے اور امام شافعی رحمہ اللہ اپنے قدیم مذہب میں جبکہ امام شافعی کے جدید قول میں سابقہ رائے سے اختلاف پایا جاتا ہے۔

اس معاملے میں جمہور اہل علم کی رائے اصول شریعت سے زیادہ موافق اور قریب تر ہے کہ شرعی اصول کے موجب معاملات اپنی اصل میں حلت پر قائم ہیں تا وقتیکہ ان میں کوئی ایسا منع نہ پیدا ہو جائے جیسا کہ دھوکہ ابہام وغیرہ وغیرہ۔ اور اس چیز کی ضمانت اپنے ذمہ لینا جو ابھی واجب نہیں ہوئی اس میں کسی قسم کی غرر دھوکہ ابہام نہیں پایا جاتا لہذا اس کا حکم عموم پر باقی رہے گا اور وہ ہے جواز کا<sup>①</sup>۔ واللہ اعلم۔

یہی وجہ ہے کہ حنابلہ نے ضمانت کی تعریف یوں کی ہے: ”ضمانت ایک ایسی دستاویز کا نام ہے جس میں مخصوص پابندی جو غیر پر لازم ہو چکی یا مستقبل میں ہو گی کو اپنے ذمہ لینا ساتھ اس کے کوہ پابندی اصل فرد پر بہ صورت قائم رہے گی۔ یا انسان کا کسی کام یا عمل کے بارے میں ذمہ داری اٹھانا جو حال میں یا مستقبل میں اس پر لازم ہو گی۔“<sup>②</sup>

### ضمانت پر معاوضہ لینا

ضمانت پر اجرت (کرایہ) کا لینا نہ کر رکٹی لینا کیونکہ رکٹی کا مفہوم یہ ہے کہ: ”کوئی بھی صاحب تصرف کوئی معینہ چیز مقرر کر دے کہ جو شخص ایک معلوم یا مجهول کام کسی معلوم یا مجهول مدت میں انجام دے گا تو اسے وہ چیز دی جائے گی، جعالہ میں کام اور مدت کے تعین کی شرط نہیں ہوتی اور نہ ہی بوقت ضرورت کسی عامل کا تعین کیا جانا ضروری ہوتا ہے۔

<sup>①</sup> دیکھیے: فتح القدير 5/402، حاشية ابن عابدين 5/301، الشرح الكبير مع الدسوقي 3/333، اور قوانین ابن جزي، ص: 353، روضة الطالبين للنووي 4/244، اور الغایۃ الفصوی للبیضاوی 4/592، کشف المخدرات للبعلي ص 252، بدایۃ المجتهد 2/298.

<sup>②</sup> شرح متنه الإرادات 2/108، 110.

اس طرح سے اجارہ اور جعلہ (رائٹی) میں جو بنیادی فرق ہے وہ یہ کہ اجارہ کی ابتداءً عقد لازم کی حیثیت ہے۔ جبکہ جعلہ (رائٹی) عقد لازم نہیں بلکہ عقد جائز ہے طفین اس کو کسی وقت بھی منسوخ کر سکتے ہیں۔

الغرض رائٹی کا مفہوم کرایہ کے مفہوم سے کہیں زیادہ وسیع ہے کیونکہ رائٹی کے بارے میں آپ نے جیسا کہ سابقہ سطور میں جان لیا ہے کہ اس میں کسی بھی کام کے معلوم ہونے کی شرط نہیں پائی جاتی اور نہ ہی مدت کا تعین ہوتا ہے اور جس امر کا تعین ہی نہ ہو تو اس کا وسیع ہونا بالکل ممکن ہے اور اس کے بالمقابل کرایہ ایک طے شدہ منافع کا نام ہے یا پھر دونوں فریقتوں کے مابین طے پائی جانے والی کیفیت کا نام ہے جو دونوں فریقتوں میں سے کسی بھی فریق کو اسے منسوخ کرنے کا اختیار نہیں ہے۔

ای وجوہ سے جمہور اہل علم اس امر کے قائل ہیں کہ ضمانت فراہم کرنے پر کوئی معاوضہ نہ لیا جائے جیسا کہ مختلف کتب فقہ میں اس کی تصریح موجود ہے۔ جیسے مجمع الصہانات علی مذهب الإمام أبي حنیفة للبغدادی ص 282، اور الشرح الكبير للدردیر مع حاشية الدسوی 3/404، اور الشرح الصغير 3/242، اور الفروع لإبن مفلح الحنبلي 4/207، اور کشاف القناع 262۔

نیز دیگر کتب میں بھی صراحتاً منع اور عدم جواز کا ذکر ہے۔ ضمانت پر معاوضہ نہ لینے کے خواہ سے مندرجہ ذیل اور توجیہات پیش کی جاتی ہیں:

❶ یہ ایسا قرض ہے جو نفع لانے کا موجب بتا ہے، اور اس کے وجہ یہ ہے کہ جب ضامن اپنے کلائنٹ کی طرف سے دوسرے فریق کو ادائیگی کرتا ہے تو اس پر اگر کمیشن لے گا تو یہ معاوضہ اس ادائیگی کے بدله میں ہو گا جو کہ کلائنٹ پر بطور قرض واجب الادھی۔ اور ضمانت کے خط کی بعض کیفیات میں تو یہ صورت میں مضبوط اظہر آجاتی ہے کہ یہ قرض پر ہی نفع حاصل کیا جا رہا ہے کیونکہ مستفید براہ راست کلائنٹ سے رابطہ نہیں کرتا کہ وہ ادائیگی کرے بلکہ بینک سے ہی طلب کرتا ہے۔ گویا بینک اپنی طرف سے کلائنٹ کا قرض ادا کر رہا ہے اور اس قرض نے پر معاوضہ وصول کر رہا ہے۔

❷ یہ معاہدہ اور عقد احسان اور نرمی وسعت پر مبنی ہے لہذا اس پر معاوضہ لینا مقاصد شریعت کے سراسر خلاف ہے۔

❸ گارنٹی کی بعض صورتوں میں مستفید کلاسٹ سے براہ راست وصولی کرتا ہے۔ لہذا ایسی صورت میں اگر ضامن (یعنی بینک) اپنا کمیشن لے گا تو گویا اس نے ناحق لیا کیونکہ ادا یتیگی تو کلاسٹ نے خود اپنی طرف سے کی ہے۔ پھر ضامن کسی چیز کا معاوضہ لے رہا ہے؟ اور یہ معاوضہ لینا سراسر باطل ہے۔ کیفیات میں بسا اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ جس کے لیے ضمانت دی جا رہی ہو وہ خود جس کی ضمانت دی جا رہی ہو اس سے طلب کرتا ہے پس اس کیفیت میں تو ضامن کا اس عمل پر کوئی معاوضہ لینا قطعی صحیح نہیں اور یہ باطل ہے۔ اور یہ طرزِ عمل لوگوں کا مال باطل طریقے سے کھانے کے متادف ہے۔ اور ابتدائی ضمانت اور دستاویز آتی ضمانت خط میں تو مستفید براہ راست کلاسٹ سے مطالبہ کرتا ہے نہ کہ بینک سے۔

### تنبیہات: یہاں دو باتیں انتہائی قابل توجہ ہیں

اول: فقہی قواعد میں ایک قاعدہ ہے کہ اجرت اور ضمانت بیک وقت جمع نہیں ہو سکتیں۔ اور یہ قاعدہ اس ضمانت سے متعلق نہیں جو کہ زیر بحث ہے۔ بلکہ اس ضمانت سے مراد (ضمان المخالفات یعنی تلف ہونے والی چیزوں کی ضمانت) ہے۔

دوم: فقہی قواعد میں سے ایک قاعدہ ہے کہ: ”ہر وہ کام جس کا کرنا جائز ہو اس پر معاوضہ لینا جائز نہیں ہو جاتا“۔ بلکہ اس میں کچھ کام تو ایسے ہیں جن پر معاوضہ لینا جائز ہوتا ہے جیسا کہ بھاگے ہوئے غلام کو واپس لانے کے لئے کوئی معاوضہ اور راتلی مقرر کرنا۔ اور کچھ پر معاوضہ لینا جائز نہیں جیسا کہ ضمانت پر یا جائز کھلیل کھود پر معاوضہ لینا، وغیرہ وغیرہ جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ نے اپنی معروف کتاب مجموع الفتاوی (30/216-215) میں بیان کیا ہے۔

### خلاصہ بحث

سابقہ سطور میں جو کچھ گزر اس کی روشنی میں دواہم حقیقتیں آشکار ہوتی ہیں۔

کلاسٹ کی جانب سے ضمانت کے لیے کے مارجنا کے حوالے سے تین صورتیں ہیں

❶ ضمانت کا وہ لیٹر جو زیر مارجن (Zero Margin) ہو: اس صورت پر وہی حکم لا گو ہو گا جس کا جھبھو اہل علم نے ذکر کیا ہے کہ ضمانت پر معاوضہ لینا جائز نہیں۔ لہذا اس صورت پر یہی حکم لگے گا۔

❷ ضمانت کا وہ خط بوجکلائیٹ کی جانب سے فل مارجن (full Margin) پر حاصل کیا گیا ہو: اس صورت کے بارے میں والد اعلم، ضمانت پر معاوضہ لینے کی ممانعت کا حکم نہیں لگے گا۔ کیونکہ یہ معاوضہ کام کی مکمل کارروائی انجام دینے پر خدمات و سرویز کا معاوضہ ہے۔ تو اس صورت میں اگر تو بینک مستغفید کو ادا یتگی کرتا ہے تو وہ کلائیٹ کے پیسے سے ہی کر رہا ہے۔ جس پر معاوضہ لیتا ہے اور اگر وہ ادا نہیں کرتا تو وہ کلائیٹ سے اس کے مال کی حفاظت کرنے اور اسے سرویز مہیا کرنے پر کمیش حاصل کرتا ہے۔ (جس میں ظاہر قباحت نہیں)۔

❸ ضمانت کا وہ لیٹر جو فیصد مارجن پر حاصل کیا گیا ہو: اس صورت پر سابقہ دونوں صورتوں کے احکامات لا گو ہوں گے۔ اس حصے پر معاوضہ جائز ہو گا جس کی ادا یتگی ہو چکی ہے۔ اور اس حصے پر نہیں ہو گا جس کی ادا یتگی نہیں کی گئی۔ والد اعلم۔ یہ بحث میں شیخ عمر بن عبدالعزیز المنترک کی رائے پر ختم کرتا ہوں جو انہوں نے اپنی کتاب ”الرباو والمعاملات المصرفیة“ میں بیان کی ہے جیسا کہ وہ فرماتے ہیں:

”کہ جو کچھ مجھے صحیح محسوس ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ اگر ضمانت سے قبل ضمانت کی مکمل رقم مستغفید کو ادا کر دی جائے یا پھر وہ فل مارجن پر ہو تو اس پر رائٹی لینے میں کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ اس حالت میں وہ کمیش جو بنک حاصل کرتا ہے وہ مہیا کردہ خدمات کے مقابل ہوتا ہے جیسا کہ وہ چیک کے ذریعے تبادلے کے حوالے سے کمیش لیتا ہے کیونکہ یہ کیفیت نہ تو قرض ہے اور نہ ہی قرض جیسی ہے۔ کیونکہ بینک اپنے مال میں سے کچھ نہیں ادا کرتا بلکہ وہ تو اس مال میں سے ادا کرتا ہے جو کہ کلائیٹ کی رقم کی صورت میں اس کے پاس موجود ہوتا ہے۔“

اور اگر ضمانت کا خط زیر مارجن پر ہے تو اس کیفیت میں رائٹی لینا جائز نہیں سمجھتا کیونکہ یہ ضمانت قرض کی صورت میں ہو سکتی ہے اور یہ صورت قرض پر نفع حاصل کرنے کی وجہے کی جو سود ہے اور سود کی طرح بھی جائز نہیں ہو سکتا۔ اور سودا میں رذیل برائی ہے کہ ضروری ٹہہ رہتا ہے کہ اس کے

راستہ رو کے جائیں، اور اس کے سامنے بند باندھا جائے۔

لہذا میرے خیال میں مضمانت کے طلب گار پر لازم ہے کہ مضمانت فراہم کرنے والے کے پاس اتنی مالیت کی رقم رکھوادے جس سے ادائیگی ممکن ہو سکے۔ اور یہ کاروائی ان اصولوں سے بالکل متفق ہے جو کہ بعض بینک لازم قرار دیتے ہیں کہ کلاسٹر مضمانت کے خط کے مساوی رقم جمع کرائے۔ اور اسی کیفیت کو فل مار جن کا نام دیا گیا ہے۔ تو کلاسٹر کی جانب سے بینک میں رکھوائی گئی یہ رقم بینک کے پاس بطور حصہ تصور کی جائے گی۔ تاکہ یوقوت ضرورت بینک اس رقم سے مستفید کوادا ادائیگی کر سکے۔ ①

اس کاروائی میں بیش بہاؤ اندر ہیں جن کی تفصیل کچھ یوں ہے:

❶ ان افراد کا راستہ روکنا جو ٹینڈرز اور منصوبوں میں شامل ہونے کے بعد خود کے ذمہ عائد معاهدات کی پاسداری کرنے کی اہلیت اور استطاعت نہیں رکھتے۔ یعنی یہ شرط لاگو کرنے سے ٹینڈرز اور بولیوں میں وہی شخص دلچسپی لے گا اور شریک ہو گا جو اس کی تفہیز کی بھی اہلیت رکھتا ہو۔

❷ ایسا طریقہ کار اختیار کرنے سے کاموں کا دائرہ پھیلانے کی لائچ اور حصہ کے سامنے بھی بند باندھنا ممکن ہو گا۔ کہ انسان کسی ایسے کام میں ہاتھ ہی نہ ڈالے جس کو وہ کرنے نہیں سکتا۔ اور اگر انسان ایسے کام میں داخل ہوا جو وہ کرنے سکتا تو وہ اس صورت میں بھاری نقصان انٹھانا پڑے گا، اور اس کی معیشت اور مالی

❸ نوٹ: بینک گارنٹی کی بعض صورتوں میں اہل علم کے مابین اختلاف پایا جاتا ہے البتہ مندرجہ بالا مسئلہ کی جملہ صورتوں کا جائزہ لینے کے بعد جو رائے قریب تر صواب ہے اسے درج ذیل نکات میں بیان کیا جاتا ہے۔

❹ تمام فقهاء کے نزدیک مضمانت کی اجرت جائز نہیں۔ لہذا اس بنا پر بینک گارنٹی کی مردجمہ صورت صحیح قرآنیں پاتی۔ کیونکہ: گارنٹی ایک رضا کارانہ عمل ہے جو غیر معاوضہ کے انجام دیا جاتا ہے۔ جبکہ صارف کی طرف سے جو رقم یا کوئی قیمتی چیز بطور گروی رکھوائی جاتی ہے وہ بینک کے پاس بطور قرض ہوتی ہے اور جب قرض پر اجرت کا مطالیب صحیح نہیں تو اس کی مضمانت پر بھی صحیح نہیں ہو سکتا۔ سعودی عرب کی فتویٰ کمیٹی نے اس کے ناجائز ہونے کی وجہ کی نشاندہی فرمائی کہ ”بطور کور(غطاء) جمع کرائی گئی رقم بینک کے پاس رہن کی حیثیت رکھتی ہے۔ ضامن (بینک) کا اس سے فائدہ حاصل کرنا حرام ہے۔ (آبحاث

هیئتہ کبار العلماء ۵، ص 283)

بقیہ اگلے صفحہ پر ملاحظہ فرمائیں

حیثیت پر بہت برے اور منفی اثرات مرتب ہوں گے۔ کیونکہ بولی دینے والا بھی بھار بولی کیلئے بینک کی ضمانت توجیح کر دیتا ہے لیکن وہ ضمانت اتنی بھاری رقم کی ہوتی ہے کہ اس کی استطاعت سے باہر ہوتی ہے اور نتیجتاً وہ ایسے سودی چنگل میں پھنس جاتا ہے کہ جس کا مطالبہ بینک اس سے کرتے ہیں اور اس کی پاسداری اس پر لازم بھی ہوتی ہے۔ آہ (والله عالم)

لہ یہاں یہ کہا جانا کہ گارنٹی اگر فل مار جن ہو تو بینک سروں اور محنت کا معاوضہ لے سکتا ہے اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ اس صورت میں بینک صارف کا مزدور ہو گانہ کے ضامن۔ تو اس شبہ کے حوالے سے یہ واضح رہے کہ یہاں معاوضہ کی توجیہ صحیح نہیں کیونکہ بینک یہ کیمیشن رقم اور مدت کو ملحوظ رکھ کر طے کرتے ہیں جس سے اس کی صورت ضمانت پر اجرت اور سود کا ایک حلہ بن جاتی ہے۔

② اور اس کی دوسری قباحت یہ یہ کہ: اس گارنٹی میں لیا جانے والا معاوضہ (اگر اسے اجرت مان لیا جائے) مارکیٹ میں اس سے مشابہ خدمات پر لئے جانے والے معاوضہ سے زیادہ ہوتا ہے۔  
اگر اسے دفتری امور پر اجرت بھی سمجھا جائے تو اس رو سے بھی یہ معاملہ جائز نہیں ٹھہرتا کیونکہ المعاير الشرعية میں دفتری معاملات کے معاوضہ کو اسی صورت جائز قرار دیا گیا ہے جب وہ اجرت مثل سے زائد نہ ہو۔ (ص 61)  
شرعی حل: بینک گارنٹی کے حوالے سے بینک جو گارنٹی دیتے ہیں ان کیلئے ضروری ہے کہ وہ اس میں موجود قباحتیں اور سود سے مشابہ معاملات کو دور کریں۔

- ① گارنٹی صرف اسی وقت دی جائے جب فل مار جن ہو۔
- ② ضمانت پر کسی قسم کا معاوضہ نہ لیا جائے۔
- ③ دفتری امور کے حوالہ سے یا خدمات پر جو اجرت اور معاوضہ لیا جائے اس میں مدت اور رقم کا تناسب منظر نہ رکھا جائے، بلکہ جتنا عمل ہوا سی کے بقدر اجرت طے کی جائے۔ (البيان)

# البيان



اسلامہ بینکاری

# بیع سلم

مروجہ صورتیں اور ان کا شرعی حکم

مولانا عبدالوکیل ناصر<sup>①</sup>

جاائز کاروباری معاملات میں سے ایک صورت بیع سلم (بیع السلف) کی بھی ہوتی ہے درج ذیل سطور میں ہم بالکل عام فہم انداز میں بیع سلم، اس کی تعریف، حکم اور شرائط کو تفصیل کے ساتھ بیان کر رہے ہیں۔  
وبالله التوفيق

## بیع سلم کی تعریف

كتب فقہ نیل الا وطار، الفقه الاسلامی وأدله اور الملاخص الفقہی وغیرہ میں بیع السلم کی تعریف کا خلاصہ کچھ یوں ہے کہ:

”لین دین کا وہ معاملہ کہ جس میں فروخت کننہ یہ ذمہ داری قبول کرے کہ وہ مستقبل کی فلاں

① نائب مدیر ادارہ فروغ قرآن و سنت کراچی و مفتی ہفت روزہ حدیبیہ کراچی

تاریخ پر خریدار کو ان متعین صفات کی حامل چیز ہمیا کرے گا اور خریدار مطلوبہ شے کی مکمل قیمت پیشگی (Advance) اُسی مجلس عقد میں ادا کرے۔“

مزید آسان الفاظ میں یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ ”مخصوص صفات کی حامل چیز خریدنے کا معاملہ طے کر کے قیمت مکمل طور سے پہلے فوری ادا کر دینا اور چیز بعد میں یا کچھ تاخیر سے حاصل کرنا، بیع السلم یا بیع السلف کہلاتا ہے۔“

### بیع سلم کا حکم

یہ معاملات کی ایسی قسم ہے کہ جو کتاب و سنت اور اجماع امت کی رو سے جائز ہے۔

### قرآن کریم سے ثبوت

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَيْنُتُم بِدَيْنِ إِلَى أَجْلٍ مُسَمًّى فَاكْتُبُوهُ} [البقرة: 282]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! جب تم آپس میں مقررہ وقت تک ادھار کا معاملہ کیا کرو تو اس کو لکھایا کرو۔“

مفسر قرآن، حبر امت سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں ”میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ مقررہ مدت تک ضمانت دی گئی ”بیع السلف“ کو اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں جائز قرار دیا ہے اور اس کی اجازت دی ہے، اور پھر انہوں نے بطور دلیل کے ذکر وہ آیت پڑھی۔“<sup>①</sup>

### سنن نبوی محدثین سے ثبوت

\* نبی مکرم ﷺ جب بھرت فرمادیں مونورہ تشریف لائے تو یہاں بیع کا یہ سلسلہ اپنے حساب سے موجود تھا، تو آپ ﷺ نے اسے کچھ اصلاحات کے ساتھ باقی رکھا۔

\* آپ ﷺ نے فرمایا ”جو شخص بیع السلف (بیع اسلام) کرنا چاہتا ہے وہ معلوم وزن، معلوم و متعین پیکا نے اور معلوم و متعین مدت کے ساتھ کرے۔“<sup>②</sup> یہ حدیث بیع اسلام کے جواز کی دلیل ہے، مزید

<sup>①</sup> کتاب الام: باب السلف۔ مصنف عبد الرزاق: ص 14064

<sup>②</sup> صحیح بخاری: کتاب اسلام، باب اسلام فی وزن معلوم

تفصیل کتب سترہ وغیرہ میں دیکھی جاسکتی ہے۔

### مکالمہ اجماع امت سے ثبوت پر

امام ابن المنذر رحمہ اللہ نے اس کے جواز پر اہل علم کا اجماع نقل کیا ہے۔<sup>①</sup>

لوگوں کی حاجت و ضرورت بھی اس کی متقاضی ہے کہ یہ بیع جائز ہو، کیونکہ اس میں فریقین میں سے ہر ایک فائدہ اٹھاتا ہے، فروخت لئنہ جلد و فوری رقم وصول کر کے اور خریدار (فوری ادائیگی کی وجہ سے) چیز سستی حاصل کر کے۔<sup>②</sup>

حافظ ذوالفقار علی حفظہ اللہ تعالیٰ لکھتے ہیں:

### سلام کی اجازت کا فلسفہ پر

بعض کسانوں اور مینوں پیکھر زکے پاس ضرورت کے مطابق مثلاً نیچ، کھاد، آلات، خام مال خریدنے اور لیبر وغیرہ کے لئے رقم نہیں ہوتی، ایسے لوگوں کو اسلام نے یہ سہولت دی ہے کہ وہ حصول رقم کی خاطرا پنی فصل یا پیداوار قابل از وقت فروخت کر سکتے ہیں تاکہ قرض کے لئے کسی کے سامنے ہاتھ پھیلانے سے بچے رہیں۔ اضافی فائدہ یہ ہوتا ہے کہ آدمی چیز بیچنے کے لئے کشمیر تلاش کرنے کی فکر سے آزاد ہو جاتا ہے کیونکہ اس کا سودا پہلے ہی ہو چکا ہوتا ہے۔

اس سے خریدار کو بھی فائدہ پہنچتا ہے کیونکہ سلم میں قیمت ان چیزوں کی نقد قیمت سے کم ہوتی ہے جو نقد ادا کی جاتی ہو، مزید برآں اگر چیز آگے بیچنا چاہتا ہو تو مارکیٹ کیلئے مناسب وقت بھی اسے مل جاتا ہے۔<sup>③</sup> محقق اعصر اشیخ مبشر احمد ربانی حفظہ اللہ امام ابن قیم رحمہ اللہ سے بیع سلم کی رخصت میں حکمت تحریر فرماتے ہیں اور پھر لکھتے ہیں:

اسلام نے جب اس بیع کو جائز قرار دیا ہے تو اسے سو نہیں کہا جاسکتا بلکہ یہ تو ایک اسلامی تدبیر ہے، جس کی وجہ سے انسان سود پر قرض لینے سے بچ سکتا ہے۔ لوگ اس کو اپنالیں تو سود پر قرض لینے

<sup>①</sup> الاجماع ص: 112 <sup>②</sup> المغنی از ابن قدامة مغہوما <sup>③</sup> دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم ص: 164

سے مسلمانوں کی جان چھوٹ سکتی ہے۔ ①

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ بیعِ سلام بیعِ معدوم ہے اور خلاف قیاس ہے، لہذا یہ جائز نہیں۔

اس حوالہ سے ہم معروف محقق الشیخ مبشر احمد ربانی اور پھر امام ابن قیم رحمہ اللہ کے جوابات تحریر کریں گے۔

شیخ مبشر احمد ربانی حفظہ اللہ فرماتے ہیں:

”معدوم (غیر موجود) کی بیع جائز ہے۔ قرآن مجید اور رسول اللہ ﷺ کی سنت صحیحہ میں یا کسی

صحابی رسول ﷺ سے اس کی ممانعت واردنہیں ہوئی۔ ہاں جس طرح بعض موجودہ اشیاء کی بیع

حرام ہے، اسی طرح بعض معین معدوم چیزوں کی بیع سے روکا گیا ہے۔

حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ کی حدیث میں جو لفظ ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”لَا تَبْعِدْ مَالِيْسَ

عندك“، ”جُو تیرے پاس نہیں اس کی بیع نہ کر“ ②

اللہ کے رسول ﷺ کافر مان کسی معین چیز کے بارے میں ہے، جیسا کہ امام بغوی رحمہ اللہ فرماتے

ہیں: ”هذا بیوع الاعیان دون بیوع الصفات“، کہ یہ ممانعت معین چیزوں کی بیع میں ہے صفات کی

بیع میں نہیں لمحی جس میں عدم (نہ ہونے) کی صفت پائی جائے، اس کے لئے ہیں۔ ③

یا پھر اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ وہ چیز فروخت نہ کر جس کے دینے پر قدرت نہیں رکھتا۔ جیسا کہ

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ نے لکھا ہے۔ ④

پھر شیخ نے بیع سلام کی تعریف اور اس کے جواز کے دلائل لکھنے کے بعد فرمایا:

”خلاصہ یہ ہے کہ شریعت نے ایسی چیز کی بیع کی اجازت دی ہے جو معدوم ہو جکہ اس کے اوصاف

وزن اور مدت وغیرہ معلوم ہو جائیں اور اس میں کسی قسم کی جہالت باقی نہ رہے۔“ ⑤

امام ابن قیم رحمہ اللہ بیع سلام کے خلاف قیاس یا بیع معدوم ہونے کے اعتراض کے حوالہ سے جواباً

① آپ کے مسائل اور ان کا حل 1/413

② ترمذی: کتاب البيوع، باب ما جاء في كراهيه البيع ماليس عندك (صحیح)

③ شرح السنة 8/140 ④ مجموع الفتاوى: 20/530 ⑤ آپ کے مسائل اور ان کا حل 1/411-413

فرماتے ہیں:

بعض حضرات بیع سلام کو خلاف قیاس کرتے ہیں، ان کے پاس دلیل یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جو چیز تمہارے پاس نہیں ہے اسے مت بیچو“<sup>①</sup> پس بیع سلم بھی معدوم ہے لہذا وہ ناجائز ہونی چاہیے۔ لیکن ہم کہتے ہیں کہ یہ لوگ غلط فہمی کا شکار ہیں کیونکہ بیع سلم میں جس چیز کا سودا ہوتا ہے وہ (اپنی صفات کے اعتبار سے واضح و) ظاہر ہوتی ہے، فروخت کنندہ کے ذمہ ہوتی ہے، اور اسے عموماً سونپنے جانے پر قدرت حاصل ہوتی ہے۔

اور یہ تو بالکل ایسی ہی صورت ہے جیسے نفع کے عوض مزدوری کرنا۔ اور اس صورت کا مطابق قیاس ہونا ہم زبردست دلائل سے ثابت کر سکتے ہیں۔ لہذا بیع معدوم پر اس کا قیاس غلط ہے۔

بیع معدوم میں تو یہ معلوم ہی نہیں ہوتا کہ اسے حاصل کرنے پر قدرت ہو گی بھی یا نہیں۔ اس میں فروخت کنندہ اور خریدار دونوں ہی دھوکہ میں رہتے ہیں پھر اس پر اس کے مخالف چیز کو قیاس کرنا یہی تو بدترین قیاس ہے، ظاہری بھی اور باطنی بھی، صورۃ بھی اور معنا بھی، کسی طرح بھی یہ قیاس کسی عقلمند کے نزدیک تھوڑی دیر کیلئے بھی صحیح نہیں سمجھا جا سکتا۔ کہاں وہ (بیع معدوم کہ) جونہ پاس ہو، نہ ملکیت میں ہو اور نہ ہی اُسے سونپنے پر قدرت و طاقت حاصل ہو اور کہاں وہ (بیع سلف کہ) جو فروخت کنندہ کے ذمے ہو، خریدار کو مل سکتی ہو، اور جسے سونپنے جانے پر قدرت و طاقت حاصل ہو۔

اب ان دونوں کو جمع کر دینا ایسے ہی ہے جیسے مراد اور ذیجہ کو ایک کہنا، جیسے سودا اور تجارت کو ایک سمجھنا۔

اور جو حدیث (بیع سلم کے عدم جواز کے لئے) پیش کی گئی ہے اس کا صحیح مطلب یہ ہے کہ آپ ﷺ نے یہ سیدنا حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ سے فرمایا تھا ”کہ جو تمہارے پاس نہیں اسے مت بیچو“<sup>②</sup>

اس کا ایک مطلب تو یہ ہے کہ: کوئی شخص کسی معین چیز کو جو اس کے پاس نہ ہو بلکہ دوسرے کی ملکیت میں

<sup>①</sup>ترمذی: کتاب البيوع، باب ما جاء في كراهية البيع ماليس عندك [صحیح]

<sup>②</sup>ترمذی: کتاب البيوع، باب ما جاء في كراهية البيع ماليس عندك [صحیح]

ہو، وہ اُسے کسی کو بیچ دے پھر اس کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا پھرے اور اسے خریدار تک پہنچانے کی سعی میں رہے۔

دوسرا مطلب یہ ہے کہ: وہ اس چیز کو بیچنے کی کوشش کرتا ہے جسے خریدار تک پہنچانے کی قدرت و طاقت اسے نہیں۔ گوہ ایسی ذمہ داری اٹھاتی ہے کہ جس کے بارے میں اُسے معلوم نہیں کہ وہ اُسے ادا کر بھی پائے گا کہ نہیں۔

اس طرح اس میں کئی ایک خرابیاں لازم آتی ہیں:

- ❶ ایک ایسی معین چیز کا بیچنا جو اس کی ملکیت میں نہیں۔
- ❷ ایسا معاملہ اپنے ذمہ لینا جسے پورا کرنے کی طاقت نہیں۔
- ❸ ایسی چیز کا ادھار کرنا جس کے ملنے کی عادتاً توقع نہیں۔

(اور جہاں تک بیع سلام کا تعلق ہے تو) جب مذکورہ تینوں خرابیاں نہ ہوں تو پیشک اور قرضوں کی طرح یہ بھی ایک طرح کا قرض ہوگا۔ جیسے کوئی چیز موصوفہ قیمت پر قرضاء لے لی جائے۔ پس قیاس و مصلحت کا تقاضہ یہی ہے کہ ادھار کی خرید و فروخت جائز ہو۔

اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں فرماتا ہے: ”امیان والو! جب تم قرض کا لین دین کرو جس میں مدت مقرر کی

گئی ہو تو لکھت پڑھت کر لیا کرو“ [القرآن: 282]

یہ آیت قیمت اور مال دونوں کو شامل ہے (یعنی دونوں میں ادھار جائز ہے) سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اور قرق آن کریم کے ترجمان ہیں انہوں نے اس سے بھی سمجھا اور سمجھا یا ہے جیسا کہ وہ فرماتے ہیں کہ: اپنی ذمہ داری پر قرض حلال ہے۔ پھر آپ رضی اللہ عنہمانے یہی آیت تلاوت فرمائی۔

پس ادھار کی خرید و فروخت قیاس کے مطابق اور مصلحت کے موافق ہے۔ شریعت جو مکمل ہے اور مکمل انصاف پر مبنی ہے وہ اسے کبھی ناجائز نہیں کر سکتی۔ (بیع سلام میں) مکمل قیمت تو اسی وقت لے لی جاتی ہے اور چیز بعد میں دی جاتی ہے۔ اس لئے کہ اگر قیمت بھی نہیں لی جائے تو ذمہ داری بے فائدہ ہو گئی اسی کا نام سلم رکھا گیا ہے (یعنی ایسی بیع کہ جس میں) قیمت ہاتھوں ہاتھ سونپ دی جاتی ہے، اور اگر قیمت اور چیز دونوں ہی ادھار ہوں تو یہ ”بیع الکالی بالکالی“ (یعنی ادھار کے بد لے ادھار کی بیع) ہو جائے گی جو حدیث

کی رو سے ناجائز ہے اور جس کا بیان پہلے گزر چکا ہے۔ اس میں خطرے بڑھ جائیں گے اور معاملہ غرر و دھوکے کا ہو جائے گا۔

ای لئے شارع علیہ السلام نے اس مسئلہ میں مخصوص باغ یا کھنی کے پھل و اناج کو منع فرمادیا۔ اس لئے کہ ممکن ہے اس میں پھل نہ آئے اور نہ اناج نکلے تو دے گا کہاں سے؟؟  
اور پھر ان قیم رحمہ اللہ تھوڑا آگے پھل کے فرماتے ہیں:

اس (بیع سلم) کا جواز انسانی حاجت کو پورا کرنے کے لئے ہے اس میں (خریدار و فروخت کنندہ) دونوں کے لئے سہولت ہے۔ ایک کو قیمت پہلے مل جاتی ہے اور دوسرا کو چیزستی مل جاتی ہے۔  
پس سچ تو یہ ہے کہ شریعت میں جو ہے اسی میں آسانی ہے، اسی میں مصلحت ہے، وہی مطابق قیاس ہے۔ وہی عقل سے بھی ملتا ہے۔-----①

### بیع سلم کی شرائط ہے

بیع سلم میں ان تمام شروط و پابندیوں کو ملاحظہ رکھنا ضروری ہے جو شریعت نے عام بیع میں مقرر کی ہیں۔ البتہ سلم کو غرر (جهالت و دھوکہ) سے صاف رکھنے کے لئے کچھ خاص شرائط بھی رکھی گئی ہیں جو درج ذیل ہیں:  
رأس المال (قیمت) سے متعلقہ شرائط یہ ہیں:

① اس کی جتنی معلوم ہو۔

جیسے سونے چاندی میں ہے، روپیہ میں ہے، ڈالر میں ہے یا کسی اور صورت میں۔

② اس کی مقدار معلوم ہو۔

③ اسے مکمل طور سے مجلس عقد میں ہی ادا کر دیا جائے۔

### مسئلہ: بیع سلم میں قیمت مؤخر کرنے کا حکم؟ ہے

جمهور اہل علم مالکیہ، شافعیہ اور حنفیہ کے مطابق بیع سلم میں خریدی گئی چیز کی مکمل قیمت پیشگی مجلس عقد ہی

میں ادا کرنا شرط ہے، اُسے موخر نہیں کیا جاسکتا اور اگر مکمل قیمت کی ادائیگی سے قبل دونوں فریق یعنی فروخت کنندہ و خریدار الگ الگ ہو جائیں تو عقد باطل قرار پائے گا کیونکہ اس طرح یہ ادھار کی ادھار کے ساتھ بیع ہو جائیگی جو کہ حدیث کی رو سے حرام ہے<sup>①</sup>، البتہ مالکی فقهاء کے مطابق اس میں دو سے تین دن تک کی تاخیر کی اجازت ہے، کیونکہ یہ معمولی تاخیر ہے جو قابل برداشت ہے لیکن اگر معاهدہ میں مکمل قیمت کی ادائیگی کی مدت تین دن سے زیادہ طے ہو تو مالکیہ کے مطابق بھی عقد باطل ہو جائے گا۔

تاخیر سے ملنے والی شیئے، سامان (مسلم فیہ) کی شرائط یہ ہیں:

① وہ مضمانت کے تحت ہو۔ (فروخت کنندہ اسے حوالہ کرنے کا ضامن ہو)

② اس کا ایسا مکمل وصف بیان کر دیا جائے کہ جس سے اس کی مقدار و وزن اور ممتاز صفات کا علم ہو جائے تاکہ کسی بھی قسم کے دھوکہ و تنازع کا خدشہ باقی نہ رہے۔

③ اس کی مدت معلوم ہو کہ کب تک وہ چیز خریدار کے حوالہ کر دی جائیگی۔<sup>②</sup>

بعض اہل علم نے شرائط کو کچھ مزید پھیلا کر اور کھول کر بیان کیا ہے، جس سے مجموعی طور پر کبھی تو سات شرائط دکھائی دیتی ہیں جیسا کہ ”الخلص الفقی“، میں شیخ صالح بن فوزان حفظہ اللہ نے لکھا ہے اور کبھی شرائط اس تعداد سے بھی آگے نظر آتی ہیں جیسا کہ شیخ وہبہ زحلی رحمہ اللہ نے ”الفقة الاسلامی“، میں گیارہ تک شرائط ذکر کی ہیں۔

اس سلسلہ میں قارئین کی مزید وضاحت کے لئے اپنے وقت کے معروف و معتر اہل علم کی لکھی جانے والی حواشی، تعلیقات، تشریحات، فتاویٰ جات اور آراء تحریر کی جاتی ہیں تاکہ مسئلہ سلم، اس کی شرائط کا فہم اور بھی سہل ہو جائے اور دیگر متعلقہ مسائل کی مکمل وضاحت ہو جائے۔

مجتهد العصر حافظ عبد اللہ روپڑی رحمہ اللہ کے فتاویٰ میں لکھا ہے:

بیع سلم کے جائز ہونے کی شرطیں حسب ذیل ہیں

❶ بیع (سامان) کی جنس معلوم ہو مثلاً کہ وہ گیوں ہے یا جو، مکنی یا باجرہ۔

- ۱ اس کی صفت معلوم ہو کہ وہ جدید یعنی کھری ہے یا ردی۔
- ۲ اس کی نوع معلوم ہو مثلاً بارانی زمین کی ہے یا نہری زمین کی۔
- ۳ وقت ادا نیگی معلوم ہو جو کم از کم ایک مہینہ ہے اور اس سے زائد وقت جو وہ مقرر کرے وہ بھی معلوم ہو۔
- ۴ (کم از کم ایک مہینہ کی شرط کی وضاحت آگے آرہی ہے)
- ۵ جو چیز فروخت کی جا رہی ہے اس کی مقدار معلوم ہو۔
- ۶ سرمایہ جو کہ اب دیا جا رہا ہے جس کے بد لے مقرر وقت پر سامان وصول کرنا ہے اگر یہ سرمایہ (قیمت) تولنے یا مانپنے یا گتنے کی چیز ہو تو اس کا معلوم کرنا بھی ضروری ہے۔
- ۷ اگر فروخت کردہ سامان ایسی چیز ہے جس کے اٹھانے میں مشقت اور کرایہ خرچ ہوتا ہو تو جس جگہ سے وصول کرنا ہے اس کا معلوم ہونا بھی ضروری ہے۔

### بطور تقدیق وضاحت کے حافظ محمد عبد اللہ صاحب رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

جو بات صحیح ہیں..... بازاری نرخ سے اتنا کم مقرر نہ کیا جائے کہ سال میں کبھی بھی اتنا کم ہونے کا خیال نہ ہو، اگر ایسا ہو تو اس میں بھی سود کا شہر ہے، نیز یہ بھی شرط ہے کہ غلہ کے بد لے غلہ نہ ہو کیونکہ حدیث میں اس کو سود کہا گیا ہے اور مدت کم از کم ایک ماہ شرط نہیں کیونکہ حدیث میں اس کا ثبوت نہیں۔①

شیخ الحدیث علامہ داؤد رحلوی رحمہ اللہ، صحیح بخاری کی مختصر تعریف، ترجمہ و فوائد کے ضمن میں کچھ نکات علمیہ تحریر فرماتے ہیں، وہ درج ذیل ہیں:

جو چیزیں ماپ تول کر بیچی جاتی ہیں ان میں ماپ تول ٹھہر اکر سلم کرنا چاہئے۔ اگر ماپ تول مقرر نہ کئے جائیں تو یہ بیع سلم جائز نہ ہوگی الغرض اس بیع کے لئے ضروری ہے کہ وزن مقرر ہو اور مدت مقرر ہو ورنہ بہت سے مناسد کا خطرہ ہے۔ مثلاً سوروپے کا اتنے وزن کا غلہ آج سے پورے تین ماہ بعد تم سے وصول کر لوں گا یہ طے کر کے خریدار نے سوروپیہ اسی وقت ادا کر دیا۔ یہ بیع سلم ہے جو جائز ہے۔ اب مدت پوری ہونے پر وزن مقررہ کا غلہ اسے خریدار کو ادا کرنا ہو گا۔

کیل اور وزن سے ماپ تول مراد ہیں۔ اس میں جس چیز سے وزن کرنا ہے، (وہ) کلو (ہے) یا قدیم سیر، من۔ یہ بھی جملہ باتیں طے ہوئی ضروری ہیں۔

حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں۔ ”اس امر پر اجماع ہے کہ بیع سلم میں جو چیزیں ماپ یا وزن کے قابل ہیں ان کا وزن مقرر ہونا ضروری ہے اور جو چیزیں محض عدد سے تعلق رکھتی ہیں ان کی تعداد کا مقرر ہونا ضروری ہے۔ حدیث مذکورہ سے معلوم ہوا کہ مدینہ میں اس قسم کے لین دین کا عام رواج تھا۔“ ①

دیار عرب کے معروف عالم دین شیخ ابو بکر الجزاری حفظہ اللہ اس سلسلے میں رقمطراز ہیں:

میعاد ادا بیگی اتنی ہو کہ اس مدت میں قیمت کا اتار چڑھاؤ ہو سکتا ہو مثلاً ایک ماہ یا دو ماہ اس لئے کہ دو چار دن کی مدت کا حکم عام ”بیع“ والا ہے اور بیع میں یہ شرط ہے کہ بیع کو اچھی طرح دیکھ لے یا اس کی معرفت حاصل کر لے۔

وقت ادا بیگی کے لئے ضروری ہے کہ اس وقت مطلوب جنس کا پایا جانا ممکن ہو لہذا بہار کے موسم کوتاہہ کھجور کی ادا بیگی کا وقت یا سرد یوں میں انگور کی ادا بیگی کا وقت مقرر نہ کیا جائے، اس لئے اس صورت میں مسلمانوں میں اختلاف واقع ہو گا۔ ②

### بیع سلم سے متعلق اہم مسائل

کیا مدت کا تعین شرط ہے؟

اگرچہ علماء نے مدت معینہ کے تقریب کو شرط قرار دیا ہے مگر شافعیہ کہتے ہیں کہ جب بیع سلم تاخیر سے (جس میں دھوکہ بھی ہو سکتا ہے) جائز ہے تو معاہدہ کے وقت ادا بیگی بالا ولی جائز ہے، حدیث میں اجل (مدت) کا ذکر اس لئے نہیں کہ صرف یہی شرط ہے (یا اس کا موجود ہونا ہر حال میں ضروری ہے) بلکہ اس سے مقصود یہ ہے کہ جب کوئی معاملہ اجل (مدت) سے متعلق ہو تو اس میں وہ معلوم ہوئی چاہئے۔

① صحیح بخاری: کتاب السلم، ترجمہ و تشریق ازمولا ناجحمد او دراز، جلد 3

② منهاج المسلم: مترجم، ص 547

امام شوکانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ:  
 صحیح اور حق بات یہی ہے جسے شافعیہ نے اختیار کیا ہے کیونکہ کسی بھی حکم کو بغیر دلیل کے لازم کر لینا درست نہیں۔<sup>①</sup>

### 2 مدت مقررہ تک مال اداۃ کیا گیا

معروف عالم شیخ عبدالستار حماد صاحب حفظہ اللہ تعالیٰ ایک سوال کے جواب میں لکھتے ہیں:  
 ”اگر اس (ٹے شدہ) مدت میں مال مہیانہ کیا جائے تو تاجر و میں اسے جرمانہ تو کیا جاسکتا ہے، لیکن ریٹ وغیرہ میں کمی کرنے کا دباؤ نہیں ڈالا جاسکتا، (کیونکہ) اس (بیع سلم) میں رقم پیشگی ہی ادا کرنا پڑتی ہے، بصورت دیگر طرفین سے ادھار ہو گا جو شرعاً درست نہیں ہے۔“<sup>②</sup>

### 3 ”معاہدہ بیع سلم“ میں ادا بیگنی کی جگہ کا تعین نہیں کیا گیا ہوتا؟

الشیخ ابو بکر الجرجاری حفظہ اللہ فرماتے ہیں:

اگر ”معاہدہ بیع“ میں ادا بیگنی کی جگہ کا تعین نہیں کیا گیا تو ”مقام معاہدہ“ ہی ادا بیگنی کی جگہ طے پائے گا۔ اگر جگہ کا تعین کیا گیا ہے تو اس پر عمل کیا جائے گا اور اس بارے میں جس جگہ ادا بیگنی پر دونوں متفق ہوں، اس کے مطابق عمل کیا جائے گا اس لئے کہ مسلمان معاملات میں جو شرطیں طے کر لیں ان کی پابندی ضروری ہے۔<sup>③</sup>

4 کیا مسلم فیہ (ٹے شدہ چیز) کا مسلم الیہ (جسے قیمت دی گئی یعنی فروخت کننہ) کے پاس ہونا ضروری ہے؟  
 اس سلسلے میں معلوم ہو کہ یہ شرط تو بہر حال نہیں ہے، البتہ انتہائے مدت تک اس کا دستیاب ہونا ضروری ہے۔ صحیح بخاری شریف میں یہ بات بیان ہوئی ہے کہ لوگوں نے بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے پوچھا کہ (بیع سلم کے وقت) کیا ان لوگوں کے پاس کھیتی موجود ہوتی تھی؟ تو انہوں نے کہا کہ ہم ان سے اس کے متعلق پوچھتے نہیں تھے۔

جس سے یہ بات واضح ہے کہ مطلوبہ چیز کا فروخت کننہ کے پاس ہونا شرط نہیں ہے وگرنہ اُس چیز کا اگر فروخت کننہ کے پاس ہونا ضروری ہوتا تو وہ اُس کا سوال ضرور کرتے۔

<sup>①</sup> فقه السنۃ/3 152 <sup>②</sup> فتاویٰ اصحاب الحدیث 2/253 <sup>③</sup> منهاج المسلم : متجمیع 547

علامہ محدث داود رازدھلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

سلم ہر شخص سے کرنا درست ہے۔ مسلم فیہ (یعنی وہ سامان جس میں سلم کیا گیا ہے) یا اس کی اصل اس کے پاس موجود ہو یا نہ ہو اتنا ضرور معلوم ہونا چاہئے کہ معاملہ کرنے والا ادا کرنے اور وقت پر بازار سے خرید کر یا اپنی کھتی یا مزدوری وغیرہ سے حاصل کر کے اس کے ادا کرنے کی قدرت رکھتا ہے یا نہیں۔<sup>①</sup>

### ۵ تمام اجناس میں بیع سلم جائز ہے

جیسا کہ صحیح بخاری میں موجود یہ الفاظ اس بات کے موید ہیں ”من أسلف في شيء……،“ جو کسی بھی چیز میں سلف (سلم) کا معاملہ کرے۔

یہاں ”فی شيء“ کہا گیا جو تمام جائز اشیاء کو شامل ہے۔ البتہ شرعاً ضرور ملحوظ رکھی جائیں۔

### ۶ فلاش آدمی اور بیع سلم

علامہ محدث داود رازدھلوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

اگر کوئی شخص فلاش مغض ہو اور وہ بیع سلم کر رہا ہو تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس دھوکہ سے اپنے مسلمان بھائی کا پیسہ ہڑپ کرنا چاہتا ہے اور آج کل عام طور پر ایسا ہوتا رہتا ہے (الہذا سلم کے وقت اس کا دھیان بھی رکھنا چاہئے)۔<sup>②</sup>

### ۷ مخصوص باغ یا زمین کے مخصوص قطعہ کی پیداوار میں بیع سلم کرنے کا حکم

مخصوص باغ یا زمین کے مخصوص قطعہ کی پیداوار میں بیع سلم کرنا جائز نہیں، کیونکہ اس میں غرر پایا جاتا ہے، ممکن ہے وہ باغ پھل نہ دے یا قطعہ زمین میں فصل ہی نہ ہو۔

خود نبی کریم ﷺ نے مخصوص باغ کی کھجور میں بیع سلم نہیں کی۔

علامہ ابن المنذر رحمہ اللہ نے اس بات پر اجماع ذکر کیا ہے کہ تینین باغ و زمین کی پیداوار میں سلم کی ممانعت پر علاوہ متفق ہیں۔<sup>③</sup>

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب السلم، ترجمہ و تشریف از مولانا محمد داود راز، جلد 3

<sup>②</sup> صحیح بخاری: کتاب السلم، باب السلم فی وزن معلوم <sup>③</sup> دیکھئے المغنی از ابن قدامة - البيوع

### جو اجاز کی استثنائی صورت پر

علامہ داؤد راز دھلوی رحمہ اللہ "باب الکفیل فی السلم" کے تحت وارد ہونے والی حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

اگر کسی خاص کھیت کے غلہ میں یا کسی خاص درخت کے میوہ میں سلم کرے اور ابھی وہ غلہ یا میوہ تیار نہ ہوا ہو تو یہ سلم درست نہ ہوگی۔ لیکن تیار ہونے کے بعد خاص کھیت اور خاص پیداوار میں بھی سلم کرنا درست ہے۔ اس (مانع) کی وجہ یہ ہے کہ جب تک غلہ یا میوہ پختگی پر نہ آیا ہو اس کا کوئی بھروسہ نہیں ہو سکتا کہ غلہ یا میوہ اگے گا یا نہیں؟۔ احتمال ہے کہ کسی آفت ارضی یا سماوی سے یہ غلہ اور میوہ تباہ ہو جائے پھر دونوں میں جگڑا ہو۔ ①

### 8 شیرز کے سودوں میں بیع سلم جائز نہیں

حافظ ذوالفقار علی حفظہ اللہ قطر از ہیں:

شیرز کے سودوں میں چونکہ کمپنی کا نام ذکر کرنا ضروری ہوتا ہے جس سے اس کی حیثیت معین چیز میں سلم کی ہو جاتی ہے جو ناجائز ہے، ممکن ہے جب سپردگی کا وقت آئے مارکیٹ میں اس کمپنی کے شیرز دستیاب نہ ہوں لہذا شیرز میں بیع سلم جائز نہیں۔ ②

### 9 کپڑوں میں بیع سلم جائز ہے

مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے کپڑوں میں بھی بیع سلم کو جائز قرار دیا ہے۔ ③

علامہ ابن المنذر رحمہ اللہ نے کپڑوں میں بیع سلم کے جواز پر اجماع نقل کیا ہے۔ ④

### 10 سلم میں رہن اور حمانت (گارنٹی) طلب کرنا

بیع سلم میں پیچی گئی چیز چونکہ فروخت کنندہ کے ذمہ ادھار ہوتی ہے لہذا خریدار حوالگی یقینی بنانے کے لئے رہن یا گارنٹی کا مطالبہ کر سکتا ہے۔ سورۃ البقرۃ کی آیت سے بیع سلم کے جواز پر استدلال کیا جاتا ہے اس کے

① صحیح بخاری: کتاب السلم، ترجمہ و تشریف از مولانا محمد داؤد راز، جلد 3

② دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم، ص: 169 ③ فقهہ الحدیث 2/312 ④ الاجماع، مترجم ص 112

بعد اولیٰ آیت میں بصورتِ ادھار رہن کی اجازت دی گئی ہے۔ لہذا رہن کا جواز بیع سلم میں قرآن کریم سے ثابت ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

امام بخاری رحمہ اللہ نے "باب الرهن فی السلم" کا عنوان قائم کیا ہے اور اس میں یہ روایت ذکر کی ہے کہ نبی ﷺ نے متعین مدت کے لئے ایک یہودی سے غلہ لیا تو اس کے عوض میں اس کے پاس لو ہے کی زرہ گروی رکھی۔

### ۱۱ سلم میں کسی کو ضامن بنانا

شارح صحیح بخاری علامہ داؤد راز دھلوی رحمہ اللہ "باب الکفیل فی السلم" کے تحت وارد ہونے والی حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

معلوم ہوا سلم یا قرض میں اگر کوئی دوسرا شخص سلم والے یا قرض دار کا ضامن ہو تو یہ درست ہے۔

### ۱۲ سلم کے ذریعہ خریدی گئی چیز کو قبضہ سے قبل آگے فروخت نہ کیا جائے

علامہ ابن قدامہ رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ "سلم کے ذریعہ خریدی گئی چیز کو قبضہ سے قبل فروخت کرنے کی حرمت میں ہم کسی اختلاف کا علم نہیں رکھتے۔ بلاشبہ نبی ﷺ نے قبضہ سے قبل غلہ کی بیع سے منع فرمایا ہے۔<sup>②</sup>"

### ۱۳ تجارت میں سلم کا استعمال

اکثر علماء کی رائے میں یہ روایت تابروں کے لئے بھی ہے۔

امام بخاری رحمہ اللہ بھی اسی نقطہ نظر کے حامی ہیں چنانچہ انہوں نے "باب السلم الی من لیس عنده اصل" "قائم کر کے اس کا اثبات کیا ہے۔

اس باب کے تحت جو وہ روایت لائے ہیں وہ مختصر ایچھلے صفات میں گزر جگی ہے کہ صحابہ کرام ﷺ جس سے بیع سلم کا معاملہ کرتے اس سے مال کی موجودگی کا دریافت نہ فرماتے تھے۔<sup>③</sup>

① سورۃ البقرۃ: 282 ② دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

③ تفصیل کیلئے حوالہ مذکورہ بالا

### ۱۴ مزومہ اسلامی بینکوں میں سلم کا استعمال

حافظ ذوالفقار علی حفظہ اللہ فرماتے ہیں:

بلاشبہ سلم ایک بہترین غیر سودی تمویل (financing) ہے جو عصر حاضر میں بھی لوگوں خصوصاً کاشتکاروں اور مینوں فیکچر رزکی مالی ضرورتیں پوری کرنے کی بھروسہ صلاحیت رکھتا ہے اور بعض اسلامی بینک اس سے فائدہ اٹھا رہے ہیں۔ لیکن ہمارے ہاں اسلامی بینک اس کی عملی تطیق میں گڑبرڑ کرتے ہیں جس سے یہ معاملہ شرعی اصول کے مطابق نہیں رہتا۔ وہ یوں کہ گئے کے سیزن میں شوگر ملوں کو گناہ خریدنے کے لئے رقم کی ضرورت ہوتی ہے۔ ملزم الکان چاہتے ہیں کہ ہمارا مقصد بھی پورا ہو جائے اور ہم سود سے بھی محفوظ رہیں اب وہ اسلامی بینک کی طرف رجوع کرتے ہیں، بینک اس شرط پر رقم فراہم کرتا ہے کہ آپ نے ہمیں اس کے عوض فلاں تاریخ تک اتنی چینی مہیا کرنی ہے یعنی بینک سلم کا معاہدہ کر لیتا ہے شوگر ملزم کی طرف سے فراہمی قیمتی بنانے کے لئے بینک صنانٹ بھی طلب کرتا ہے چونکہ بینک کاروباری ادارہ نہیں جو آگے بیچنے کے لئے گاہک تلاش کرتا پھرے اس لئے معاہدے کے وقت ہی یہ بھی طے کر لیا جاتا ہے کہ مل مالک بینک کے وکیل کی حیثیت سے یہ چینی مارکیٹ میں اس قیمت پر فروخت کر کے رقم بینک کے سپرد کریگا۔ بعض دفعہ معاہدے کے وقت اس کی صراحة نہیں ہوتی مگر فریقین کے ذہن میں یہی ہوتا ہے۔ اگر شوگر ملزم بروقت چینی فراہم نہیں کرتی تو بینک دی گئی رقم کے فیصد کے حساب سے جرمانہ وصول کرتا ہے جو بینک کی زیرگرانی قائم خیراتی فنڈ میں جمع کروایا جاتا ہے۔

بینک کا خود قبضہ کرنے کے بجائے فروخت کنندہ کو ہی وکیل بنانا شرعی اصول کے خلاف ہے۔

چنانچہ علماء احتجاف کے سرخیل علامہ سرخی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

”اس کا مطلب یہ ہے کہ سلم کے ذریعے بچی گئی چیز فروخت کنندہ کے ذمہ ادھار ہوتی ہے اور جس کے ذمہ ادھار ہو وہ خود اپنی ذات سے اس کی وصولی کے لئے اس شخص کا وکیل نہیں بن سکتا جس کا اس کے ذمہ ادھار ہو۔“ ①

علامہ ڈاکٹر محمد سلیمان اشقر سلم سے اسلامی بینکوں کے فائدہ اٹھانے کے طریقہ کارکی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”دوسرا طریقہ یہ ہے کہ بینک چیز کی مارکیٹنگ کے لئے فروخت کنندہ کو ہی اپنا وکیل مقرر کر دے خواہ اس کی اجرت دے یا نہ دے۔ تو اگر یہ وکالت پہلے سے عقد سلم سے مربوطاً ایگر بینٹ کے ذریعے ہو تو یہ عمل باطل ہو گا جو جائز نہیں کیونکہ یہ ایک عقد میں دو عقد جمع کرنے کے متادف ہے اور اگر (ایگر بینٹ تو نہ ہو گر) پہلے ہی سے ذہن میں یہ ہو کہ معاملہ اس طرح تکمیل کو پہنچ گا تو پھر بھی یہ جائز نہیں۔“ ①

### 15 سلم متوازی

یہاں یہ بتا دینا بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اسلامی بینکوں میں سلم سے فائدہ اٹھانے کا جو طریقہ اسلامک بینکنگ کے ماہرین نے تجویز کیا ہے اس کو ”سلم متوازی“ کہتے ہیں۔ یعنی بینک کسی تیرے فریق کے ساتھ سلم کا معابدہ کر لے جس کی تاریخ ادا یگلی پہلی سلم والی ہی ہو۔ متوازی سلم میں مدت کم ہونے کی وجہ سے قیمت زیادہ ہو گی اور یوں دونوں قیمتوں میں فرق بینک کا نفع ہو گا۔ مگر ہمارے ہاں اسلامی بینکوں میں یہ طریقہ شاذ و نادر ہی استعمال کیا جاتا ہے۔ زیادہ تر فروخت کنندہ کو ایجنت بنانے کا طریقہ ہی اختیار کیا جاتا ہے جو شرعاً درست نہیں۔ ②

وصلى الله و سلم على نبينا محمد و على آله و صحبه اجمعين

علامہ ابن حزم رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”اگر کوئہ وغیرہ مسائکین کی ضروریات کے لیے کافی نہ ہوں، تو دو یتمند لوگوں کا فرض ہے کہ وہ اپنے شہر کے فقراء کے لیے خوارک، سردی اور گرمی کے لیے مناسب کپڑے اور مکان کا انتظام کریں، جو انہیں بارش، گرمی، اور سردی سے بچاسکے، اگر وہ ایسا نہ کریں تو حکومت انہیں اس بات پر مجبور کرے۔“ (ملی: 6/152)

① بحوث فقهیہ قضایا اقتصادیہ معاصرہ: ج 1 ص: 214

② دور حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم از حافظ ذوالقدر علی حفظہ اللہ

# البيان



اسلامہ بینکاری

## عقد استصناع

کی اسلامی بینکوں میں رائج صورتیں  
اور ان کا شرعی حکم<sup>①</sup>

استصناع (Manufacturing Contract) کی صورت:

استصناع سے مراد ”آرڈر پر کوئی چیز تیار کروانا“

فقہاء کی اصطلاح میں استصناع سے مراد: ایک انسان کسی دوسرے کو مخصوص رقم کے عوض معینہ اقسام اور صفات پر مشتمل کسی ایسی چیز بنانے کا آرڈر دے جو ابھی تک تیار نہیں۔

### استصناع اور عام بیع میں فرق

عام بیع اور استصناع میں جو بنیادی فرق ہے وہ یہ کہ اگرچہ استصناع میں بھی خرید و فروخت ہوتی ہے لیکن نوعیت کے لحاظ سے اور شرعی حکم کے لحاظ سے یہ مسلمہ بیع سے قدرے مختلف ہے کیونکہ بیع کی جو بنیادی

① تحریر: شعبہ تحقیق و تصنیف المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

شرط شریعت نے متعین کی ہے وہ یہ کہ "لاتبع مالیس عندک" ① ایسی چیز مبت پیچو جو تمہارے پاس نہیں۔ استصناع کے مسئلہ کو اگر بیع کی نوعیت سے دیکھا جائے تو مطلب یہ ہوا کہ آرڈر پر مال تیار کرانا جائز نہ ہوا کیونکہ چیز تیار کرنے والا ایسی چیز فروخت کر رہا ہے اور ایسی چیز پر معاهدہ کر رہا ہے جو ابھی کسی کی بھی ملکیت میں نہیں بلکہ سرے سے معدوم ہے۔ لیکن شریعت مطہرہ چونکہ لوگوں کی آسانی کیلئے نازل ہوئی ہے۔

چنانچہ فرمان باری تعالیٰ ہے {يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ} [آل بقرہ: 185]

اللَّهُ تَعَالَى كا ارادہ تمہارے ساتھ آسانی کا ہے سختی کا نہیں۔

[وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مُنْخَرِجٌ] [الحج: 78]

(اللَّهُ تَعَالَى نے) تم پر دین کے بارے میں کوئی تنقی نہیں ڈالی۔

لوگوں کی ضرورت کو پیش نظر کہتے ہوئے اس قسم کے معاهدات کو عمومی احکام سے چند صورتوں میں الگ کر کے استثنائی طور پر ان کی اجازت مرمت فرمادی گئی تاکہ لوگ تنگی اور تکلیف میں بٹلانے ہوں۔

### ب) وہ ضروریات جن کے پیش نظر عقد استصناع کی اجازت دی گئی ہے

ب) بیچنے اور بنانے والے کا فائدہ: کاس کو بنانے کی قیمت وصول ہوتی ہے۔ اور چیز بننے سے پہلے ہی اس کا گاہک موجود ہوتا ہے، اور میووفیکچر اگر بیع و شراء کرے گا تو ممکن ہے وہ چیز اس سے بکے گی یا نہیں یا جلدی بک جائے یادیر سے۔

پھر اس کی مارکینگ کی ضرورت پڑے گی۔ لہذا یہاں شریعت نے صانع کا فائدہ بھی ملاحظہ کر رکھا ہے۔

خریدار کا فائدہ: خریدار اپنی مرضی اور منشا کے مطابق چیز تیار کرو سکتا ہے کیونکہ عین ممکن ہے کہ جو چیز مارکیٹ میں موجود ہے وہ اس کی ضرورت ٹھیک طرح سے پوری نہ کرتی ہو، لہذا اس معاهدہ کے ذریعہ وہ اپنی مرضی کی چیز تیار کرو سکتا ہے۔

د) مگر اقتصادی فوائد: شیخ مصطفیٰ زرقانے ان اقتصادی فوائد کی جانب اشارہ فرمایا ہے، فرماتے ہیں کہ: بہت سے ایسے سامان اور چیزیں ہوتی ہیں جن کا اس وقت تک بنانا ممکن ہوتا ہے جب تک ان کا کوئی

① جامع ترمذی: کتاب البيوع، باب ماجاء في کراہیۃ بیع مالیس عندک

خریدار نہل جائے، جیسے مختلف مواصفات و خصوصیات پر مبنی مخصوص جگہ پر گھر اور عمارت کی تعمیر ہے، یا مختلف خصوصیات کا حامل پل مخصوص مقام پر تعمیر کرانا، یا پیٹرولیم ریفارنری (Petroleum refinery) کلوانا، اس کا نام ممکن ہونا بسا واقعات قدرتی ہوتا ہے، جیسے صفات کی خصوصیات کا اختلاف جو کہ خریداروں کے مزاج کے اختلاف کے سبب ہوتا ہے۔ یا پھر اس کے نامکن ہونے کی وجہ مالیاتی ہوتی ہے کہ بنوائی جانے والی چیز اتنی مہنگی ہوتی ہے کہ اس پر لگت (Cost) بہت زیادہ آتی ہے اور تیار کرنے والا اسے بغیر آرڈر کے تیار نہیں کرتا کہ اگر کر لیا تو بکے یا نہیں؟ ۔۔۔<sup>①</sup>

استصناع کے جواز کے دلائل پر  
قرآن مجید سے دلیل:

بعض اہل علم نے قرآن مجید کی آیت: {فَهُلْ تَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًّا} [الکھف: 94]

”کیا ہم آپ کے لئے کچھ خرچ کا انتظام کر دیں؟ (اس شرط پر کہ) آپ ہمارے اور ان کے درمیان ایک دیوار بنادیں“۔

اسے استصناع کے جواز کی دلیل لی ہے۔ سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مذکورہ آیت میں لفظ ”خَرْجًا“ کی تفسیر ”أجر اعظمیبا“ یعنی بہت بڑا معاوضہ۔ کی گئی ہے۔ اس آیت میں قرآن مجید نے اس قسم کے معاهدہ کے صحیح ہونے کی رہنمائی کی ہے۔

حدیث سے دلیل:

نبی اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ نے انگوٹھی بنوانے کا حکم دیا۔

آپ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ کا آرڈر پر منبر بنوانا: حدیث میں ہے کہ نبی صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ نے ایک انصاری عورت سے کہا کہ ”تم اپنے بڑھنی لڑ کے کو حکم دو کہ وہ میرے واسطے ایسی لکڑیاں بنادے کہ جب میں لوگوں سے مخاطب

ہوں، تو اس پر بیٹھوں، چنانچہ اس عورت نے اس بڑ کے کو اس کے بنانے کا حکم دیا.....” ① نیز ان دلائل کے علاوہ زمانہ اول سے لوگ اس طرح کے معاملات کرتے آئے ہیں، کہ گھر، چپیں اور دیگر ضروریات کی اشیاء آرڈر پر بنوائے رہے ہیں۔ لہذا اس بنا پر بعض اہل علم نے عملی طور پر ایسے معاملات کے جواز پر اجماع بھی نقل کیا ہے۔

### استصناع کے معاهدہ کی صحت کیلئے متعین کردہ شرعی شرائط

استصناع پر بالعوم نجع کی عمومی شرائط لا گو ہوتی ہیں لیکن ان کے ساتھ ماتفاق چند اہم شرائط ایسی ہیں جو نجع سے ہٹ کر ہیں ان کا استصناع کے معاهدے میں تیال رکھانا ضروری ہے۔  
پہلی شرط:

جس چیز کا آرڈر دیا جا رہا ہے وہ معاشرہ میں راجح ہو اور لوگ اسے تیار کرواتے ہوں کیونکہ اس معاهدے کو بیع معلوم سے مستثنی ہی اس وجہ سے کیا گیا ہے کہ اس کی صورت و ماهیت اور خصوصیات کا لوگوں کو علم ہوتا ہے جس کے سبب جہالت اور غر کا نظرے مل جاتا ہے۔

### دوسری شرط:

آرڈر پر تیار کرائے جانے والی چیز کی تمام جملہ خصوصیات کا معاهدہ کے وقت مکمل تعین کر لیا جائے۔ اور ہر اس بیع سے بچا جائے جس سے معاهدہ متنازع ہونے کا خدشہ ہو۔

### تیسرا شرط:

بعض فقهاء نے یہ شرط بھی لگائی ہے کہ عقد استصناع کرتے وقت معاهدہ میں وقت کا تعین نہ کیا جائے اگر وقت کا تعین کیا گیا تو وہ چیز استصناع سے نکل کر بیع سلم میں داخل ہو جائے گی اور اس پر سلم کے احکامات لا گو ہوں گے نہ کہ استصناع کے۔

لیکن معاصر محققین کے نزدیک یہ شرط قابل اعتبار نہیں کیونکہ اگر وقت کا تعین نہ کیا گیا تو متنازع کی صورت باقی رہے گی لہذا وقت کا تعین ضروری ہے تاکہ متنازع سے بچا جاسکے۔

مجموع فقه اسلامی جدہ کی جانب سے استصناع کے حوالے سے متعین کردہ چند ضابطے:

1 عقد استصناع کے معاهده میں اگر مطلوبہ شرائط، ارکان، چیز کا معیار، اس کی تیاری کی مدت متعین ہو تو طرفین یعنی بینک اور صارف کے لئے اس معہدے کی پاسداری لازم ہو جاتی ہے۔ فریقین میں سے کوئی بھی اس سے انحراف نہیں کر سکتا۔

2 صارف کیلئے ضروری ہے کہ وہ مطلوبہ چیز کی جنس کا معہدہ کے وقت تعین کرے اور اس کی سپردگی کا وقت بھی متعین کرے۔

3 عقد استصناع میں قیمت پیشی بھی دی جاسکتی ہے اور قسطوں کی صورت میں بھی۔

4 استصناع کے معہدہ میں فریقین کیلئے یہ جائز ہے کہ وہ معہدے کی شق میں اس شرط کا تذکرہ کر دیں کہ تاخیر کی بظاہر صورت کوئی وجہ نہ ہونے کے باوجوداً گر بینک نے مقررہ وقت پر چیز تیار کر کے نہ دی تو اس کی کیا سزا ہوگی؟۔

### عقد استصناع میں درج ذیل معاملات جائز ہیں پر

عقد استصناع میں قیمت کی پیشی ادا نیکی ضروری نہیں، بلکہ پیشی بھی دی جاسکتی ہے اور چیز لیتے وقت یا اس کے بعد بھی ادا کی جاسکتی ہے، اور اقساط میں ادا کرنا بھی جائز ہے۔

استصناع میں یہ ضروری نہیں کہ مطلوبہ چیز معہدہ طے ہونے کے بعد ہی بنائی جائے۔ بلکہ اگر کسی کمپنی یا فرد نے کسی سے استصناع کا معہدہ کیا اور وہ کمپنی یا فرد مطلوبہ کو الٹی اور صفات کی حامل چیز لے آئے تو یہ بھی عقد استصناع ہی ہوگا۔ لیکن اس میں یہ ضروری ہے کہ وہ چیز یعنیہ ان تمام شرائط پر پوری اترتی ہو جو خریدار نے معہدہ میں ذکر کی تھیں۔

### کیا استصناع کا معہدہ کرنے والی کمپنی وہ کام کسی اور سے کرو سکتی ہے؟ پر

اس مسئلہ کی صورت یہ ہے کہ بطور مثال A نامی کمپنی سے صارف نے معہدہ کیا کہ میں آپ سے گھر کا فرنچیز جو ان اس صفات کا حامل ہو بنوانا چاہتا ہوں اس کمپنی نے آرڈر تو لے لیا لیکن وہ کام بعد میں اپنا تھوڑا

منافع رکھ کر کسی اور کو دے دیا کہ اس معیار کا حامل فرنچیز تیار کر دو۔ تو کیا ایسا کرنا اس کمپنی کیلئے جائز ہے؟ اس مسئلہ کا جواب یہ ہے کہ ایسا کرنا جائز ہے فقہاء نے اس مسئلہ کو اجارہ کے مسئلہ سے تشییع دی ہے۔ ایک شخص کسی کو اجرت اور مزدوری پر کوئی کام کرنے کو دیتا ہے کہ اتنے پیسے لے لو اور میرا گھر تعییر کر دو یا پھر کسی کو ٹھیک پر مخصوص صفات کی حامل دیوار بنانے کی ذمہ داری دیتا ہے، تو اس ٹھیکہ دار یا اجیر نے انہی پیسوں میں یا ان سے کچھ زیادہ یا کم میں وہ کام آگے کسی اور کے سپرد کر دیا تو فقہاء نے اسے جائز قرار دیا ہے بشرطیکہ وہ تیرا شخص انہی صفات کی حامل چیز تیار کر جے جس کا آرڈر دیا گیا ہے کیونکہ یہاں مطلوب کام ہے نہ کہ فردیکن یہاں ذمہ داری اسی ٹھیکہ دار یا اجیر پر ہو گی جس سے صارف نے معاہدہ کیا ہے۔

**نوٹ:** اس مسئلہ کے جواز سے اہل علم نے دو مسائل کو مستثنیٰ کیا ہے

پہلا مسئلہ:

اگر صارف معاہدہ میں یہ شرط لگاتا ہے کہ یہ چیز آپ ہی نے بنائی ہے، یا پھر آپ کے پاس کام کرنے والے فلاں شخص نے تیار کرنی ہے تو یہاں کمپنی کو پاسداری کرنا ضروری ہے کسی اور کو وہ کام نہیں دے سکتی۔

دوسرा مسئلہ:

تیار کنندہ کی شہرت اور اہلیت کو دیکھتے ہوئے آرڈر دیا گیا ہو۔ جیسے کسی مشہور ڈیزائنر کو اس کی کام میں مہارت یا کسی مشہور انجینئر کو اس کی اہلیت کے باعث کام دیا جائے اور اسے مارکیٹ ویلو سے بڑھ کر قیمت بھی ادا کی جائے، کیونکہ اس کی بنائی گئی چیزیں پائیدار ہوتی ہیں، اور ڈیزائنر بہترین ہوتے ہیں۔ اس صورت میں بھی وہ فردیا کمپنی یا آرڈر کسی اور کو نہیں دے سکتی اسے خود ہی تیار کرنا پڑے گا ورنہ معاہدہ کی خلاف ورزی ہو گی۔

عقد استصناع کا معاہدہ کب لازم ہوتا ہے؟

اس کا مطلب یہ کہ جیسا کہ بیج میں فریقین کو اختیار دیا گیا ہے کہ اگر وہ معاہدہ کی مجلس میں سودا منسون کرنا چاہتے ہیں تو شریعت نے انہیں اختیار دیا ہے کہ وہ معاہدہ منسون خ کر سکتے ہیں جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے

ارشاد فرمایا: ”بیچے والے اور خریدنے والے کو اختیار ہے جب تک کہ دونوں جدانہ ہوں، پھر فرمایا اگر دونوں بیچ بولیں اور صاف صاف بیان کریں تو دونوں کی بیچ میں برکت ہوگی اور اگر دونوں نے چھپایا اور جھوٹ بولا تو ان دونوں کی بیچ کی برکت ختم کر دی جائے گی“۔ ①

اور عام بیچ میں خیار الشرط<sup>(2)</sup> کا ضابطہ بھی لا گو ہوتا ہے؟ - تو کیا عقد استصناع کا بھی یہی معاملہ ہے کہ اس میں خیار مجلس اور خیار الشرط کا ضابطہ بیچ کی طرح ہی لا گو ہو گا یا اس معاہدہ کے لا گو ہونے کی کوئی اور صورت ہے؟

عہدِ عثمانی میں لکھے جانے والے قوانین کے مجموعہ ”مجلة الأحكام العدلية“، میں شن نمبر 392 کے تحت لکھا ہے کہ: ”استصناع میں فریقین معاہدہ کے وقت یعنی معاہدہ کمل ہونے کے فوار بعد سے چیز کے سپرد کرنے تک اس معاہدے کے پابند ہو جاتے ہیں، اور ان میں سے کوئی بھی دوسرے فریق کی مرضی کے بغیر یہ معاہدہ ختم نہیں کر سکتا۔ لیکن اگر مطلوبہ چیز مطلوبہ آرڈر کے مطابق تیار نہ کی گئی تو اس صورت میں صارف کو اس معاہدہ کی منسوخی کا اختیار ہو گا۔“

جمع فقہ اسلامی نے بھی اس کی تائید کی ہے۔ کیونکہ معاملات اس کے بغیر سلسلہ نہیں سکتے۔ باخصوص عصر حاضر میں تو بڑی مہنگی مہنگی چیزیں بحری جہاز، پل، ہوائی جہاز، ٹرینیں وغیرہ آرڈر پر تیار کرائی جاتی ہیں۔ اگر چیز کی تیاری تک فریقین کو معاہدہ منسوخی کا اختیار دیا گیا تو اس سے عظیم منفی اثرات جنم لیں گے۔ جس کے پیش نظر اس معاہدہ کو وقت انعقاد سے ہی عقد لازم سمجھا جانا ضروری ہے۔ لیکن بعض اہل علم نے ایسی چیزیں جو اتنی بھاری مالیت کی نہیں ہوتیں جیسے جوتے، کپڑے وغیرہ ہیں تو اس کم قیمت چیزوں میں خیار الرؤیہ (چیز کے دیکھنے تک معاہدہ کو موقوف کرنا) کی شرط کا اعتبار کیا ہے۔

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب إذابین البيعان ولم يكتما ونصحا

<sup>②</sup> خیار الشرط یا خیار الرؤیہ کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ کوئی خریدار معاہدہ کے وقت فروخت کنندہ سے یہ شرط طے کر لے کہ میں یہ چیز اس شرط پر خریدتا ہوں کہ چیز دیکھنے کے بعد اس میں کوئی کمی پیشی پائی گئی تو معاہدہ ختم کر دوں گا۔

### استصناع اور سلم میں بنیادی فرق

- ① استصناع کا معاهده صرف ان چیزوں میں ہوتا ہے جن کے تیار کرنے کی ضرورت ہو جبکہ سلم سب چیزوں میں ہو سکتی ہے خواہ انہیں تیار کرنے کی ضرورت ہو یا نہ ہو۔
- ② سلم میں قیمت پیشگی ادا کرنا ضروری ہوتا ہے جبکہ استصناع میں قیمت پیشگی بھی ادا کی جاسکتی ہے، اور قسطوں میں بھی یا بعد میں بھی۔

### اسلامی بینکوں میں راجح استصناع

اسلامی بینک استصناع (Manufacturing Contract) کی بنیاد پر دو طرح کے معاهدے کرتے ہیں۔

#### پہلی صورت

بھیثیت خریدار استصناع کا معاهده: جو شخص بینک یا مالیاتی ادارے سے رقم کے حصول کی خواہش رکھتا ہے اور وہ مینو فیکپر ہے تو بینک یا مالیاتی ادارہ بھیثیت خریدار اس کے ساتھ استصناع کا معاهدہ کرتے ہیں۔

جس کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ بینک مینو فیکپر کو یہ آرڈر دیتا ہے کہ وہ اس کے لئے ان صفات کی حامل چیز تیار کرے۔ اس ضمن میں بینک کی جانب سے جو پیشگی رقم دی جاتی ہے اسے پیشگی قیمت تصور کیا جاتا ہے۔ مطلوبہ چیز تیار ہونے کے بعد بینک اس کو منافع پر مارکیٹ میں فروخت کرتا ہے۔

### ایک شرعی قباحت

مذکورہ طریقہ کار میں اگر بینک خود فروخت کرنے کی بجائے اسی مینو فیکپر سے معاهدہ کر لے کہ وہ بینک کا ایجنت بن کر اس چیز کو مخصوص منافع کے ساتھ فروخت کر کے رقم بینک کے حوالے کرے تو ایسا کرنا شرعی نقطہ نظر سے جائز نہیں۔ چاہے یہ چیز ضبط تحریر میں لائی گئی ہو یا ذہن میں ہو۔ کیونکہ اس صورت میں بینک کا کردار محض ایک مالیاتی ثالثی کا رہ جاتا ہے۔ جس کے ذریعہ وہ نفع حاصل کرتا ہے۔ اور یہ عمل رقم کے لیے

دین پر نفع حاصل کرنے کے مترادف ہے اور سود سے مشابہ ہے لہذا یہ جائز نہیں۔

### دوسری صورت

جب صارفین کو گھر، آلات، یا مشینی وغیرہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ یعنی انہیں طے شدہ صفات کے آلات، گھر اور مشینی فراہم کرنے کا معابدہ کرتا ہے۔ اور صارف سے قیمت اقساط میں وصول کرتا ہے۔

یہاں واضح رہے کہ یہ ضروری نہیں کہ یعنی وہ چیز یا آلات خود ہی تیار کرے بلکہ وہ متوازی استصنایع کے معابدے کے ذریعہ کسی تیسرے فریق سے بھی وہ چیز تیار کرو سکتا ہے۔ لیکن اس کیلئے ضروری ہے کہ دونوں معابدوں میں کوئی باہمی ربط نہیں ہونا چاہئے۔ اور شرعی نقطہ نگاہ سے کلاسٹ کو ایجنت مقرر کرنا، یا اسے کام کی نگرانی سونپنا بھی صحیح نہیں۔

علامہ محمد سلیمان الاشقر فرماتے ہیں: ”استصنایع متوازی میں دونوں معابدوں کے باہمی ربط، یا خریدار کو متوازی استصنایع کے معابدے کا وکیل بنانے، یا اس پر قبضہ کرنے، یا تعمیر کی نگرانی کرنے، یا کوئی ایسا کردار سونپنے جس سے یعنی کا کردار سکھ کر صرف رقم کے لین دین پر نفع حاصل کرنے تک محدود ہو جائے سے پرہیز کرنا چاہیے“ ①

### اسلامی یینکوں میں مینوفیچر نگ کا طریقہ کار

● صارف یعنی کے پاس آتا ہے اور کہتا ہے کہ یعنی اس کے لئے ایک بلڈنگ تیار کرے۔ اس ضمن میں وہ یعنی کو ایک درخواست بھی پیش کرتا ہے جس میں اس بلڈنگ کی صفات، خصوصیات اور نقشہ وغیرہ ملحق ہوتے ہیں۔

● درخواست کے ساتھ صارف ٹوکن منی کے طور پر کچھ رقم بھی یعنی کو جمع کرتا ہے، ضمانت، اور ادا ییگی کا طریقہ کار (کہ آیا یہ مشت کرنی ہے، یا قسطوں میں) طے کرتا ہے۔ نیز اس کے ساتھ فیزیبلٹی رپورٹ بھی جمع کرتا ہے۔

- ❸ بینک فریبٹی رپورٹ کا مہرین کے ساتھ جائزہ لیتا ہے۔
- ❹ اگر بینک صارف کی اس پیشکش سے مطمئن ہے تو وہ اس سے فائدہ انس کے حوالے سے آخری ڈاکومیشن پیش کرنے کا مطالبہ کرتا ہے اور ضروری ضمانتیں فراہم کرنے کا کہتا ہے۔
- ❺ حتیٰ اتفاق کے بعد صارف اور بینک کے درمیان مینو فیکچر نگ معاهدہ پر دستخط ہوتے ہیں جس میں طرفین کیلئے معاهدے کی ضروری پابندیوں کا ذکر ہوتا ہے۔

### معاهدے کے اہم ترین مشتملات مندرجہ ذیل ہیں

بینک کی طرف سے صارف کیلئے تعمیر کی جانے والی بلڈنگ کی قیمت، سپردگی کا وقت، ادائیگی کا دورانیہ، معینہ قسط کی تحدید، ایڈوانس قیمت کی ادائیگی کی صورت میں رقم کا تعین۔

❻ جب صارف اور بینک کے درمیان استصناع کا معاهدہ طے پاجاتا ہے تو بینک اسٹیٹ ایجنت سے اس پروجیکٹ پر عمل درآمدی کا معاهدہ کرتا ہے۔ اسے عموماً متوازی استصناع کا معاهدہ کہا جاتا ہے۔ یعنی یہ بلڈنگ کوئی تیسا فریق تعمیر کرے گا جس کو بینک نے منتخب کیا ہے۔

پاکستان کے اسلامی بینکوں میں بھی عموماً یہی طریقہ کار رائج ہے۔ چنانچہ پاکستان کے معروف اسلامی بینک میزان بینک نے استصناع معاهدے میں جو مراعل ذکر کئے ہیں وہ درج ذیل ہیں۔

❶ صارف اور ایم بی ایل (L B M) استصناع کا معاهدہ کرتے ہیں جس میں ایم بی ایل اپنے کلاسٹ کو آرڈر دیتا ہے کہ وہ ایک مخصوص سامان / چیز بینک کے لئے تیار کرے جس کی اسے کیش یا اقساط میں پیشگی قیمت ادا کی جاتی ہے۔

❷ سامان کی تیاری کے بعد کلاسٹ بینک کو سامان پہنچاد دیتا ہے۔

❸ سامان وصول کرنے کے بعد بینک اسے مارکیٹ میں براہ راست یا کسی ایجنت کے ذریعے فروخت کر دیتا ہے۔

مذکورہ طریقہ کار کو تصویر میں ملاحظہ کیا جاسکتا ہے۔



اسلامی بینکوں میں رانج استصنایع کے طریقہ کار اور صورتوں کا جائزہ لینے کے بعد جو بنیادی باتیں سامنے آتی ہیں وہ یہ کہ اسلامی بینکوں کی یہ پراڈکٹ بھی سقム اور شرعی قباحتوں سے خالی نہیں ہے۔ جس کی نشاندہی ذیل میں کی جاتی ہے۔

① بینک کا تیار کرائی جانے والی چیز کو قبضہ میں نہ لینا۔

② صارف کو ہی وکیل مقرر کرنا۔

اس طریقہ سے واضح ہوتا ہے کہ بینک محض ایک مالیاتی ثالثی کے فرائض انجام دیتا ہے حقیقی کاروبار میں حصہ نہیں ڈالتا جس سے بینک کا کردار قم کے لین دین پر نفع حاصل کرنے تک محدود ہو جاتا ہے اس لیے یہ جائز نہیں۔

## صحیح طریقہ کار

شرعی رو سے اس معاهدہ کو صحیح کرنے کیلئے اسلامی بینکوں کیلئے ضروری ہے کہ وہ مینوفیچ بگ معاهدوں سے

شرعی قباحتوں کو دو درکریں۔

① چیز کو مار کیٹ میں بیچنے سے پہلے اپنے قبضے میں لیا جائے۔

② صارف کو وکیل اور ایجنس مقرر نہ کیا جائے۔

③ استصناع متوازی میں دونوں معاهدوں میں کوئی باہمی ربط نہیں ہونا چاہئے۔

اللہ تعالیٰ ہمیں دینِ حنیف کی سربندی کیلئے کوشش رہنے کی توفیق عطا فرمائے اور ہمارے معاشی نظام کو شرعی خطوط پر استوار کرنے میں ہماری مدد فرمائے۔

انہ ولی التوفیق والعلم عند اللہ

وصلی اللہ وسلم علی نبینا محمد وعلی آلہ وصحبہ أجمعین

### فرمانِ الہی بے

اے لوگو! یہ تمہاری سرکشی تمہارے لئے وباں ہونے والی ہے، دنیاوی زندگی کے (چند) فائدے ہیں، پھر ہمارے پاس تم کو آنا ہے پھر ہم سب تمہارا کیا ہوا تم کو بتلا دیں گے۔ پس

دنیاوی زندگی کی حالت تو ایسی ہے جیسے ہم نے آسمان سے پانی بر سایا پھر اس سے زمین کی

نباتات، جن کو آدمی اور چوپائے کھاتے ہیں، خوب گنجان ہو کر نکلی یہاں تک کہ جب وہ زمین

اپنی رونق کا پورا حصہ لے چکی اور اس کی خوب زیبائش ہو گئی اور اس کے مالکوں نے سمجھ لیا کہ

اب ہم اس پر بالکل قابض ہو چکے ہیں تو دن میں یا رات میں اس پر ہماری طرف سے کوئی حکم

(عذاب) آپڑا سوہم نے اس کو ایسا صاف کر دیا کہ گویا کل وہ موجود ہی نہ تھی۔ ہم اس طرح

آیات کو صاف صاف بیان کرتے ہیں ایسے لوگوں کے لئے جو سوچتے ہیں۔ (یونس 23-24)

# البيان



لین دین کے مسائل

## نقد و ادھار سودے

فضیلۃ الشیخ حافظ محمد سلیم ①

رسول اللہ ﷺ کی حدیث ہے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

② "نهی النبی صلی اللہ علیہ وسلم عن بیعتین فی بیعة واحدة"

یعنی "رسول اللہ ﷺ نے دوسو دوں میں ایک سودے سے منع فرمایا ہے"۔

اسی طرح منداحمد میں ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مردی روایت کے الفاظ یہ ہیں:

"نهی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن صفتین فی صفتة واحدة"۔

یعنی "رسول اللہ ﷺ نے ایک سودے میں دوسو دوں سے منع فرمایا ہے"۔ ③

① مفتی المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر، نائب ثانی الحدیث المعلّم بالسلفی للتعلیم والتربیة

② سنن ترمذی: کتاب البیواع، باب ما جاء فی النهی عن بیعتین فی بیعة. ③ منداحمد 1، 3774 / 657 - (حسن)

ان احادیث سے استدلال کرتے ہوئے یہ کہا جاتا ہے کہ قیمت کے فرق کے ساتھ نقد و ادھار بیچ جائز نہیں۔ لہذا ہم بتوفیق اللہ و عنہ اس حدیث کی توضیح و تشریح کرتے ہوئے اس مسئلے کے حکم کو ائمہ سلف کے اقوال کی روشنی میں واضح کریں گے۔

اولاً: یہ بات سمجھ لینی چاہئے کہ نقد و ادھار بیچ میں قیمت کا فرق شرعاً بلا کسی کراہت کے حسب ذیل وجوہ کی بناء پر جائز و حلال ہے۔

① شرعاً یہی کوئی نص نہیں جس میں نقد و ادھار ایک ہی قیمت پر فروخت کرنے کا حکم دیا گیا ہو۔

② شرعاً نقد بیچ میں منافع کو معین (fixed) نہیں کیا گیا، تو ادھار میں نقد والے منافع کو معین کر دینا بلا دلیل ہوگا جو کہ صحیح نہیں ہے۔

③ رسول اللہ ﷺ کے دور میں صاحب کرام آپس کی تجارت میں نقد و ادھار کے لئے ایک ہی قیمت رکھتے تھے اسکا صراحتاً یا اشارہ کہیں ذکر ملتا ہو، رقم کی نظر سے نہیں گذرا۔

ان نکات کو سمجھنے کے بعد ہم ذکورہ بالاراویتوں (جن کی بناء پر بعض اہل علم یہ موقف رکھتے ہیں کہ نقد و ادھار کا ریٹ ایک ہی ہونا چاہئے) کی صحیح توضیح مفہوم اہل علم کے اقوال کی روشنی میں بیان کرتے ہیں، تاکہ مسئلہ سمجھنا مزید آسان ہو جائے۔ نیز اس مسئلے کی توضیح مختلف جهات سے ہدیہ قارئین ہے۔

اولاً: اس روایت میں ایک ہی چیز کی بیچ دوسروں کے ساتھ یاد و شرطوں کے ساتھ منع کی جا رہی ہے۔ جبکہ نقد پیچی جانے والی چیز نقد میں ایک بیچ ہے اور وہ جائز ہے۔ اسی طرح ادھار پیچی جانے والی چیز ادھار میں ایک بیچ ہے اور وہ بھی جائز ہے۔

بیک وقت دونوں کا ریٹ بتا دیا جائے اور مفترضی وہ چیز اس بات کی وضاحت کے بغیر لے جاتا ہے کہ سودا نقدریٹ پر ہو یا ادھار پر تو یہ بیچ جہالت ثمن ہونے کے سبب منع ہے یہی اس کی توضیح متعدد علماء نے کی ہے:

❶ امام ترمذی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"وقد فسر بعض أهل العلم، قالوا: بيعتين في بيعة، أن يقول: أبيعك هذا الشوب بفقد عشرة، وبنسيئة بعشرين، ولا يفارقه على أحد البيعين، فإذا فارقه على أحد هما فلا بأس"

إِذَا كَانَتِ الْعِقْدَةُ عَلَى أَحَدِهِمَا<sup>(١)</sup>

”بعض اہل علم نے اس حدیث کی یہ وضاحت کی ہے کہ ایک سودے میں دوسروں کی صورت یہ ہے کہ کوئی شخص کہے کہ میں تمہیں یہ کپڑا نقد میں درہم کا اور ادھار میں بیس درہم کا پیچتا ہوں اور کسی ایک بیج کو طلنہ کرے پس جب ان دونوں میں کسی ایک بیج کو طے کر دے گا تو پھر کوئی حرج نہیں ورنہ جہالت ملن کی وجہ سے جائز نہیں“۔

۲) یہی توجیہ امام سفیان ثوری رحمہ اللہ سے منقول ہے:

إِذَا قَلْتَ: أَبِيعُكَ بِالنَّقْدِ إِلَى كَذَا، وَبِالنَّسِيَّةِ بِكَذَا وَكَذَا، فَذَهَبَ بِهِ الْمُشْتَريُ، فَهُوَ بِالْخِيَارِ فِي الْبَيْعِينِ مَا لَمْ يَكُنْ وَقَعَ بَيْعٌ عَلَى أَحَدِهِمَا، فَإِنْ وَقَعَ الْبَيْعُ هَكُذا، فَهَذَا مُكْرُوهٌ، وَهُوَ بِيَعْتَانٍ فِي بَيْعِهِ، وَهُوَ مَرْدُودٌ، وَهُوَ الَّذِي يَنْهَا عَنْهُ.<sup>(٢)</sup>

یعنی ”جب تو کہے کہ میں تمہیں یہ چیز نقد میں اتنے روپے کی دیتا ہوں اور ادھار میں اتنے روپے کی اب خریدار سے لے گیا پس وہ با اختیار ہے دونوں میں سے کسی ایک بیج کو اختیار کرنے پر۔ جب تک کسی ایک بیج پر فیصلہ نہیں ہوا ہوا گریہ بیج اسی طرح برقرار رہے تو یہ مکروہ ہے اور یہ ایک سودے میں دوسروے کھلا کیں گے۔ اور یہ مردود ہے اور اسی سے روکا گیا ہے“۔

۳) امام خطابی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”وَتَفْسِيرُ مَانَهِي عَنْهُ مِنْ بَيْعَتَيْنِ فِي بَيْعَةِ عَلَى وَجَهِينِ: أَحَدُهُمَا: أَنْ يَقُولُ: بِعْتُكَ هَذَا الثُّوبَ نَقْدًا بِعْشَرَةَ، أَوْ نَسِيَّةً بِخَمْسَةَ عَشَرَةَ، فَهَذَا لَا يَحِلُّ؛ لَأَنَّ لَا يَدْرِي أَيْهُمَا الثُّمَنُ الَّذِي يَخْتَارُهُ مِنْهُمَا فَيَقُولُ بِالْعِقْدِ، وَإِذَا جَهَلَ الثُّمَنَ بَطَلَ الْبَيْعُ.“<sup>(٣)</sup>

یعنی: ”نبی ﷺ نے جو ایک سودے میں دوسروں سے منع کیا ہے، اس کی دو صورتیں ہیں:

ایک یہ کہ کوئی شخص یہ کہے کہ میں نے تمہیں یہ کپڑا نقد میں دس درہم کا اور ادھار میں پندرہ درہم کا بجا۔ یہ ناجائز ہے اس لئے کہ وہ نہیں جانتا کہ ان دونوں میں سے کس قیمت کو اس نے اختیار کیا ہے، اور کس پر عقد

وائع ہوا ہے۔ لہذا جب قیمت بمحول ہو تو حق باطل ہے۔

④ یہی بات امام ابن اثیر رحمہ اللہ نے "النهاية" میں ذکر کی ہے۔

⑤ امام شافعی رحمہ اللہ اس کا معنی تحریر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"وَمِنْ مَعْنَى نَهْيِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَيْعِيْتِيْنِ فِي بَيْعَةِ أَنْ يَقُولُ: أَبِيعُكَ دَارِيَ هَذِهِ بَكْذَا عَلَى أَنْ تَبِعَنِي غَلَامَكَ بَكْذَا، إِفَادِهِ جَبِيلِي غَلَامَكَ وَجَبِيلِكَ دَارِي، وَهَذَا يَفْسَرُ عَنْ بَيْعِيْتِيْنِ مَعْلُومٍ، وَلَا يَدْرِي كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عَلَى مَا وَقَعَتْ عَلَيْهِ صَفْقَتِهِ" <sup>①</sup>

"نبی ﷺ کا ایک سودے میں دوسروں میں روکنے کا معنی یہ ہے کہ کوئی شخص کسی سے یہ کہے کہ میں تمہیں اپنا گھر بیچتا ہوں اتنے کا، اس شرط پر کہ تم اپنا غلام مجھے بیچ دو اتنے کا۔ اب جب آپ کا غلام میرا ہو جائے گا تو میرا گھر آپ کا ہو جائے گا۔ اور یہ بیع اس لئے ناجائز ہے کہ یہ بیع شمن معلوم کے بغیر واقع ہوئی ہے۔ (یعنی قیمت کا علم نہیں) اور ان میں سے کوئی نہیں جانتا کس پر انکی بیع واقع ہوئی۔" (یعنی قیمت کسی چیز کو ٹھہرایا)

⑥ امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ اس حدیث کا مصدق ذکر کرتے ہوئے رقم طراز ہیں۔

"وَفِي السِّنَنِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: "مَنْ بَاعَ بَيْعَيْتِيْنِ فِي بَيْعَةِ فَلَهُ أَوْ كَسْهُمَا أَوْ الرِّبَافِيَّةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ إِذَا تَبَيَّنَتِ الْعِينَةُ وَابْتَعَتِ الْبَقْرُ وَتَرَكْتُمُ الْجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَرْسَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذَلِلاً لَا يَرْفَعُهُ عَنْكُمْ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ وَهَذَا كَلْهٌ فِي بَيْعَةِ الْعِينَةِ وَهُوَ فِي بَيْعَةٍ" <sup>②</sup>"

یعنی نبی ﷺ کا یہ فرمان: "من باع بیعتین فی بیعہ۔۔۔" الخ <sup>③</sup> (یعنی جو دو بیع کرتا ہے ایک بیع میں پس یا تو وہ کم قیمت لے ورنہ سودہ ہے) "اذا تبایعتم بالعینة۔۔۔" الخ <sup>④</sup> (یعنی جب تم بیع عینہ

<sup>①</sup> سنن ترمذی: 4/ 358، <sup>②</sup> مجموع الفتاوی: 29/ 432

<sup>③</sup> سنن أبي داود: كتاب الاجارة، باب فيمن باع في بيعة، (حسن) حدیث نمبر 3461

<sup>④</sup> سنن أبي داود: كتاب الاجارة، باب النهي عن العينة، حدیث نمبر 3462

کرو اور گائیوں کی دموم کو پکڑ لو (معنی یہ کہ زراعت کرنے لگ جاؤ گے)۔ اور جہاد پھوڑ دو گے تو اللہ تم پر ایسی ذلت بھیج گا کہ جو تم پر سے اٹھائی نہیں جائے گی حتیٰ کہ تم اپنے دین کی طرف لوٹ آؤ کے بارے میں ہے۔

اور "بیع عینہ" کی تعریف یہ ہے کہ بیچنے والا کوئی چیز ادھار پر مہنگے داموں بیچ کر پھر خود ہی خریدار سے نقد کم قیمت پر خرید لیتا ہے۔

مثلاً زید نے عمر و کو ایک مہینہ کے ادھار پر ایک کار دولاٹھ روپے (200000) میں بیچی اور پھر خود ہی عمر و سے وہ کار نقد میں ایک لاکھ اسی ہزار (180000) میں خرید لی اس حیلہ کے ذریعے باعث کوئین اس کی چیز واپس مل گئی اسی لئے اس کو بیع عینہ کہا جاتا ہے۔

اور عمر و کو حصل میں رقم کی ضرورت تھی جو ایک بیچ کو حیلہ بنانا کہ اس نے حاصل کر لی یہ ایک ہی چیز تھی جس کے دوسوں سے ہوئے لہذا یہ اس بنا پر ناجائز اور حرام ہے۔ ناکہ نقد اور ادھار میں قیمت کے فرق کی وجہ سے۔

### بیچ عینہ کی عصر حاضر میں ایک مرد جہ شکل پر

ہمارے معاشرے میں اس کی ایک شکل جو کثرت سے رائج ہے اور عام طور پر اس پر عمل درآمد ہوتا ہے وہ کچھ اس طرح ہے کہ ایک شخص رقم کی ضرورت کے پیش نظر اپنا مکان یا دوکان کسی ایسے شخص کو فروخت کر دیتا ہے جس کا مقصد بھی رقم انویسٹ کرنا ہوتا ہے اب مکان یا دوکان فروخت کرتے ہوئے وہ یا ایگر بینٹ کرتا ہے کہ آپ ابھی مجھ سے چھپیں لاکھ میں خرید لیں اور دو سال بعد مجھے ستائیں لاکھ میں فروخت کر دینا۔ مزید یہ ہے جب تک میں اس مکان یا دوکان کو فروخت کرنے کے بعد استعمال کروں گا آپ کو ماہانہ دس ہزار روپے بطور کرایہ ادا کروں گا۔ اس خرید فروخت کے معاملے کو بغور مطالعہ کرنے سے یہ حقیقت پوشیدہ نہیں رہتی کہ یہاں تجارت ایک بہانہ اور حیلہ ہے حقیقتاً تو رقم کے عوض رقم حاصل کرنا ہے گویا ہر ایسی تجارت جس کا مقصد کسی چیز کا فروخت نہیں بلکہ تجارت کو بنیاد بنا کر رقم پر طے شدہ منافع رقم کی صورت میں حاصل کرنا ہو تو یہی صورت بیع عینہ ہے جو کہ "نَهِيَ النَّبِيُّ عَنْ بَيْعِ تِعْينٍ فِي بَيْعٍ" کے تحت حرام قرار پاتی ہے۔

امام ابن القیم رحمہ اللہ "نهی رسول اللہ ﷺ عن بیعتین فی بیعة" کا مصدق نقدا و ادھار کو فرار دینے والوں کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں:

"وأبعد كل البعد من حمل الحديث على البيع بهاءة مؤجلة وخمسين حالة وليس ههنا برا ولا جهالة وغرس ولا قمار ولا شيء من المفاسد فإنه خيره بين أي شمنين شاء".<sup>①</sup>

یعنی یہ حقیقت سے بہت دور کی بات ہے جس نے بھی اس حدیث "نهی رسول اللہ ﷺ عن بیعتین فی بیعة" کو نقدا و ادھار پیچ کی ممانعت پر مgomول کیا ہے۔ یعنی ادھار ۱۰۰ میں دیتا ہے اور نقڈ ۵۰ میں دیتا ہے۔ اسلئے کہ اس (نقدا و ادھار) میں نہ سود ہے نہ قیمت کا ابہام ہے نہ دھوکہ نہ کوئی جوا اور نہ ہی کوئی خرابی، بلکہ اس میں بالکل نے مشتری کو اختیار دیا ہے کہ جس قیمت پر چاہو خریدو۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ امام ابن القیم رحمہ اللہ بھی پیچ عینہ ہی کو اسکا مصدق بناتے ہیں۔

نوٹ: موجودہ اسلامی مینکوں میں اجارہ کے غلط و ناجائز ہونے کی ایک دلیل یہ ہے کہ اس میں بھی ایک پیچ میں دونج لازم آتی ہے۔ جس طرح کہ مرابحہ، اجارہ کے بارے میں معلومات رکھنے والوں پر مخفی نہیں ہے۔<sup>②</sup>

ثانیاً: ان ائمہ کرام کی توجیہات کو ابو داؤد کی روایت نے مزید واضح کر دیا ہے۔ بلکہ یہ بھی بتا دیا ہے کہ جس پیچ میں نقدا و ادھار میں سے کوئی ایک معاملہ طے نہ ہو سکا ہو۔ اسکا شرعاً حکم کیا ہے؟ اسکو برقرار رکھا جائے یا نہیں؟۔ حدیث ملاحظہ فرمائیے: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

"من باع بیعتین فی بیعة، فلهُ أَوْ كسْهُهَا أَوِ الرِّبَا"<sup>③</sup>

یعنی: جس نے پیچ دیا ایک پیچ کو دوسروں کے ساتھ یا تو وہ کم قیمت لے ورنہ وہ سود ہوگا۔ الحدیث یفسر بعضہ بعض روایت بعض کیوضاحت کرتی ہیں کے اصول کے تحت، اس روایت پر غور کرنے سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ مذکورہ روایت کو صرف نقدا و ادھار کے ساتھ خاص

<sup>①</sup> محوالہ تہذیب السنن شرح ابو داؤد <sup>②</sup> تفصیل کے لئے البيان کی اسی اشاعت خصوصی میں شائع تحریر بعنوان: "مروجہ اسلامی مینکوں کے ذرائع تولیل کی شرعی حیثیت" از: عثمان صفر، صفحہ نمبر 136

<sup>③</sup> سنن أبي داود: كتاب الاجارة، باب في من باع في بيعة، حدیث نمبر 3461

نہیں کیا جاسکتا کیونکہ روایت میں لفظ "یعنی دوسو دے کرنے کا ذکر ہے۔ جو تمام صورتوں کو شامل ہے جن کا ابھی مختلف فقهاء محدثین کے حوالے سے ذکر ہوا۔ لہذا حدیث کو صرف نقد و ادھار سے مقید و مخصوص کرنا محتاج دلیل ہے۔

مذکورہ روایت سے یہ بات واضح ہو گئی کہ نقد و ادھار بیع کو طے نہ کیا گیا ہو اور اب بیع کو برقرار رکھا جائے تو کم قیمت پر برقرار رکھا جائے۔ مثلاً ایک شخص اگر یہ کہتا ہے کہ میں یہ چیز نقد میں تمہیں 10 روپے میں بیچتا ہوں اور اگر ادھار میں لو گے تو گے 15 روپے کی۔ اب ان میں سے کوئی ایک بیع طے نہ ہوئی ہو تو بیع جہالت من کی وجہ مزدود ہو گی اور اگر بیع کو برقرار رکھنا ہے تو کم قیمت پر یعنی 10 روپے پر بیع ہو گی، 15 روپے کامطالہ سود ہو گا۔

ثالثاً: نقد و ادھار بیع کے فرق کو بیع سلم کی روشنی میں بھی سمجھا جاسکتا ہے کہ بیع سلم کا جواز بھی اس امر کی دلیل ہے کہ نقد و ادھار بیع میں قیمت کا فرق جائز ہے۔

صحیح مسلم میں ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: "اللہ کے نبی ﷺ جب مدینے تشریف لائے تو مدینہ کے رہائشی چھلوں کی ایک سال یا دو سال کی پیشگی بیع کیا کرتے تھے۔ اس موقع پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "من أسلف في عمر فليس له في كيل معلوم و وزن معلوم الى اجل معلوم." ①

"جو شخص کھجروں میں پیشگی بیع کرے اسے چاہئے کہ وہ ادھار بیع کر لے (یعنی قیمت پہلے ہی ادا کر دے) ان شروط کے ساتھ۔ اسکا ماب تول وزن معلوم ہونا چاہئے۔ اسکی ادائیگی کی مدت معلوم ہونی چاہئے یعنی وہ چیز مشتری کو کب ملے گی۔"

روایت پر غور کرنے سے واضح ہوا کہ ایک چیز کی کواٹی، اسکی مقدار اور اسکے قبضہ کا وقت معلوم ہونے کے بعد اسکی پیشگی قیمت ادا کی جاسکتی ہے اور باعث وقت معین پر وہ چیز مشتری کو دینے کا پابند ہو گا۔ واضح رہے کہ بیع سلم کا تعلق زراعت سے مخصوص ہے، مطلقاً کسی بھی چیز کی بیع سے نہیں۔

① صحیح مسلم: کتاب المساقاة، باب السلم، حدیث نمبر: 1604

اب جو شخص قبل از وقت بیچ کر رہا ہے کیا وہ باع کو وہ ریٹ دیگا جو اس وقت مارکیٹ میں ہو گا یا وہ پیشگی رقم دینے میں اپنا فائدہ بھی دیکھے گا یقیناً باع کو جس وقت چیز تیار ہو کر مارکیٹ میں آئیگی اور اسکا جو ریٹ ہو گا وہ ریٹ سال بھر پہلے یا چھ ماہ قبل رقم لینے کی صورت میں اسے نہیں ملے گا تو جب یہاں مشتری کو فائدہ ہو رہا ہے۔ تو ادھار میں زیادہ قیمت کے سبب سے باع کو فائدہ ہو رہا ہے اور تجارت اسی چیز کا نام ہے۔ لہذا دونوں ہی شرعاً جائز و حلال ہیں۔

رابعاً: نقد و ادھار بیچ کے فرق کے جواز کو مؤٹا امام مالک میں مذکور اس واقعہ کی روشنی میں بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ:

عن عبید أبي صالح مولى السفاح أنه قال: "بعث بزألي من أهل دار نخلة إلى  
أجل، ثم أردت الخروج إلى الكوفة فعرضوا علي أن أضع عنهم بعض الشمن،  
وينقدوني فسألت عن ذلك زيد بن ثابت فقال: "لا أمرك أن تأكل هذا ولا  
تؤكله". ①

یعنی: عبید ابو صالح (تابعی) کہتے ہیں کہ میں نے کپڑا درخت (جو کمہ اور طائف کے درمیان مقام ہے) والوں کے ہاتھ بیچا ایک معین مدت کے وعدے پر جب میں کوفہ جانے لگا تو ان لوگوں نے کہا اگر رقم کچھ کم رقم کر دو تو تمہارا روپیہ ہم ابھی دے دیتے ہیں تو (ابو صالح) نے یہ مسئلہ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ سے معلوم کیا۔ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں تمہیں اس روپے کے کھانے اور کھلانے کی اجازت نہیں دیتا۔ (سود کا شائبہ ہونے کے سبب) زید بن ثابت رضی اللہ عنہ جو عبید ابو صالح کو جو مسئلہ بتاتے ہیں وہ بالکل واضح ہے۔ یعنی ایک ادھار رقم پر سودا طے ہونے کے بعد اب فوری نقد ادا نیگی کی صورت میں کچھ رقم کی کمی کا مطالبہ تو رقم سے رقم کو خریدنا ہے اور اس میں سود کا شائبہ ہے۔ اس لئے زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے اسے کھانے اور کھلانے سے منع کیا۔

① مؤٹا امام مالک: کتاب البيوع، باب ماجاء في الربافي الدين

اس اثر کو نقد و ادھار کی بحث میں ذکر کرنے کی غرض یہ ہے کہ مذکورہ واقعہ سے اتنی بات توبداہتہ واضح ہوئی۔ کہ جب دار نخلہ والوں نے نقد ادا نیگی پر ابو صالح عبید سے رقم کی کمی کا مطالبہ کیا تو انہوں نے یہ نہیں فرمایا کہ نقد و ادھار میں شرعاً قیمت میں فرق نہیں ہوتا لہذا میں نے نقد و ادائی قیمت ہی تو رکھی تھی۔ اور نہ زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے اس سائل ابو صالح سے فرمایا کہ نقد و ادھار میں قیمت کا فرق ہی نہیں ہوتا لہذا ان مطالبہ کرنے والوں سے کہہ سکتے ہو کہ میں نے تو تمہیں نقد و ادائی قیمت میں چیزیں فروخت کی ہیں۔ مزید کئی مثالیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں نقد و ادھار پر کی تک احادیث سے دکھائی جاسکتی ہیں۔ لیکن کہیں بھی یہ صراحت نہیں ملتی کہ وہ مطلقاً ادھار پر میں بھی وہی قیمت رکھتے تھے جو نقد میں ہوتی تھی۔

### نقد و ادھار پر کی قیمت میں فرق اور سلف کا موقف ۵

\* علامہ شوکانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

- ﴿١﴾ "وقالت الشافعية والحنفية وزيد بن علي والمؤيد بالله والجمهمور أنه يجوز."  
یعنی: شواع، احناف، زید بن علی، مؤید باللہ اور جہمہور کا بھی موقوف ہے۔
- \* اسی طرح مولانا عبد الرحمن مبارکپوری رحمہ اللہ کا بھی بھی موقوف ہے۔ ۲
  - \* مولانا ناشش الحق عظیم آبادی رحمہ اللہ کا بھی بھی بھی موقوف ہے۔ ۳
  - \* سید نذیر حسین دہلوی رحمہ اللہ بھی اسکے قائل ہیں۔ ۴
  - \* نواب صدیق حسن خان رحمہ اللہ کا بھی بھی بھی موقوف ہے۔ ۵
  - \* مولانا عبد اللہ روپڑی رحمہ اللہ کا بھی بھی بھی موقوف ہے۔ ۶
  - \* اسی طرح شیخ ابن باز رحمہ اللہ سابق مفتی سعودی عرب بھی اسکے جواز کے قائل تھے۔ ۷

① نیل الاولار: 8/ 201 ② تحفة الأحوذی: باب ماجاء فی النہی عن بیعتین فی بیعة، حدیث نمبر: 1231

③ عون المعبود: کتاب الاجارہ، باب فیمن باع بیعتین فی بیعة، حدیث نمبر: 3458 ④ فتاوی نزیریہ: 2/ 162

⑤ روضۃ العدیہ: 2/ 89، ⑥ فتاوی المحدث: 2/ 263، ⑦ فتاوی اسلامیہ: 2/ 442

\* شاہ ولی اللہ کا بھی یہی موقف ہے۔<sup>8)</sup>

\* مولانا عبدالجعیل کھنلوی کا بھی یہی موقف ہے۔<sup>9)</sup>

\* شاہ عبدالعزیز کا بھی یہی موقف ہے۔<sup>10)</sup>

خلاصہ گفتگو یہ ہے کہ

❖ نقد و ادھار بیع میں قیمت کا فرق جائز ہے۔

❖ اگر نقد و ادھار بیع میں سے کوئی ایک بیع طے نہ ہو وہ جہالت ثمن کی وجہ سے ناجائز ہے۔

❖ اگر ایسی بیع (جس میں نقد و ادھار بیع میں سے کوئی ایک بیع طے نہ ہو اور مشتری چیز لے کر چلا جائے) کو برقرار کھا گیا تو پھر دونوں قیمتوں میں سے کم قیمت متعین ہو جائیگی۔

وصلی اللہ و سلم علی نبینا محمد و علی آلہ و صحابہ أجمعین

<sup>8)</sup> المسوی شرح مؤطہ: باب ماجاء فی الربافی الدین

<sup>9)</sup> مجموع الفتاوی فارسی <sup>10)</sup> فتاوی عزیزیہ

### دارالافتاء

المدینۃ اسلامک ریسرچ سینٹر کے تحت قائم شدہ دارالافتاء

فضیلیۃ الشیخ حافظ محمد سلیم حفظہ اللہ کی زیر نگرانی مصروف عمل ہے

جهال عوام الناس کے سوالات کے جوابات تحریری صورت میں بھی دیئے جاتے ہیں۔

سوالات بذریعہ ای میں بھی ارسال کئے جاسکتے ہیں۔

فضیلیۃ الشیخ مفتی حافظ محمد سلیم حفظہ اللہ سے بالمشافہ ملاقات کے لئے ہفتے کے چار روز (پیر سے جمعرات شام 7:30 تا 4:30) تشریف لاسکتے ہیں رابطہ کے لئے

# البيان



لین دین کے مسائل

## قسطوں کے کاروبار کا شرعی حکم؟

ڈاکٹر عبدالرحمن ردادی ①

ترجمہ: محمد یونس اثری ②

اہل علم کا قسطوں کے کاروبار کی صحت میں اختلاف پایا جاتا ہے۔

اور جو جمہور اہل علم کا موقف معلوم ہوتا ہے وہ یہی کہ قسطوں کا کاروبار جائز ہے اور ضرورت کا تقاضہ بھی یہی ہے۔ جس طرح خریدار کو یہ اختیار ہے کہ وہ چیز کی نقد قیمت ادا کرے یا رضامندی سے ایک مقررہ وقت تک اسے موخر کر لے۔ اسی طرح عمومی دلائل کی بناء پر فروخت کننہ کے لئے بھی جائز ہے کہ وہ ایک معقول حد تک وجوہات کی بنا پر قیمت بڑھا سکتا ہے۔ البتہ قیمت کا یہ اضافہ مجبوری کا فائدہ اٹھانے اور ظلم و زیادتی پر منی نہیں ہونی چاہئے۔

① استاد: فقہ اسلامی، مدینہ یونیورسٹی، مدینہ منورہ

② مدرس: معهد السلفی للتعليم والتربیة کراچی

### قسطوں کے کاروبار کے جواز کے دلائل

۱) معاملات میں اصل حلال ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُهُودِ} [المائدہ: ۱]

”اے ایمان والو! عہد و پیمان پورے کرو۔“

اور قیمت کی زیادتی تا خیر کی وجہ سے ہے لہذا اس معاملے میں تاجر اور خریدار دونوں کی مصلحت ہے، تاجر کی مصلحت قیمت زیادہ لینے میں اور خریدار کی مصلحت اس میں ہے کہ اس کو مطلوبہ چیز ماہامہ اقساط پر دستیاب ہو جاتی ہے۔ چنانچہ اس معاملے کی ممانعت کی کوئی دلیل نہیں ملتی لہذا اصل کی بنیاد پر اس پر حلال کا حکم لگے گا۔

۲) شریعت کا ایک اصول یہ بھی ہے کہ معابردوں میں شروط و قیود لگانے جائز ہے لشرطیکہ وہ شریعت کے مخالف نہ ہوں، توجہ فریقین اس شرط پر اتفاق کر لیں کہ قیمت قسطوں میں ادا کی جائے گی تو مذکورہ اصول کی بنیاد پر اس کا حکم جواز کا ہے، جیسا کہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُهُودِ}

”اے ایمان والو! عہد و پیمان پورے کرو۔“ ()

۳) عدل کا تقاضہ بھی یہی ہے اس لئے کہ تاجر کو اس کی چیز کی قیمت اور اس سے حاصل ہونے والا فائدہ بعد میں ملا، لہذا تا خیر کے نقصان کے پیش نظر اس کے لئے قیمت میں اضافہ جائز ہے۔

۴) بیع سلم پر قیاس بھی اس امر کے جواز کا متضاد ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”قدم رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم المدینۃ وهم یسلفون فی التمر السنة والستین والثلاثة فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من أسلف فی شيء ففی کیل معلوم وزن معلوم إلی أجل معلوم“ ①

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب مدینہ طیبہ تشریف لائے تو اہل مدینہ چھلوں میں بیع سلم کیا کرتے تھے ایک سال،

① سنن أبي داود: كتاب البيوع، باب السلم في وزن معلوم [صحیح]

دو سال، تین سال کی مدت کے لئے پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص قسطوں میں بیع سلف کرتے تو اسے چاہیے کہ معین پیمانہ، معین وزن اور معین مدت کے ساتھ بیع سلف کرئے۔

سلم سے مراد: ”یہ کہ قیمت پیشگی ادا کر دینا اور چیز ایک مدت کے بعد حاصل کرنا ہے“

اس میں عموماً چیز بڑھا کر ادا کی جاتی ہے کیونکہ سلف کا معاملہ کرنے والا قیمت پیشگی ادا کرتا ہے اور سامان ایک مدت کے بعد لیتا ہے، اور عام طور پر ان چیزوں کی قیمت سستی ہوتی ہے اور اس کی ادائیگی بھی زیادہ کی صورت میں ہوتی ہے بنابر اس قیمت کے جو بوقت عقد مقرر ہوتی ہے۔

۵ بیع کی بنیاد ہی بڑھتے ہی پر ہنی ہے جبکہ قرض کی بنیاد تعاون ہے۔ اسی لئے قرض میں زیادہ وصول کرنا اسے تعاون کے دائرہ کا رسم خارج کر دیتا ہے کہ جس کی بنیاد پر قرض کو جائز کیا گیا ہے۔

### تنتیہ

تا خیر کی بنیاد پر قسطوں کی رقم میں اضافہ کی شرط کا حکم: جب کوئی کہے کہ میں تحسین یہ گاڑی دس ہزار ریال میں بیچتا ہوں اس شرط پر کہ اگر طے شدہ مدت میں ادائیگی نہ کی تو ایک مہینے کی تا خیر کی صورت میں ایک سوریاں اضافی وصول کروں گا اور دو مہینے کی تا خیر کی صورت میں دوسوریاں، اور اسی طرح جیسے جیسے تا خیر ہوتی گئی قیمت بڑھتی رہے گی۔ یہ معاملہ اور بیع حرام ہے، جائز نہیں ہے اس لئے کہ یہ (بعینہ) جاہلیت والا سود ہے۔

### فقہ اسلامی اکینڈیمی کی قسطوں کے کاروبار کے حوالے سے قرارداد

مجلس مجمع الفقهاء الاسلامی کا جدہ سعودی عرب میں منعقدہ چھٹے اجلاس جو بہ طابق 17 تا 23 شعبان 1410 ہجری موافق 14 تا 20 مارچ منعقد ہوا۔ اس اجلاس میں قسطوں کے کاروبار کے حوالے سے پیش کردہ مقالہ جات سننے اور ان کا جائزہ لینے کے بعد جو قرارداد طے پائی وہ درج ذیل ہے۔

۱ نقد کی بنیت ادھار (قسطوں) کی بیع پر قیمت بڑھانا جائز ہے جس طرح فروخت کی جانے والی چیز کی نقد قیمت بتانا جائز ہے اسی طرح معینہ مدت کی اقساط میں ادائیگی کی قیمت بتانا بھی جائز ہے۔ البتہ یہ بیع اس وقت صحیح ہوگی جب خریدار اور فروخت کنندہ دونوں یقینی طور پر نقد اور ادھار (میں سے کسی

ایک) کا سودا کرنے میں سنجیدہ ہوں۔ اور اگر یہ سودا نقد و ادھار میں ترد کے ساتھ واقع ہو کہ کسی ایک قیمت پر یقینی اتفاق نہیں ہوا تو یہ شرعاً جائز نہیں ہے۔

② مدت سے مربوط کسی بھی قسم کی بیع میں شرعاً یہ جائز نہیں کہ اس معاملے میں حالیہ قیمت سے قسطوں کے منافع کا الگ سے ذکر کیا جائے جو کہ وقت سے مربوط ہو۔ چاہے فریقین اس منافع کو فیصلہ طور پر اتفاق کریں یا اسے مارکیٹ ریٹ سے مربوط کریں۔ ①

③ خریدار اگر قسطوں کی ادا یعنی میں طے شدہ وقت سے تاخیر کرے۔ تو ایسی صورت میں اس کی قسطوں کی رقم کو کسی صورت بڑھایا نہ جائے گا نہ ہی کسی سابقہ شرط کی صورت میں یا بغیر شرط کے کیونکہ یہ حرام کردہ سود ہے۔

④ ایسا مقرر جو ادا یعنی کر سکتا ہے اس پر ادا یعنی میں مستحب کرنا حرام ہے لیکن اس کے باوجود ادا یعنی میں تاخیر پر اس پر کوئی مالی جرمانہ نہیں لگا جائے گا۔

⑤ باع کیلئے یہ جائز ہے کہ وہ خریدار کی طرف سے چند اقساط کی تاخیر سے ادا یعنی کے سبب دیگر اقساط کی مدت منقص کر دے (یعنی وہ قسطیں مقررہ وقت سے پہلے وصول کرے) پرشکلہ قرضدار نے بوقت عقد اس شرط پر اتفاق کیا ہو۔

⑥ فروخت کنندہ کو معاملہ کے بعد ملکیت رکھنے کا حق حاصل نہیں البتہ اس کے لئے یہ جائز ہے کہ مشتری پر سامان کے بطور حفانت گروی رکھنے کی شرط لگا دے تاکہ اس کی تمام اقساط ادا ہو جائیں۔ ②

شیخ عبدالعزیز بن عبد اللہ بن باز رحمہ اللہ سے پوچھا گیا کہ : جب کسی آدمی کے پاس کوئی سامان ہو اور خریدار اس شخص سے وہ سامان نقد کے بجائے ادھار میں زیادہ قیمت ادا کر کے خریدنا چاہے تو اس کا شرعی حکم

① اس شرط کو مثال سے ایسے سمجھا جائے کہ باع خریدار سے کہے کہ میں فلاں گاڑی تمہیں نقد قیمت پر دس لاکھ میں پیچوں گا اور اگر قسطوں پر لوگے تو ایک سال کیلئے وہ پرسنٹ اور لوں گا یا مارکیٹ ولیو کے مطابق لوں گا۔ اس کی ممانعت کا سبب قیمت کی لا علمی ہے۔ جو کہ جائز نہیں۔

② قرارداد نمبر: 51(2/6) قسطوں کے کاروبار کے حوالے سے: مجلہ المجمع: ع6 ج1 ص193 اور ع7 ج2 ص9

کیا ہے؟

انہوں نے جواب دیا: ”اکثر علماء کے نزدیک یہ جائز ہے اس فرمان الٰہی کی رو سے:  
 {يَا أَيُّهُ الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَآيْنُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجْلٍ مُّسَمًّى فَأَكْتُبُهُ وَلَا يَكُنْتُ بِيْنَكُمْ  
 كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ} {البقرة: 282}

”اے ایمان والوجب تم آپس میں ایک دوسرے سے میعاد مقررہ پر قرض کا معاملہ کرو تو  
 اسے لکھ لیا کرو اور لکھنے والے کو چاہیے کہ تمہارا آپس کا معاملہ عدل سے لکھئے۔“

اللہ تعالیٰ نے یہاں یہ شرط نہیں لگائی کہ یہ قرض کا معاملہ بس موجودہ قیمت ہی کے ساتھ ہو۔

اسی طرح یہ معاملہ آپ ﷺ کے اس فرمان کی وجہ سے بھی جائز قرار پاتا ہے کہ جب آپ ﷺ مدینہ آئے اور مدینہ والے بچلوں میں ایک، دو سال تک بیع سلم کرتے تھے تو آپ ﷺ نے فرمایا:  
 ”من أَسْلَفَ فِي تِمْرٍ فَلِيَسْلِفْ فِي كِيلٍ مَعْلُومٍ وَزَنٍ مَعْلُومٍ إِلَى أَجْلٍ مَعْلُومٍ“

”بُخُوش بچلوں میں بیع سلف کرے تو اسے چاہیے کہ معین پیانا، معین وزن اور معین مدت کے ساتھ  
 بیع سلف کرے۔“ ①

اس حدیث میں نبی ﷺ نے بھی موجودہ وقت کی قید نہیں لگائی۔ نیز امام حاکم اور ہبھقی نے اسناد جید  
 سے نقل کیا ہے عبد اللہ بن عمرو بن العاص سے کہ انہیں نبی ﷺ نے حکم دیا کہ وہ ایک لشکر کو تیار کریں اس  
 وقت اونٹ کم پڑ گئے۔ نبی ﷺ نے انہیں حکم دیا کہ وہ ایک اونٹ کے بد لے دو اونٹ خرید لیں صدقہ  
 کے اونٹ آنے تک۔ اس معنی میں اور بھی دلائل بہت ہیں اسلئے کہ تجارت کا معاملہ ادھار میں صحیح نہیں رہ  
 سکتا الیہ کہ تاجر مقررہ قیمت سے زیادہ لے اسلئے کہ وہ سارے نقصانات کا پابند ہوتا ہے اور اسلئے کہ بالع  
 قیمت کی زیادتی کے ذریعے ہی فائدہ حاصل کرتا ہے اور خریدار کو چھوٹ میں اور ادا یگی میں آسانی کا فائدہ  
 حاصل ہوتا ہے کیونکہ ہر ایک تو یہ طاقت نہیں رکھتا کہ وہ اپنی ضرورت کی چیز یکمشت خرید لے اگر ادھار میں  
 زیادتی منوع ہوتی تو اس سے کئی نقصانات جنم لیتے۔ کیونکہ شریعت کامل مصالح کے حصول اور ان کی تکمیل  
 کیلئے اور مفاسد کے ازالے اور ان کو کم کرنے کیلئے آئی ہے۔ اور میں نہیں جانتا کہ اس مسئلے میں کسی نے

① سنن أبي داود: كتاب البيوع، باب السلم في وزن معلوم [صحیح]

اختلاف کیا ہو، بلکہ علماء کے کلام میں اس کا جواز واباحت معروف ہے۔ اور یہ اس وقت ہے جب خرید و فروخت استعمال اور فائدے کے لئے کی جا رہی ہو۔

مگر جب خریدار کوئی پیچرہ ادھار میں اس لئے خریدے تاکہ اس کو نقد میں بیچ کر اپنی فوری ضرورت کو پورا کر سکے، جیسے قرض کی ادائیگی، گھر کی تعمیر، یا شادی وغیرہ کیلئے، تو اگر یہ معاملہ صرف خریدار کی طرف سے ہے (یعنی ادھار میں بیچنے والا اس معاملہ سے لتعلق ہو) تو اسکے جواز میں علماء کے درمیان اختلاف ہے، اور اس کا نام مسئلہ التورق اور بعض نے اس کا نام ال وعدۃ رکھا ہے۔ اس معاملہ میں زیادہ راجح یہی کہ یہ جائز ہے اور یہ فتویٰ ہم سابقہ عمومی دلائل کی وجہ سے دیتے ہیں، اس لئے کہ معاملات میں اصل جواز واباحت ہے الا کہ جس کی حرام ہونے کے حوالہ سے کوئی خاص دلیل ہو، اور ضرورت بھی اس کی متناقضی ہے اس لئے کہ ضرورت مند کو بوقت ضرورت کوئی مدد کرنے والا نہیں ملتا اور نہ ہی کوئی اسے قرض کے طور پر کچھ دیتا ہے اور اس وقت اس کی ضرورت بھی سخت ہے جو اسی معاملے کا تقاضا کرتی ہے تاکہ وہ اپنی ضرورت بھی پوری کر لے جو اسکے قرض کی ادائیگی کے راستے کھول دے۔<sup>①</sup>

نبی اکرم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلَہٖ وَسَلَّمَ کا ارشاد گرامی ہے: بے شک قیامت کے دن بہت مال و دولت رکھنے والے ہی زیادہ نادر ہوں گے مگر جسے اللہ نے دولت دی تو اس نے اپنے دائیں سے باعیں سے آگے سے اور پیچھے سے ہر طرف سے دولت کو (اللہ کی راہ میں) اٹھادیا اور اس مال سے بھلانی کمائی۔ [صحیح بخاری: کتاب الرفاقت۔ باب المکثرون۔۔۔۔۔]

وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّداً وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ

# البيان



زرکے مسائل

## اسلام کا نظریہ زر اور کاغذی کرنسی کی حقیقت

حافظہ الفقار علی ①

چونکہ لوگوں کے مابین لین دین کے تمام معاملات میں مرکز و محور رہی ہوتا ہے، اس لئے ہر معاشری نظام میں زراور اس کے متعلقات کو خاص اہمیت دی جاتی ہے۔ زر کی اس اہمیت کے پیش نظر علمائے اسلام نے بھی اپنی تحریری کاؤشوں میں اس موضوع کے تمام پہلوؤں پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ اسلام کے قرون اولیٰ میں قانونی زرسونے، چاندی کے سکوں (دنانیرو دراہم) کی شکل میں ہوتا تھا مگر دور حاضر میں تمام ممالک کے مالیاتی نظام کی اساس کاغذی کرنی ہے، سونے چاندی کے سکے پوری دنیا میں کہیں استعمال نہیں ہوتے۔ اسلامی نقطہ نظر سے زر کی حقیقت اور مروجہ کرنی نوٹوں کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ ذیل میں اس کی تفصیل ملاحظہ فرمائیں:

## زمری حقیقت پر

زارکو عربی میں نقده کہتے ہیں اور مشہور لغت ”المعجم الوسيط“ میں نقداً معنی یوں لکھا ہے: ”النقد: [فِي الْبَيْعِ] خلاف النسیئه ویقال: درهم نقد: جید لا زیف فیه [ج] نقود و العملة من الذهب أو الفضة وغيرهما مما يتعامل به وفن تیزی جید الكلام من رديءه، وصحیحه من فاسدہ۔“ ①

”خرید و فروخت میں نقداً معنی ہوتا ہے: وہ شے جو ادھار نہ ہو، نیز عمدہ قسم کا درہم جس میں کھوٹ نہ ہو، اس کو ”درہم نقڈ“ کہا جاتا ہے۔ اس کی جمع نقود آتی ہے۔ اور نقداً کرنی کو کہتے ہیں جس کے ذریعے لین دین ہوتا ہو، خواہ سونے کی بنی ہو یا چاندی کی یا ان دونوں کے علاوہ کسی دوسری چیز سے۔ عمدہ اور ردیءی، صحیح اور فاسد کلام کے مابین امتیاز کرنے کے فن کو بھی ”نقڈ“ کہتے ہیں۔“

## فقہی لڑپچیر میں نقداً الفاظ تین معانی کے لئے آتا ہے پر

سونے چاندی کی دھاتیں خواہ وہ ڈلی کی شکل میں ہوں یا ڈھلے ہوئے سکوں کی صورت میں۔ چنانچہ فقہاء کی عبارات میں سونے چاندی کے لئے ”النقدان“ کا الفاظ بکثرت استعمال ہوا ہے۔ سونے چاندی کے سکوں کے لئے چاہے وہ عمدہ ہوں یا غیر عمدہ۔ سونے چاندی کے علاوہ کسی دوسری دھات سے بننے ہوئے سکوں کو ”فلؤس“ کہتے ہیں۔ اس معنی کے مطابق فلوں نقڈ میں شامل نہیں۔ ہر وہ چیز جو بطور آلة تبادلہ استعمال ہو، چاہے وہ سونے کی ہو یا چاندی، چڑے، بیتل اور کاغذ وغیرہ کی شکل میں، بشرطیکہ اس کو قبولیت عامہ حاصل ہو۔ عصر حاضر میں نقداً لفظ اس تیرے معنی کے لئے ہی استعمال ہوتا ہے۔ ②

## جبکہ اقتصادی ماہرین نقڈ (زر) کی حقیقت یوں بیان کرتے ہیں پر

”إن للنقد ثلاثة خصائص متى توفرت في مادة ما، اعتبرت هذه المادة نقداً“

الأولى: أن يكون وسيطاً للتبادل، الثانية: أن يكون مقياساً للقيم، الثالثة: أن يكون مستودعاً للثروة" - ①

"زر کی تین خصوصیات ہیں جس مادہ میں بھی وہ پائی جائیں، وہ زر شمار ہو گا:

⊗ ذریعہ مبادلہ ہو      ⊗ قیمتوں کا پیمانہ ہو      ⊗ دولت حفاظت رکھنے کا ذریعہ ہو

بلاشبہ اسلام کے ابتدائی ادوار میں مالیاتی لین دین سونے، چاندی کے سکوں کے ذریعے ہی ہوتا تھا اور سونے، چاندی کی زری صلاحیت بھی مسلمہ ہے، لیکن شریعت نے زر کے لئے سونے، چاندی کے سکوں کی شرط نہیں لگائی بلکہ اس معاملے میں بڑی وسعت رکھی ہے۔ مشہور مؤرخ احمد بن میجھی بلاذری کے بقول سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے دور میں اونٹوں کی کھال سے درہم بنانے کا ارادہ کر لیا تھا مگر اس خدشے سے ارادہ ترک کر دیا کہ اس طرح تو اونٹ ہی ختم ہو جائیں گے۔ جیسا کہ بلاذری نے ان کا یہ قول نقل کیا ہے:

"همت أَنْ أَجْعَلَ الدِّرَاهِمَ مِنْ جَلْدِ الْإِبْلِ فَقِيلَ لَهُ إِذَا بَعَرَ فَأَمْسِكَ" - ②

"میں نے اونٹوں کے چھڑوں سے درہم بنانے کا ارادہ کیا۔ ان سے کہا گیا: تب تو اونٹ ختم ہو جائیں گے تو اس پر انہوں نے اپنا ارادہ ترک کر دیا" -

امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"لَوْ أَنَّ النَّاسَ أَجَازُوا بَيْنَهُمُ الْجَلْدُ وَحْتَىٰ تَكُونُ لَهَا سَكَةٌ وَعِينٌ لَكَرْهَتِهَا أَنْ ثَابَ  
بِالْذَّهَبِ وَالْوَرْقِ نَظَرَةً" ③

"اگر لوگ اپنے درمیان چھڑوں کے ذریعے خرید فروخت کو راجح کر دیں یہاں تک کہ وہ چھڑے شمن اور سکے کی حیثیت اختیار کر جائیں تو میں سونے چاندی کے بد لے ان چھڑوں کو ادھار فروخت کرنا پسند نہیں کروں گا" -

یعنی اگر چھڑا بحیثیت زر اونٹ ہو جائے تو اس پر بھی وہی احکام جاری ہوں گے جو درہم و دینار پر ہوتے

① مجلة البحوث الإسلامية: عدد 1، ص 200      ② فتوح البلدان: ج 3، ص 578

③ المدونة الكبرى: التأثير في صرف الغلوس

ہیں۔ علامہ ابن نجیم حنفی خراسان کے امیر غطريف بن عطاء کندی کی طرف منسوب ”غطارفۃ“ نامی دراهم جن میں ملاوٹ زیادہ اور چاندی کم ہوتی تھی، کی بحث میں رقم طراز ہیں:

”وَذِكْرُ الولو الجي أَنَّ الزَّكَاةَ تَجُبُ فِي الْغَطَارِفَةِ إِذَا كَانَتْ مَائِتَيْنِ؛ لَانَّهَا الْيَوْمُ مِنْ دِرَاهِمِ النَّاسِ وَإِنْ لَمْ تَكُنْ مِنْ دِرَاهِمِ النَّاسِ فِي الزَّمَنِ الْأَوَّلِ وَإِنَّمَا يُعْتَبَرُ فِي كُلِّ زَمَانٍ عَادَةً أَهْلَ ذَلِكَ الزَّمَانِ.“<sup>①</sup>

”ولو بھی نے ذکر کیا ہے کہ غطريف جب دوسو ہوں تو ان میں زکوٰۃ واجب ہوگی، کیونکہ اگرچہ پہلے زمانے میں یہ لوگوں کے درہم نہیں تھے مگر آج کل یہی ہیں۔ ہر دور میں اس زمانے کا رواج معتبر ہوتا ہے۔“

اس سے یہ امر پایہ ثبوت کو پہنچ جاتا ہے کہ شرعی لحاظ سے زر کے انتخاب میں سونے چاندی کی پابندی نہیں ہے، قیمتوں کو چانچے کے لئے کسی بھی چیز کو معیار بنایا جا سکتا ہے بشرطیکہ اسے معاشرہ میں قبولیت حاصل ہو۔

### ﴿وَرَصْفُ حُكْمَتِ جَارِيٍّ كَسْكُنَىٰ هُنَّ﴾

اگرچہ شریعت نے زر کے انتخاب میں کسی قسم کی پابندی نہیں لگائی، لیکن زر جاری کرنے کا اختیار صرف حکومت کو دیا ہے کیونکہ مالیاتی لین دین کا مکمل نظام زر کی اساس پر ہی روایہ دوال ہے اور اگر ہر کس ونا کس کو حسبِ مشاہد زر جاری کرنے کی اجازت دے دی جائے تو اس سے نہایت خطرناک اقتصادی اور معاشی حالات پیدا ہو جائیں گے۔ چنانچہ کویت کے فقہی انسائیکلو پیڈیا میں ہے:

”وَلَا يَحُوزُ لِغَيْرِ الْإِمَامِ ضَرْبُ النَّقْوَدِ لَا نَّ في ذَلِكَ افْتِيَاتًا عَلَيْهِ وَيَحْقِقُ لِلإِمَامِ تَعْزِيزُ مِنْ افْتَاتٍ عَلَيْهِ فَيَهَا هُوَ مِنْ حَقْوَقِهِ، وَسَوَاءٌ كَانَ مَاضِهِ مُخَالَفًا لِضَرْبِ السُّلْطَانِ أَوْ موافقًا لِهِ فِي الْوَزْنِ وَنَسْبَةِ الْغَشِّ وَفِي الْجَوْدَةِ حَتَّى لَوْ كَانَ مِنَ الْذَّهَبِ وَالْفَضَّةِ الْخَالِصَيْنِ، قَالَ الْإِمَامُ أَحْمَدٌ فِي رِوَايَةِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ: لَا يُصْلِحُ ضَرْبُ الدِّرَاهِمِ“

إلا في دار الضرب بإذن السلطان، لأن الناس إن رخص لهم ركوب العظام<sup>(1)</sup>"  
”امام کے علاوہ کسی کو کرنی بنانے کی اجازت نہیں، کیونکہ یہ اس پر ظلم ہے۔ اور امام کو یہ حق پہنچتا ہے کہ جو شخص اس کا یہ حق سلب کرے، وہ اسے مزادے خواہ اس کی بنائی ہوئی کرنی خالص سونے چاندی کی ہی کیوں نہ ہو۔ امام احمد رحمہ اللہ کا قول ہے کہ درہم صرف حاکم وقت کی اجازت سے تکسال میں ہی بنائے جاسکتے ہیں، کیونکہ اگر لوگوں کو اس کی اجازت دے دی جائے تو وہ بڑے مصائب میں بیتلہ ہو جائیں گے۔“

امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"ويكره أيضاً غير الإمام ضرب الدرارم والدنانير وإن كانت خالصة لأنَّه من شأن الإمام ولا يُؤْمِن فيه لغش والافساد"<sup>(2)</sup>

”امام کے علاوہ کسی کو درہم اور دینار بنانے کی اجازت نہیں چاہیے وہ خالص ہی ہوں، کیونکہ یہ امام کا حق ہے اور اس دوسرے کو اس لئے بھی اجازت نہیں کہ اس میں جعل سازی اور بگاڑ کا اندریشہ ہے۔“

ثابت ہوا کہ اسلامی نقطہ نظر سے حکومت وقت کے علاوہ کسی کو کرنی جاری کرنے کا اختیار نہیں، کیونکہ اس طرح جعلی کرنی وجود میں آنے کا خدشہ ہے جو موجبِ فساد ہے۔

### زر کی قدر مستحکم ہونی چاہئے

اسلامی نظامِ معيشت کا مکمل ڈھانچہ عدل پر قائم ہے، یہی وجہ ہے کہ شریعت نے ان معاملات کو منوع قرار دیا ہے جو عدل کے منافی ہیں، چونکہ تمام مالی معاملات درحقیقت زر، یہی کے گرد گھومتے ہیں اور کسی مالی معاهدے کے موقع اور وقت ادا نیگی کے درمیان زر کی قوت خرید میں غیر معمولی کی سے صاحب حق کا متاثر ہونا یقینی ہے جو تقاضائے عدل کے خلاف ہے، اسی بنا پر بعض مسلم مفکرین افراطی زر کو بخس، تطفیف اور ملاوط میں شمار کرتے ہیں۔ چنانچہ اسلامی حکومت کے فرائض میں یہ بھی شامل ہے کہ وہ مناسب حد تک

کرنی کی قدر کو مستحکم رکھے۔ چنانچہ الموسوعۃ الفقہیۃ میں مرقوم ہے:

"من المصالح العامة لل المسلمين التي يجب على الإمام رعايتها المحافظة على استقرار أسعار النقود من الانخفاض، لئلا يحصل بذلك غلاء الأقوات والسلع وينتشر الفقر ولتحصل الطهانينة للناس بالتتمع بثبات قيم ما حصلوه من النقود بجهدهم وسعيهم واكتسابهم، لئلا تذهب هدرا ويقع الخلل والفساد".<sup>①</sup>

"مسلمانوں کے مفاداتِ عامہ جن کا تحفظ امام کی ذمہ داری ہے، ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہ زر کی قیمتوں میں ثبات پیدا کرے تاکہ اس سے خوارک اور اشیاء کی قیمتیں نہ بڑھیں اور غربت میں اضافہ نہ ہو۔ اور لوگ اپنی محنت اور کوشش سے حاصل کئے گے زر سے فائدہ اٹھانے کے متعلق مطمئن ہوں تاکہ وہ زر رائیگاں نہ جائے اور خلل اور فساد واقع نہ ہو۔"

مشہور محدث امام ابن قیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"والثمن هو المعيار الذي به يعرف تقويم الأموال فيجب أن يكون محدوداً مضبوطاً لا يرتفع ولا ينخفض إذ لو كان الثمن يرتفع وينخفض كالسلع لم يكن لنا ثمن نعتبر به البيعات بل الجميع سلع وحاجة الناس إلى ثمن يعتبرون به البيعات حاجة ضرورية عامة وذلك لا يمكن إلا بسعر تعرف به القيمة وذلك لا يكون إلا بثمن تقوم به الأشياء ويستمر على حالة واحدة ولا يقوم هو بغيره إذ يصير سلعة يرتفع وينخفض فتفسد معاملات الناس ويقع الخلف ويشتهد الضرر".<sup>②</sup>

"زرہی وہ معیار ہے جس کے ذریعے اموال کی قیمتوں کی پیچان ہوتی ہے لہذا یہ ضروری ہے کہ یہ

متین اور کنٹرول میں ہو، اس کی مالیت میں اُتار چڑھاونہ ہو، کیونکہ اگر سامان تجارت کی طرح ہر میں بھی اُتار چڑھاونے کے پاس اشیاء کی قیمت لگانے کے لئے کوئی ثمن (زر) نہیں رہے گا بلکہ سب سامان ہی ہو گا، حالانکہ اشیاء کی قیمت لگانے کے لئے لوگ ثمن کے محتاج ہیں۔ اور یہ ایسے نرخ کے ذریعے ممکن ہے جس سے قیمت کی معرفت حاصل ہو اور یہ تب ہی ہو سکتا ہے جب اشیاء کی قیمت لگانے کے لئے ایک زر ہو اور وہ ایک ہی حالت پر رہے۔ اور اس کی قیمت کا معیار کوئی دوسری چیز نہ ہو، کیونکہ اس صورت میں وہ خود سامان (Commodity) بن جائے گا جس کی قیمت بڑھتی اور کم ہوتی ہے، نتیجتاً لوگوں کے معاملات خراب ہو جائیں گے، اختلاف پیدا ہو گا اور شدید ضرر لاحق ہو گا۔

یعنی کرنی ایسی ہونی چاہیے جس کی مالیت میں عام اشیاء کی طرح غیر معمولی کی واقع نہ ہو بلکہ معقول حد تک مستحکم قدر کی حامل ہو ورنہ لوگ ضرر کا شکار ہوں گے۔

### زركی قدر میں استحکام کیسے لایا جاتے؟

اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ کاغذی کرنی کی قدر میں مسلسل کمی کا راجحان چلا آ رہا ہے اور آج کل تو اس کی قدر بہت تیزی سے گرفتار ہے، اس کے عکس سونے چاندی کی قوت خرید خاصی مستحکم ہے، باخصوص سونے کی قوت خرید میں کوئی غیر معمولی تبدلی واقع نہیں ہوئی، اگر کسی بحران یا سونے کے مقابلہ میں اشیاء و خدمات کی قلت کی بنا پر ایسا ہوا بھی تو کمی کا یہ سلسلہ مستقل جاری نہیں رہا اور اس کے اسباب دور ہونے کے بعد صورت اس کے عکس ہو گئی۔ اگر عہد رسالت میں سونے کی قوت خرید کا اس کی موجودہ قوت خرید سے تقابل کیا جائے تو کوئی خاص فرق نظر نہیں آئے گا۔ بطور نمونہ دو مثالیں ملاحظہ ہوں:

عقل کی دیت سوانح ہے، اگر کسی کے پاس اونٹ نہ ہوں تو وہ ان کی قیمت ادا کر دے جو آپ ﷺ کے دور میں آٹھ سو دینار مقرر تھی:

"كانت قيمة الديمة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم ان مائة دينارٍ" ①

① سنن أبي داؤد: كتاب الدييات، باب الديمة كم هي؟ [صحیح لغیره]

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں دیت کی قیمت آٹھ سو دینار تھی۔“

اس کا مطلب ہے کہ عہدِ رسالت میں ایک اونٹ کی قیمت آٹھ دینار تھی۔ جدید تحقیق کے مطابق شرعی دینار کا وزن 25.4 گرام ہے۔<sup>①</sup> اس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں ایک اونٹ کی قیمت 34 گرام سونا بنی، آج بھی اتنے سونے کے عوض ایک اونٹ خریدا جاسکتا ہے۔ اگرچہ عمر رضی اللہ عنہ نے اونٹ گراں ہونے پر دیت کی قیمت آٹھ سو سے بڑھا کر ہزار دینار کر دی تھی، مگر آج کل ایک سوا اونٹ خریدنے کے لئے آٹھ سو دینار یعنی 3400 گرام سونا کافی ہے۔

حضرت عروہ بارقی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

أَعْطَاهُ الْبَيْنَانَ دِينَارًا يُشْتري بِهِ أَصْحِحَّيْةً أَوْ شَاهَةً فَأَشْتري شَاتِينَ فَبَاعَ إِخْدَاهُما بِدِينَارٍ فَاتَّاهَ بِشَاهَةٍ وَدِينَارٍ.<sup>②</sup>

”نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ایک دینار دیا تاکہ وہ اس سے ایک قربانی یا ایک بکری خریدے۔ انہوں نے دو بکریاں خرید لیں، پھر ان میں سے ایک کو ایک دینار میں بیچ دیا اور ایک بکری اور ایک دینار آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس لے آئے۔“  
یعنی عہدِ رسالت میں 25.4 گرام سونے کے عوض ایک بکری خریدی جاسکتی تھی، آج بھی سونے کی قوتِ خرید بہی ہے۔

ان دو مثالوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ عہدِ رسالت سے لے کر اب تک سونے کی قدر میں غیر معمولی کمی نہیں ہوئی، اگر کسی دور میں ایسا ہوا بھی تو بعد میں معاملہ اُنٹ ہو گیا۔ البتہ اس عرصہ کے دوران سونے کی نسبت چاندی کی قوتِ خرید میں کافی کمی آئی ہے:

عہدِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں دس درهم (تقریباً تیس گرام) چاندی سے ایک بکری خریدی جاسکتی تھی، اس کی دلیل وہ روایت ہے جس میں اونٹوں کی زکوٰۃ کے ضمن میں یہ بیان ہوا ہے:

”مَنْ بَلَغَتْ عِنْدَهُ مِنَ الْإِبْلِ صَدَقَةُ الْجَذَعَةِ، وَلَيْسَتْ عِنْدَهُ جَذَعَةٌ وَ عِنْدَهُ حِقَّةٌ،“

<sup>①</sup> وکیسی: الموسوعة الفقهية: سنن أبي داؤد: كتاب البيوع، باب فی المضارب بخلاف [صحيح]

فَإِنَّهَا نَقْبَلٌ مِنْهُ الْحَقَّةُ وَيَجْعَلُ مَعْهَا شَاتَئِينَ إِنْ أَسْتَيْسِرَ تَالَّهُ أَوْ عِشْرِينَ دِرْهَمًا۔<sup>①</sup>

”جس کے اوپر کی زکوٰۃ میں جذعہ (چار سالہ اونٹ) فرض ہو اور اس کے پاس جذعہ ہو تو اس سے تین سالہ اونٹ قبول کر لیا جائے گا اور وہ ساتھ دو بکریاں اگر آسانی سے میسر ہوں دے گایا بیس درہم،“ یعنی ایک بکری کے بد لے دس درہم۔

لیکن آج کل اتنی چاندی میں ایک بکری نہیں خریدی جاسکتی۔ تاہم اس کی سے اس قسم کے تباہ کن معاشی حالات پیدا نہیں ہوتے رہے جن سے لوگ کاغذی کرنی کی وجہ سے دوچار ہیں۔ اس لئے ماہرین میعشت کی رائے میں کاغذی کرنی کی قدر میں ہوش ربانی فرما دیا جائے۔ چنانچہ آج کل پوری دنیا میں مختلف حلقوں کی جانب سے یہ مطالبہ کیا جا رہا ہے کہ دوبارہ سونے، چاندی کے سکوں کا نظام راجح کیا جائے۔

ابن مقریزی کے نزدیک بھی نزخوں میں بے تحاشہ اضافے کا حل بھی ہے کہ از سنو ”معیاری قاعدہ ڈر (Gold Specie Standard)“ کا اجر اکیا جائے۔ چنانچہ کویت کے فقیہ انسانیکلو بیڈیا میں ان کی رائے یوں درج ہے:

”نزخوں میں افراتفری اور اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والی مہنگائی کی موجود کا علاج صرف یہ ہے کہ سونے اور چاندی کے زر کے استعمال کی طرف لوٹا جائے۔“

ان کے دور میں افراتیز کا جو بحران پیدا ہوا تھا، ان کی نظر میں اس کا ایک سبب سونے کی جگہ معدنی سکوں سے لیمن دین تھا جس سے قیمتیں بہت زیادہ بڑھ گئیں۔ چنانچہ وہ اس پر روشنی ڈالنے کے بعد فرماتے ہیں:

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب الزکوٰۃ، باب من بلغت عنده صدقہ بنت مخاض ولیست عنده

”اگر اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو توفیق دے دیں جن کے سپرد اس نے اپنے بندوں کے امور کر رکھے ہیں یہاں تک کہ وہ لین دین کو سونے کی طرف لے جائیں اور سامان کی قیمتیوں اور اجرتوں کو دینا اور درہم سے وابستہ کر دیں تو اس سے امت کا بھلا اور امور کی اصلاح ہو گی۔“ ①

جبکہ جدید ماہرینِ معاشرت کے نزدیک حکومت کا حقیقی پیداوار کو نظر انداز کر کے نوٹ چھاپنا، اشیاء و خدمات کی طلب و رسید کے درمیان عدم توازن، اسراف و تبذیر، تاجروں میں ناجائز منافع خوری کا رجحان اور اشیاء کی پیداواری لاغت میں اضافہ وہ عوامل ہیں جو کرنی کی قدر میں عدم استحکام پیدا کرتے ہیں۔ ان مسائل کو حل کر کے کرنی کی قدر میں استحکام پیدا کیا جاسکتا ہے۔

یاد رہے کہ سونے، چاندی کے سلسلے لازمی شرعی تقاضا نہیں، علاوه ازیں سونے، چاندی کے سکوں کی پابندی ریاست کے لئے غیر ضروری زحمت کا موجب بھی بن سکتی ہے، ممکن ہے ریاست کے پاس سکے بنانے کے لئے سونے چاندی کے وسیع ذخائر موجود نہ ہوں۔ البتہ جب افراط زر کا مسئلہ سنگین صورت اختیار کر جائے تو اس کا کوئی معقول حل ہونا چاہئے جیسا کہ علام فتحی آراء گزر چکی ہیں۔

### زَر : اقسام، تاریخ اور احکام

زَر کی دو قسمیں ہیں: ﴿حقیقی﴾ اعتبری

حقیقی زر کا اطلاق سونے، چاندی پر ہوتا ہے۔ سونے چاندی کے علاوہ زر کی باقی تمام اقسام خواہ وہ کسی بھی شکل میں ہوں ”اعباری زر“ کہلاتی ہیں۔ سونے چاندی کو حقیقی زر اس لئے کہا جاتا ہے کہ ان کی قوت خریدنے کی ہے، جبکہ جیشیتِ زر ان کا رواج ختم بھی ہو جائے تب بھی باعتبارِ جنس ان کی ذاتی مالیت برقرار رہتی ہے۔ جبکہ اگر اعتباری زر کی زری جیشیت ختم ہو جائے تو سونے چاندی کی طرح اس کی افادیت باقی نہیں رہتی۔ سونے چاندی کے برتوں میں کھانے پینے کی ممانعت کا فلسفہ بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ زر ہیں۔

## زراور کرنی میں فرق

کرنی کے مقابلے میں ”زر“ اپنے اندر وسیع مفہوم رکھتا ہے، کیونکہ اس میں کرنی کے علاوہ دوسری اشیاء بھی شامل ہیں جن کو معاشرے میں آلہ مبادلہ کے طور پر قبول کیا جاتا ہے۔ اس کے برعکس کرنی کا اطلاق صرف کاغذی زر پر ہوتا ہے۔ اسی طرح کرنی کو ادایگیوں کے لئے قانونی طور پر قبول کرنا لازم ہوتا ہے جبکہ عام زر میں یہ پابندی نہیں ہوتی۔ تاہم اس اعتبار سے دونوں ایک ہیں کہ زر کی طرح کرنی بھی آلہ مبادلہ کی حیثیت سے استعمال ہونے کے علاوہ اشیاء کی قیتوں کا تعین کرتی اور قابل ذخیرہ ہوتی ہے۔

## کرنی کی تاریخ

سو نے، چاندی کے بحیثیت زر استعمال ہونے سے قبل دنیا میں ”زر بضاعی“ یا ”اجناسی زر“ (النقد السمعیہ) کا نظام رائج تھا۔ اس سسٹم کے تحت ہر نحطے کے لوگوں نے اپنے علاقے میں مقبول اور قسمی شہار ہونے والی اشیاء کو زر کا درجہ دیا۔ بعض علاقوں میں چاول بعض میں چبرہ اور بعض میں چائے زر کے طور پر استعمال ہوتی تھی۔ چنانچہ معروف سعودی عالم جمیس ڈاکٹر عبداللہ بن سلیمان منبع لکھتے ہیں:

”اس نظام میں یہ طبقاً کہ ایسی اشیاء کو زر بضاعی قرار دیا جائے جن میں حسابی وحدت، قیمتیوں کی یکساںیت، بحیثیت مال جمع کئے جانے کی استعداد اور قوت خرید موجود ہو۔ یہ اشیاء نوعیت کے اعتبار سے مختلف تھیں مثلاً ساحلی علاقہ جات میں موتویوں کو بطورِ ثمن (زر) استعمال کیا گیا۔ سرد علاقوں میں پشم و شمن ٹھہرایا گیا۔ جبکہ معتدل موسم کے حامل ممالک میں آباد لوگوں کی نوشحال زندگی اور آسودہ حالی کی بناء پر خوبصورت اشیاء (مثلاً قیمتی پتھروں کے گلینے، عمدہ لباس، ہاتھی کے دانت اور مچھلیوں وغیرہ) کو کرنی قرار دیا گیا۔ جاپان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہاں چاول کو بطورِ کرنی استعمال کیا گیا جبکہ وسط ایشیا میں چائے، وسطی افریقیہ میں نمک کے ڈلوں اور شہابی یورپ میں پوتین کو کرنی قرار دیا گیا۔“ ①

روپی بادشاہ جویں سیزر (دور حکومت 60 تا 44 قم) کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس کی فوج کو تجوہ نمک کی شکل میں ملتی تھی۔ نمک کو لاطینی میں ”سیل“ کہتے ہیں، اسی سے لفظ Salary نکلا ہے جس کا معنی ”تجوہ“ ہوتا ہے۔

چونکہ اشیاء ضائع ہونے کا خطرہ بھی ہوتا ہے اور ان کی ایک جگہ سے دوسرا جگہ منتقلی بھی آسان نہیں ہوتی، اس لئے یہ نظام مستقل جاری نہ رہ سکا۔ لوگوں نے اس کی جگہ سونے چاندی کا استعمال شروع کر دیا۔ ابتدا میں سونے چاندی کے وزن کا ہی اعتبار ہوتا تھا۔ سکوں کا رواج بعد میں شروع ہوا۔ سکے کب وجود میں آئے؟ اس کے متعلق وثوق سے کچھ کہنا مشکل ہے۔ البتہ قرآن مجید سے یہ پتہ چلتا ہے کہ سیدنا یوسف علیہ السلام کے دور میں دراہم موجود تھے، کیونکہ ان کے بھائیوں نے انہیں دراہم کے عوض بیچا تھا:

وَشَرَّوْهُ بِإِثْمِنَ بَجَيِّنَ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ {یوسف: 20}

”انہوں نے اس کو انتہائی کم قیمت، جگنٹی کے چند دراہم تھے، کے عوض فروخت کر دیا۔“

واضح رہے کہ سیدنا یوسف علیہ السلام کا دور 1910 تا 1800 قم ہے۔

اسی طرح کہتے ہیں کہ سونے کا سکہ سب سے پہلے لیدیا کے بادشاہ کروس (دور حکومت: 560 تا 541 قم) نے متعارف کرایا۔

### عہد نبوی ﷺ کی کرنی

بعثت نبوی ﷺ کے وقت عرب میں لین دین کا ذریعہ دراہم و دینار تھے، لیکن گنٹی کی بجائے وزن کا اعتبار کیا جاتا۔ یہاں یہ امر بھی قابل ذکر ہے کہ دراہم و دینار عرب کے مقامی سکے نہ تھے بلکہ ہمسایہ اقوام سے یہاں آتے تھے۔

دراہم ساسانی سکہ تھا جو عراق کے راستے عرب پہنچتا اور لوگ اس کی بنیاد پر باہم لین دین کرتے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس کو برقرار رکھا۔ یہ دراہم چونکہ مختلف وزن کے ہوتے تھے، اس لئے جب نصاب زکوٰۃ کے لئے دراہم کا وزن مقرر کرنے کی نوبت آئی تو مسلمانوں نے ان میں سے متوسط کو معیار بنایا، چنانچہ اسی کو شرعی دراہم سمجھا گیا۔ ایک قول کے مطابق یہ کام عمر رضی اللہ عنہ کے دور میں جبکہ

دوسراے قول کے مطابق بنو امیہ کے دور میں ہوا۔ جو صورت بھی ہو، تاہم آخر کار جس شرعی درہم پر اجماع ہوا وہ وہی ہے جو عبد الملک بن مروان کے دور میں بنایا گیا۔ لیکن فقهاء اور موئخین نے ثابت کیا ہے کہ یہ درہم اپنی اصلی حالت پر نہیں رہا تھا بلکہ مختلف شہروں میں اس کے وزن اور معیار میں کافی تبدیلی آتی رہی ہے۔ جدید تحقیق کی روشنی میں اس درہم کا وزن 975.2 گرام چاندی ہے۔<sup>①</sup>

اسی طرح دینار روپیوں کی کرنی تھی جو براستہ شام یہاں آتی۔ بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو باقی رکھا حتیٰ کہ خلافتے راشدین اور سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہم کے دور میں بھی روپی دینار کو ہی کرنی کی حیثیت حاصل رہی۔ جب منذر خلافت عبد الملک بن مروان کے پاس آتی تو انہوں نے زمانہ جاہلیت کے دینار کے مطابق ایک دینار جاری کیا جس کو ”شرعی دینار“ کہا جاتا ہے، کیونکہ اس کا وزن اس دینار کے برابر تھا جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے برقرار رکھا تھا۔<sup>②</sup>

معمولی اشیاء کے لیے دین میں سونے چاندی کے علاوہ دوسری وحاتوں یعنی تانبے وغیرہ سے بنے سکے جنہیں فلوس کہا جاتا ہے، بھی استعمال ہوتے۔ جیسا کہ حدیث میں دیوالیہ شخص کے متعلق المفسس کا لفظ آتا ہے۔ شارح بخاری حافظ ابن حجر اپنی مایہ ناز تالیف ”فتح الباری“ میں فرماتے ہیں:

”شرعی معنوں میں ”مفلس“ وہ شخص ہے جس کے قرضے اس کے پاس موجود مال سے زیادہ ہو جائیں۔ اسے مفلس اس لئے کہا جاتا ہے کہ پہلے درہم دینار کا مال تھا لیکن اب فلوس پر آگیا ہے۔ یہ اس بات کی طرف اشارہ ہوتا ہے کہ یہ شخص صرف معمولی مال (فلوس) کا مالک رہ گیا ہے۔ یا ایسے شخص کو مفلس اس بنا پر کہا جاتا ہے کہ اس کو فلوس جیسی معمولی چیز میں ہی تصرف کا حق ہوتا ہے، کیونکہ وہ فلوس کے ذریعے معمولی اشیاء کا لین دین، ہی کرتے تھے۔<sup>③</sup>

حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ کی اس روایت میں بھی فلوس کا تذکرہ موجود ہے:

فَأَمْرَهَا أَنْ تَشْتُرِي بِهِ فُلُوسًا<sup>④</sup>

”انہوں نے اپنی لوڈٹی سے کہا کہ اس کے بدے ”فلوس“ خریدو۔“

سونے چاندی کے سکے وجود میں آنے کے بعد بھی بعض علاقوں میں مخصوص اشیاء زر کی حیثیت سے استعمال میں رہیں۔ مشہور سیاح ابن بطوطہ جب سوڈان گیا تو اس وقت وہاں نمک کے ساتھ ہی لین دین ہوتا تھا، چنانچہ وہ لکھتا ہے:

”سوڈان میں نمک بطور روپیہ کے چلتا ہے اور سونے چاندی کا کام دیتا ہے۔ اس کے چھوٹے چھوٹے ٹکڑے کر لیتے ہیں اور ان کے ذریعے خرید و فروخت ہوتی“۔ ①

پھر مختلف اسباب کی بنابر آہستہ آہستہ درہم دینار کا رواج ختم ہوتا چلا گیا اور ان کی جگہ کرنی نوٹوں نے لے لی۔ اب صورت حال یہ ہے کہ پوری دنیا میں کرنی نوٹوں کا ہی دور دورہ ہے کیونکہ یہ آسان ترین ذریعہ مبادلہ ہے۔

### نوت کب ایجاد ہوئے؟

کہا جاتا ہے کہ اہل چین نے 650ء سے 800ء کے درمیان کاغذ کے ڈرافٹ بنانے شروع کئے تھے، انہی ڈرافٹ نے آگے چل کر کرنی نوٹوں کی اشاعت کا تصور دیا۔ اسی لئے کاغذ کی طرح کرنی نوٹ بھی اہل چین کی ایجاد ثمار ہوتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ سب سے پہلے کرنی نوٹ 910ء میں چین میں ایجاد ہوئے۔ ②

ابن بطوطہ 2413ء سے 1355ء کے درمیان چین کی سیاحت پر گیا تھا، چین کے نوٹوں کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھتا ہے:

”اہل چین درہم یاد دینار کے ذریعہ سے خرید و فروخت نہیں کرتے بلکہ سونے اور چاندی کو پھلا کر ان کے ٹوٹے بنائ کر کچھوڑتے ہیں اور کاغذ کے ٹکڑوں کے ذریعہ سے خرید و فروخت کرتے ہیں۔ یہ کاغذ کا ٹکڑا کندست (ایک بالشت) کے برابر ہوتا ہے اور بادشاہ کے مطبع میں اس پر مہر لگاتے

① سفرنامہ ابن بطوطہ: 270/2

② الاوراق النقدية في الاقتصاد الإسلامي: ص 115

ہیں۔ ایسے بچپیں کاغذوں کو بالشت کہتے ہیں۔ ہمارے ملک میں یہ لفظ دینار کے معنی میں مستعمل ہوتا ہے۔ جب یہ کاغذ کثرت استعمال سے یا کسی اور طرح پھٹ جاتا ہے تو وہ دارالضرب میں لے جاتے ہیں اور اس کے عوض نیا لے آتے ہیں۔ یہ دارالضرب ایک بڑے درجہ کے امیر کی تحریم میں ہے۔ جب کوئی شخص بازار میں درہم یادینار لے کر خرید و فروخت کرنے جاتا ہے تو وہ درہم یادینار نہیں چلتے، لیکن وہ درہم یادینار کے عوض یہ کاغذ لے سکتا ہے اور ان کے عوض جو چیز چاہے خرید سکتا ہے۔

مشہور مؤرخ ابن مقریزی جب بغداد گئے تھے تو انہوں نے بھی وہاں چین کے نوٹوں کا مشاہدہ کیا تھا۔<sup>①</sup>

چین کے بعد جاپان دوسرا ملک ہے جہاں چودھویں صدی عیسوی میں کرنی نوٹ جاری ہوئے۔ یورپ میں پہلا باقاعدہ نوٹ 1661ء کو ”سٹاک ہام بینک“، آف سویڈن نے جاری کیا۔ انگلستان نے 1695ء میں کرنی نوٹ جاری کئے۔ ہندوستان میں پہلا نوٹ 5 جنوری 1825ء کو ”بنک آف گلگت“ نے جاری کیا جس کی مالیت دس روپے تھی۔ آزادی کے بعد پاکستان میں کرنی نوٹ کیم اکتوبر 1948ء کو جاری کئے گئے۔

ابتداء میں تو نوٹ کی پشت پرسو فیصد سونا ہوتا تھا، لیکن بعد میں مختلف معاشی وجوہ کے باعث سونے کی مقدار سے زائد نوٹ جاری کئے جانے لگے اور مختلف ادوар میں یہ تناسب بتدریج کم ہوتا رہا یہاں تک کہ 1971ء سے نوٹ کا سونے سے تعلق بالکل ختم ہو چکا ہے۔

### کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت

اب نوٹ کی شرعی حیثیت کیا ہے، اس بارے میں علماء کی مختلف آراء ہیں:

پہلی رائے یہ ہے کہ نوٹ اصل میں اس بات کا دستاویزی ثبوت ہیں کہ حامل نوٹ نے اس نوٹ کے

جاری کنندہ سے اتنا سونا یا چاندی وصول پانا ہے۔ اس کے حق میں سب سے مضبوط دلیل یہ پیش کی جاتی ہے کہ نوٹ پر یہ الفاظ تحریر ہوتے ہیں:

”حامل ہذا کو مطالبہ پر ادا کرے گا“

اس رائے کے مطابق نوٹوں کے ساتھ سونا چاندی خریدنا جائز نہیں، کیونکہ نوٹ کے ساتھ خریداری کا مطلب حقیقت میں اس سونے یا چاندی کے ساتھ خریداری ہے جو اس نوٹ کی پشت پر ہے اور شرعی اعتبار سے سونے کی سونے یا چاندی کی سونے کے ساتھ بیچ میں دونوں طرف سے موقع پر قبضہ شرط ہے جو بیہاں مفقود ہے، کیونکہ خریدار نے سونے کے بد لے سونا نہیں دیا بلکہ اس کی رسید دی ہے۔ چنانچہ تفسیر ”اضواء البيان“ کے مصنف علامہ محمد امین شنقبطي رحمہ اللہ اپنی تفسیر میں رقم طراز ہیں:

”وأنها سند بفضة وأن المبيع الفضة التي هي سند بها ومن قرأ المكتوب عليهما فهم صحة ذلك، وعليه فلا يجوز بيعها بذهب ولا فضة ولو يدأ بيد لعدم المناجزة بسبب غيبة الفضة المدفوع سندها“<sup>①</sup>

”یہ نوٹ چاندی کی رسید ہیں اور تبیغی گئی چیزوں چاندی ہے جس کی یہ رسید ہیں۔ جوان پر کلمی عبارت پڑھے گا وہ اس رائے کا درست ہونا سمجھ جائے گا۔ اس رائے کے مطابق نوٹوں کی سونے چاندی کے بد لے بیچ چاہے نقد ہو جائز نہیں، کیونکہ جس چاندی کی رسیدی جاتی ہے وہ موجودہ ہونے کی وجہ سے دونوں طرف سے موقع پر قبضہ کی شرط نہیں پائی جاتی۔“

جس طرح اس نقطہ نظر کے مطابق نوٹوں کے بد لے سونا چاندی خریدنا جائز نہیں، اسی طرح نوٹوں کے ساتھ مشارکہ یا بیع سلم درست نہیں، کیونکہ اس نقطہ نظر کے مطابق نوٹ دین (Debt) کی رسید ہے جبکہ شرعی اعتبار سے شراؤت اور سلم میں سرمایہ نقد ہونا ضروری ہے۔ علاوہ ازیں یہ رائے اختیار کر کے ایک ملک کی کرنی کا دوسرا ملک کی کرنی سے تباہ لے (منی چیخیر کا کاروبار) بھی نہیں ہو سکتا، کیونکہ یہ سونے کے بد لے سونے کی ادھار اور کی بیشی کے ساتھ بیچ ہو گی جو شرعاً درست نہیں۔

مگر یہ موقف درست نہیں کیونکہ اب نوٹ قرض کی رسید نہیں رہا جیسا کہ قتل ازیں بیان ہوا ہے بلکہ اب یہ خود قانونی زر بن چکا ہے اور ہم پیچھے بیان کر آئے ہیں کہ حکومت کوئی بھی چیز بطورِ زر اختیار کر سکتی ہے۔ اب نوٹ پر لکھی اس عبارت ”حامل ہذا کو مطالبہ پر ادا کرے گا“ کا مطلب صرف یہ ہے کہ حکومت اس کی ظاہری قیمت کی ذمہ دار ہے۔ جسٹس علامہ عمر بن عبدالعزیز الامتر ک فرماتے ہیں:

”نوٹ رسید نہ ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ اگر یہ گم یا تلف ہو جائے تو اس کا مالک جاری کنندا سے مطالبہ نہیں کر سکتا خواہ اس کے پاس ہزار گواہ ہوں اور اگر یہ حقیقی رسید ہوتا تو اس کو ضرور یہ اختیار ہوتا، کیونکہ قرض مقروض کے ذمے ہوتا ہے، رسید تلف ہونے سے ضائع نہیں ہوتا۔“ ①  
بعض نامور علماء کے نزدیک نوٹ بذاتِ خود سامان (جنس) کی حیثیت رکھتے ہیں۔ مشہور مالکی فقیہ علیش مصری کی بھی یہی رائے ہے۔ علامہ محمد امین شنقطي اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”وَمِنْ أَفْنَى بِأَنَّهَا كَعْرُوْضُ التِّجَارَةِ الْعَالَمِيْلِ الشَّهُورِ عَلِيِّشُ الْمَصْرِيُّ صَاحِبُ النَّوَازِلِ، وَشَرِحُ مُختَصَرِ خَلِيلٍ، وَتَبَعُهُ فِي فِتْوَاهِ بَذَلِكَ كَثِيرٌ مِنْ مَتَّخَرِيِّ عَلَمَاءِ الْمَالَكِيَّةِ“ ②

”جن حضرات نے ان کے سامانِ تجارت ہونے کا فتویٰ دیا ہے، ان میں ”نوازل“ اور ”شرح مختصر خلیل“ کے مصنف مشہور عالم علیش مصری بھی شامل ہیں۔ بعد کے اکثر مالکی علماء نے بھی ان کے فتویٰ کی پیروی کی ہے۔“

اس کی دلیل یہ دی جاتی ہے کہ نوٹ قیمت بننے کی صلاحیت سے عاری ہے، کیونکہ یہ نہ سونا ہے اور نہ چاندی، یہ تو سامان کی مانند ہیں۔ اس نظریہ کے مطابق ایک نوٹ کا دونوں کے ساتھ تبادلہ درست ہے۔ اسی طرح اس نظریہ کے مطابق نوٹوں میں زکوٰۃ اسی صورت واجب ہوگی جب ان کو فروخت کر کے نفع کمانا مقصود ہو۔ یعنی بذاتِ خود من کی بجائے نوٹ سامان تجارت قرار پا سکتا ہے۔ مزید برآں اس قول کی بنیاد پر نوٹ سے مضارہ اور بیع سلم بھی جائز نہیں بنتی، کیونکہ یہ قیمت نہیں، سامان ہے۔ چونکہ یہ نظریہ خطناک نتائج

① الربا والمعاملات المصرفية في نظر الشريعة الإسلامية ص 321 ② أصوات البيان: ج 1 ص 207

کا حامل ہے، اس لئے عصر حاضر کے اہل علم اس کی تائید نہیں کرتے۔  
تیسری رائے یہ ہے کہ نوٹ سونے، چاندی کا مقابلہ ہیں۔ اگر اس کے پیچھے سونا ہو تو سونے اور اگر  
چاندی ہو تو چاندی کا مقابلہ ہو گا۔ ڈاکٹر عبداللہ بن سلیمان منع لکھتے ہیں:

”اس نظریہ کے قائلین کی دلیل یہ ہے کہ قیمت کے اعتبار سے یہ نوٹ اپنی اس اصل کی طرح ہے  
جس کے یہ بدل ہیں یعنی سونا اور چاندی، کیونکہ ان کا اصل چاندی یا سونا ان کی پشت پر ان کے  
زیرضمانت کے طور پر موجود ہے اور مقاصد شریعہ کا تعلق تو اصل اور حقائق سے ہے نہ کہ الگاظ اور ان  
کی بناؤٹ سے۔“ ①

اس نقطہ نظر کے مطابق نوٹوں کے باہمی لین دین میں سود کے احکام بھی جاری ہوں گے اور جب یہ دوسو  
درہم چاندی یا بیس دینار سونے کی قیمت کے مساوی ہوں تو سال کے بعد ان پر زکوٰۃ بھی واجب ہو گی۔ اسی  
طرح ان کے ذریعے یہ سلم بھی درست ہو گی۔

لیکن یہ رائے بھی کمزور ہے، کیونکہ اس کی بنیاد اس نظریہ پر ہے کہ نوٹ کی پشت پر سونا یا چاندی ہے  
حالانکہ امر واقع میں ایسا نہیں۔ چنانچہ جمیں علامہ عبداللہ بن سلیمان منع اس کی خود تردید کرتے ہیں:

”یہ نظریہ بھی حقیقت واقعہ کے مطابق نہ ہونے کی بنا پر قبل التفات نہیں، کیونکہ اس کا دار و مدار  
کرنی نوٹوں کی اصل پر ہے اور اصل جیسا کہ ہم پہلے ہی واضح کر چکے ہیں کہ وہ تو کرنی نوٹوں کی  
پشت پر ہے نہیں۔ بلکہ اکثر ممالک کے نوٹ محض ساکھ کی بنا پر، زبانی ضمانتوں اور حکومتوں کے  
جاری کردہ ہونے کی بنا پر ان کی اور قبل قبول ہیں، ورنہ ان کے پیچھے نہ تو سونا ہے نہ چاندی۔ بلکہ  
کچھ ایسے ہیں جنہیں پر اپرٹی کی ضمانت حاصل ہے اور کچھ کو محض اقتدار کی ضمانت۔ لہذا یہ نظریہ  
خلافِ واقعہ ہونے کی بنا پر بہت کمزور ہے۔“ ②

نوٹ کی شرعی حیثیت کے متعلق چوتھی رائے یہ ہے کہ نوٹ دھاتی سکوں (فلوس) کی طرح اصطلاحی زر  
ہیں جیسا کہ مولانا احمد رضا خاں بریلوی نے لکھا ہے:

①) کاغذی کرنی کی تاریخ ارتقا اور شرعی حیثیت: ص 60 ②) آیضاً: ص 61

"الرابع ما هو سلعة بالأصل وثمن بالاصطلاح كالفلوس... إلى أن قال إذا علمت هذا فالنوط هو من القسم الرابع سلعة بأصله لأن قرطاس وثمن بالاصطلاح لأن يعامل به معاملة الأثمان" ①

"مال کی چو تھی قسم وہ ہے جو اصل میں تو مال ہے، لیکن اصطلاحی لحاظ سے زر ہے جیسے دھاتی سکے ہیں... جب یہ معلوم ہو گیا تو، سفونوٹ کا تعلق چو تھی قسم سے ہے جو حقیقت میں سامان ہے کیونکہ یہ کاغذ ہے اور اصطلاحی طور پر زر ہے، کیونکہ اس سے زر جیسا معاملہ کیا جاتا ہے"۔

لیکن یہ رائے بھی قوی معلوم نہیں ہوتی کیونکہ اہل علم کے ہاں دھاتی سکوں میں زر کی بجائے سامان کا پہلو غالب ہے، یہی وجہ ہے کہ جمورو فقهاء نہ تو کمی بیشی کے ساتھ ان کا تبادلہ مکروہ سمجھتے ہیں اور نہ ہی ان کو شرکت و مضاربہ میں رأس المال بنانے کی اجازت دیتے ہیں۔ نیز ان میں زکوہ بھی اسی صورت واجب قرار دیتے ہیں جب ان کو فروخت کر کے نفع کاما مقصود ہو۔ جیسا کہ الموسوعۃ الفقہیہ میں ہے:

"الأصح عند الشافعية والصحيح عند الحنابلة وهو قول الشيوخين من الحنفية

وقول عند المالكية: أنهاليست أثما ناربويه وأنها كالعروض"

"امام ابوحنیفہ، امام ابو یوسف حبہم اللہ اور مالکی فقهاء کا قول، حنابلہ کا صحیح مسلک اور شافعیوں کا صحیح ترین نقطہ نظر یہی ہے کہ دھاتی سکوں میں ربانیہیں ہے بلکہ یہ سامان کی طرح ہیں"۔ ②

"ذهب جمهور الفقهاء: أبو حنیفة وأبو یوسف والمالكية على المشهور والشافعية والحنابلة إلى أن المضاربة لا تصح بالفلوس لأن المضاربة عقد غرر جوز للحاجة

فاختص بما يروج غالباً وتسهل التجارة به وهو الأثمان"۔ ③

"امام ابوحنیفہ، ابو یوسف، مالکی (مشہور مسلک کے مطابق) شافعی اور حنبلی فقهاء کا خیال ہے کہ

① كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدرارم: ص 33

② 32:205 ③ الموسوعة الفقہیہ: 3846,47

دھاتی سکوں کے ذریعے مضار بہ درست نہیں کیونکہ مضار بہ عقیدہ غرر ہے جو ضرورت کی بنی پرجائز قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ یہ انہی چیزوں کے ساتھ خاص رہے گا جو اکثر مروج ہوں اور ان کے ساتھ تجارت آسان ہو اور وہ نقد میں ہیں۔ یعنی دھاتی سکے زرنہیں۔

"فذهب الشافعية والحنابلة إلى أن الفلوس كالعروض فلا تجب الزكاة فيها إلا إذا عرضت للتجارة" ①

"شافعی اور حنبلی فقہاء کی رائے میں دھاتی سکے سامان کی طرح ہیں، چنانچہ ان میں زکوٰۃ اسی وقت واجب ہوگی جب یہ تجارت کی غرض سے ہوں"۔

ان فقہاء کے نقطہ نظر کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ کسی حدیث میں دھاتی سکوں کی زکوٰۃ کا تذکرہ نہیں ملتا حالانکہ عہدِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں یہ موجود تھے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔ اگر یہ زر ہوتے تو سونے چاندی کی طرح ان کی زکوٰۃ کا بھی ذکر ہوتا۔ سیدنا ابو ذر رضی اللہ عنہ کی اس روایت کہ انہوں نے اپنی لونڈی سے کہا: "اس کے فلوس خرید لوا"۔ سے بھی یہ اشارہ نکلتا ہے کہ صحابہ کے ہاں دھاتی سکے سامان شمار ہوتے تھے۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ فقہاء احتجاف کے نزدیک دھاتی سکے زر ہیں، اسی لئے وہ ان میں زکوٰۃ بھی واجب قرار دیتے ہیں، لیکن امام ابو حنینہ اور امام ابو یوسف رحمہم اللہ کے نزدیک متعاقدین دھاتی سکوں کو معین کر کے ان کی زری جیشیت ختم کر سکتے ہیں، اس صورت میں یہ سامان کے حکم میں ہوتے ہیں اور ان حضرات کے نزدیک کمی بیشی کے ساتھ ان کا تبادلہ بھی صحیح ہوتا ہے۔

ان شواہد سے ثابت ہوتا ہے کہ فقہاء کی نظر میں دھاتی سکے (فلوس) یا تو زر ہی نہیں یا پھر ناقص زر ہیں، اسی لئے وہ ان سے زر کا وصف ختم کرنے کی اجازت دیتے ہیں۔ جو صورت بھی ہو بہر حال کرنی نوٹوں کو ان پر قیاس نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ نہ تو دھاتی سکوں کی طرح ان میں سامان کا پہلو غائب ہے۔ یہ تمحض کاغذ کے ٹکڑے ہیں، ان کی جو حیثیت بھی ہے، وہ ان کی پشت پر حکومتی ضمانت کی وجہ سے ہی ہے اور نہ ہی

متعاقدین کو ان کی زریحتیت کا عدم کرنے کا اختیار ہے، کیونکہ یہ قانونی رہیں۔

اس سلسلہ میں پانچویں اور آخری رائے یہ ہے کہ نوٹ سونے چاندی کی طرح مستقل زر ہے، کیونکہ نوٹوں میں زر کی تمام صفات پائی جاتی ہیں۔ قیمتوں کا پیانا اور قبل ذخیرہ بھی ہیں اور لوگ ان پر اعتماد بھی کرتے ہیں۔ شرعی اعتبار سے یہی زر کی حقیقت ہے جیسا کہ ہم شروع میں امام مالک رحمہ اللہ کا یہ قول نقش کرائے ہیں:

”اگر لوگ اپنے درمیان چجزوں کے ذریعے خرید فروخت کو راجح کر دیں یہاں تک کہ وہ چجزے ثمن اور سکے کی حیثیت اختیار کر جائیں تو میں سونے چاندی کے بدلتے ان چجزوں کو ادھار فروخت کرنا پسند نہیں کروں گا۔“

اس کا مطلب ہے کہ کسی بھی چیز کو خواہ وہ چجزا ہی کیوں نہ ہو بطور زر اختیار کیا جاسکتا ہے۔ اس کی تائید امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ کے ”مجموع الفتاوی“ میں ان الفاظ سے بھی ہوتی ہے:

”أَمَا الدِّرْهَمُ وَالدِّينَارُ فَمَا يَعْرَفُ لَهُ حَدٌ طَبِيعِيٌّ وَلَا شَرِعيٌّ بَلْ مَرْجِعُهُ إِلَى الْعَادَةِ وَالاَصْطِلَاحِ وَذَلِكَ لَأَنَّهُ فِي الْأَصْلِ لَا يَتَعَلَّقُ بِالْمَقْصُودِ بَلْ بِالْغَرَضِ أَنْ يَكُونَ معيارًا لِمَا يَتَعَامَلُونَ بِهِ وَالدِّرْهَمُ وَالدِّينَارُ لَا تَقْصُدُ لِنَفْسِهِ بَلْ هِيَ وَسِيلَةٌ إِلَى التَّعَالَى وَهُلْهُلَةٌ كَانَتْ أَثْمَانًا بِخَلَافِ سَائِرِ الْأَمْوَالِ فَإِنَّ الْمَقْصُودَ الْأَنْتِفَاعَ بِهَا نَفْسِهِ فَلَهُذَا كَانَتْ مَقْدَرَةً بِالْأَمْوَالِ الطَّبِيعِيَّةِ أَوِ الشَّرِيعَيَّةِ وَالْوَسِيلَةِ الْمَحْضَةِ الَّتِي لَا يَتَعَلَّقُ بِهَا غَرْضٌ لَا بِمَادِهَا وَلَا بِصُورَتِهَا يَحْصُلُ بِهَا الْمَقْصُودُ كَيْفَ مَا كَانَ“ <sup>①</sup>

”اس کا خلاصہ یہ ہے کہ درہم و دینار کی کوئی ذاتی اور شرعی تعریف نہیں ہے بلکہ اس کا تعلق عرف اور اصطلاح سے ہے، کیونکہ درہم و دینار بذاتِ خود مقصود نہیں ہوتے بلکہ یہ باہمی لین دین کا ذریعہ ہیں۔ اسی لئے یہ قیمت شمار ہوتے ہیں چونکہ باقی اموال سے فائدہ اٹھانا مقصود ہوتا ہے، اس لئے

ان کی یہ حیثیت نہیں ہے۔ وہ ذریعہ جس کے مادہ اور صورت سے کوئی غرض والبستہ ہو وہ جیسا بھی ہواں سے مقصود حاصل ہو جاتا ہے۔“<sup>۱</sup>

چونکہ دلائل کے لحاظ سے یہ نقطہ نظر قوی ہے اور اس پر کئے گئے اعتراضات بھی زیادہ وزنی نہیں، اس لئے دور حاضر کے علماء کی اکثریت ویشتر مفتیان کرام کے فتاویٰ اور اہم فقہی اداروں کی قراردادیں اسی کے حق میں ہیں۔ جمیل علامہ عبداللہ بن سلیمان منبع کی بھی یہی رائے ہے۔<sup>۲</sup>  
 سعودی کبار علماء کی مجلس نے بھی اس کو ترجیح دی ہے۔<sup>۳</sup>

جمیل علامہ عمر بن عبد العزیز المترک بھی اسی قول کے حق میں ہیں۔ چنانچہ وہ مذکورہ بالا آراء اور ان کے دلائل کا تجیری کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

”کاغذی زر کے متعلق علماء کی آراء اور ہر ایک کے نقطہ نظر کا تنقیدی جائزہ لینے سے ہمیں ان کا قول راجح معلوم ہوتا ہے جو یہ کہتے ہیں کہ نوٹ مستقل کرنی ہے اور سونے چاندی کی طرح ان میں بھی سود کے احکام جاری ہوتے ہیں۔ رب، سود اور تلف کی صورت میں ضمان کے مسائل میں ان پر مکمل طور پر سونے چاندی کے احکام کا اطلاق ہوتا ہے۔“<sup>۴</sup>

دیگر اقوال کی خرابیاں واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

”دوسرے اقوال یا تو معاملات میں لوگوں کو مشکل میں ڈال دیں گے یا لین دین کا دروازہ ہی بند کر دیں گے حالانکہ اس کے بغیر چارہ نہیں یا پھر سود کا دروازہ چوپٹ کھول دیں گے اور نقدین کی زکوٰۃ ضائع کرنے کے حیلوں کا دروازہ کھولیں گے۔“<sup>۵</sup>



<sup>۱</sup> کاغذی کرنی کی تاریخ، ارتقاء اور شرعی حیثیت: ص 90    <sup>۲</sup> مجلة البحوث الإسلامية: ع 1: ص 221

<sup>۳</sup> الربا والمعاملات المصرفية في نظر الشريعة الإسلامية: ص 339    <sup>۴</sup> حالات مذکورہ

# البيان



معیشت و اقتصاد

# قرضوں کی اشاریہ بندی

حافظ عزیز الرحمن ﷺ

کاغذی کرنی سے پیدا شدہ مسائل میں سے ایک اہم مسئلہ افراطی زر (Inflation) کا بھی ہے۔ معاشی تکنیک کے حوالے سے افراطی زر ایک پیچیدہ مسئلہ ہے اور اس کی جملہ و جوہات کا احاطہ کرنا یہاں مقصود نہیں، البتہ کاغذی کرنی اور افراطی زر کے درمیان جو لازمی تعلق ہے، اسے آئندہ سطور کے حوالے سے پیش نظر کھانا ضروری ہے۔

افراطی زر کے مسئلے کی کوئی ایک جہت نہیں بلکہ معاشیات کی اصطلاح میں یہ ایک ہمہ جہت مسئلہ ہے۔ مثال کے طور پر کار و باری قرضوں، تخواہوں، امانتوں اور بچتوں سمیت کئی معاملات میں افراطی زر کے مسائل درپیش ہیں۔ ان مسائل پر قابو پانے کے لئے اقتصادی ماہرین جو حل تجویز کرتے ہیں ان میں عام

طور پر سب سے مقبول اور سب سے زیادہ کامیاب تصور کئے جانے والے حل کو اشاریہ بندی (Indexation) کہتے ہیں یعنی اشاریہ بندی کے ذریعے افراطی زرکی وجہ سے پیدا ہونے والے مسئلے کا حل تلاش کیا جاتا ہے۔

افراطی زر کے نتائج اور اشاریہ بندی کی تکنیک کو سمجھنے کے لئے اس عام مثال پر غور کریں

زید نے بکر سے 10000 روپے 1990ء میں اس وعدہ پر قرض لئے کہ یہ رقم 1994ء میں واپس کر دی جائے گی۔ 1994ء میں جب یہ رقم واپس کی گئی تو قوت خرید میں کمی کے باعث 10000 روپے کی رقم حقیقتاً 8000 روپے کے برابر آچکی تھی۔ بالفاظ دیگر چار سال کے عرصے میں افراطی زر نے جو صورت اختیار کی اس کی وجہ سے 10000 روپے رقم کی حقیقی قیمت میں کمی واقع ہوئی اور اس کے نتیجے میں بکر کو (قوت خرید میں کمی کے باعث) 2000 روپے کا خسارہ برداشت کرنا پڑا۔

معاشیات میں اس کی کوپورا کرنے کے لئے اشاریہ بندی کا طریقہ کار استعمال کیا جاتا ہے، یعنی ”معاشی تضمینہ لگا کر ایسا توازن بروئے کار لانا جس کی وجہ سے قوت خرید میں جو کمی ایک مقررہ مدت کے درمیان واقع ہوئی ہے اس کو دور کیا جائے“ یہ اشاریہ بندی کہلاتا ہے۔

مذکورہ بالا تکنیک اشاریہ بندی کی مکمل تعریف نہیں بلکہ اس کی تفہیم کے لئے ایک مثال ہے۔ اشاریہ بندی کی مخصوص تعریف کا ذکر آگے ہو گا جہاں اس کے لئے استعمال میں آنے والے طریقہ ہائے کار کی بھی وضاحت کی جائے گی۔

اشاریہ بندی (Indexation) کیا ہے؟

پال۔ اے سمول سن (Paul A. Samuelson) کے مطابق

”{Indexation is} a mechanism by which wages, prices and contracts are partially or wholly adjusted to compensate for changes in the general price level”. ①

”اشاریہ بندی ایک ایسا طریقہ کارہے جس کے ذریعے قیتوں کی عام سطح میں تبدیلیوں کی تلافس کرنے کے لئے تجوہوں، قیتوں اور معابدات میں جزوی یا کلی توازن پیدا کیا جاتا ہے۔“

**جگہ بے ایل ہانسن (J.L. Hansan) کے مطابق:**

”A System of relating income especially from investment the retail price index in a time of inflation in order to offset the fall in the value of money”.<sup>①</sup>

”ایک ایسا نظام جس میں بالخصوص سرمایہ کاری سے حاصل ہونیوالی آمدن کا افراطی زر کے وقت قیتوں کی پرچون سطح سے اس طرح تعلق قائم کرنا تاکہ روپے کی قدر میں کمی کا ازالہ کیا جاسکے“ مندرجہ بالادونوں اور اسی نوعیت کی دیگر تعریفات کو مدنظر رکھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ افراطی زر کی بنابر تجوہوں، قیتوں اور معابدات کو جو خطرات لاحق ہوتے رہتے ہیں ان سے پیدا شدہ نقصانات کو دور کرنے کے لئے جو طریقہ کار استعمال کیا جاتا ہے اسے اشاریہ بندی کہتے ہیں۔

کرنی کی قوت خرید میں کمی کے علاج کے لئے ہر حل ”اشاریہ بندی“، نہیں کہلاتا: یہاں یہ امر خاص طور پر قبل غور ہے کہ اشاریہ بندی کے لئے چند خصوص طریقے استعمال کئے جاتے ہیں۔ افراطی زر سے قوت خرید میں جو کمی واقع ہوتی ہے اس کے علاج کے لئے تجویز کردہ ہر طریقے کو اشاریہ بندی نہیں کہا جاسکتا۔ یہ وضاحت اس لئے بھی ضروری ہے کہ سپریم کورٹ میں حافظ عبدالرحمن مدینی کے بیان کے حوالے سے جو غلط فہمی انجینئر سیلم اللہ اور بعض دوسرے حضرات کو لاحق ہوئی ہے، وہ درصل اس غلط فہمی کا نتیجہ ہے کہ افراطی زر کا ہر ممکن حل اشاریہ بندی کی طرف جاتا ہے۔ اس بارے میں مضمون کے آخر میں چند گذارشات پیش کی جائیں گی، فی الوقت اس کلکتہ کو مدنظر کھانا ضروری ہے۔

**قرضوں کی اشاریہ بندی ..... بنیادی مسئلہ**

جیسا کہ ذکر کیا جا چکا ہے کہ اشاریہ بندی نے تجوہوں، امانتوں اور قرضوں سمیت کئی معاملات کو

① جے ایل ہانسن، ڈکشنری آف اکنائس اینڈ کامرس، پانچویں اشاعت، لندن ص 255

اپنے احاطہ میں لے رکھا ہے۔ جہاں تک تجوہوں وغیرہ کا تعلق ہے، اس ضمن میں ہر سال افراط زر کا تجھیہ لگا کرتجوہوں میں اضافہ کر دیا جاتا ہے۔ شرعی نقطہ نظر سے اس میں کوئی قباحت نہیں کیونکہ اسلامی نظام پیداوار میں مزدور کی اجرت اور سرمائے کو برتنے کے پیانے مختلف ہیں۔ یعنی مزدور کو مقررہ تجوہ دی جاسکتی ہے اور اس میں حسب حال مخصوص اضافہ بھی کیا جاتا ہے جبکہ سرمائے کے لئے متین، لازمی منافع طے کرنا جائز نہیں۔

یہی وجہ ہے کہ اشاریہ بندی کا مسئلہ تجارتی قرضوں کے حوالے سے زیادہ اہم ہے اور عام طور پر بنکوں کے حوالے سے جب افراط زر اور اشاریہ بندی کی بات ہوتی ہے تو اس سے قرضوں کی اشاریہ بندی ہی مراد ہوتی ہے، آئندہ سطور میں اشاریہ بندی کے جواز اور عدم جواز کے بارے میں بحث کا اصل محور ”قرضوں کی اشاریہ بندی“ ہی ہے۔

### کاغذی کرنی... شرعی حیثیت

چونکہ دور حاضر میں افراط زر کا بڑا مسئلہ براہ راست کاغذی کرنی کا پیدا کردہ ہے، اس لئے ضروری ہے کہ کاغذی کرنی کی اصل حیثیت کا تعین کر لیا جائے۔ جب سے اشاریہ بندی کا معاملہ سامنے آیا ہے، کاغذی کرنی کی اصل حیثیت کی بحث بہت زیادہ اہمیت اختیار کر گئی ہیں۔ اس ضمن میں متعدد ملکوں کی فقہ کیڈی میوں نے اپنے اپنے طور پر سیمینار منعقد کروائے اور مسئلے کو سلیمانی کی کوشش کی۔ اس ضمن میں کسی تفصیل میں جائے بغیر سامنے آنے والی ان نمائندہ آراء کا خلاصہ درج ذیل ہے:

کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت کے بارے میں علمائے کرام میں مندرجہ ذیل آراء پائی جاتی ہیں۔ اس ضمن میں سب سے جامع بحث مکملہ ہائیکورٹ کے جمیں ڈاکٹر عبداللہ بن سلیمان المنیع نے عربی زبان میں کی ہے۔ تفصیل کے شائقین اصل کتاب کی طرف رجوع کریں ① جس کا اردو ترجمہ بھی پاکستان میں کاغذی

① ڈاکٹر عبداللہ المنیع نے کرنی کے بارے میں مستقل متن ہونے کا کوئی پانچواں نظریہ قائم نہیں کیا ہے بلکہ چوتھے نظریہ بدل/ قائم مقام کو ہی صحیح تر قرار دیا ہے (ملاحظہ ہو: صفحہ 61)۔ کیونکہ اگر کرنی کو کسی کیونکہ اگر (بقیا گلے صفحہ پر)

کرنی کی تاریخ ارتقاء اور شرعی حیثیت کے نام سے فضی نسزمیٹ اردو بازار، کراچی نے شائع کیا ہے۔

### ۱ کرنی نوٹ بحیثیت دستاویز

اس نظریے کے مطابق کرنی نوٹ جاری کنندہ کی طرف سے (ادھار کی) دستاویز ہے اور شرعی احکامات لگاتے وقت اس کے اس کردار کو مدد نظر رکھا جائے گا۔

### ۲ نظریہ عرض

بعض ماہرین نے یہ رائے پیش کی ہے کہ کرنی نوٹ عروض تجارت میں سے ایک عرض ہے یعنی اس کی حیثیت سامان کی سی ہے۔ چنانچہ سامان تجارت کے شرعی احکام اس پر لاگو ہوں گے۔

### ۳ کرنی نوٹ کا معدنی سکوں سے الماق

اس نظریہ کے حاملین کے مطابق کرنی نوٹ اسلامی قرون وسطی کے فلوں سے مشابہت رکھتے ہیں اور

لیہ کرنی کو کسی قیمتی شے (Commodity) کی نمائندگی سے بکال کر مستقل حیثیت دے دی جائے تو کرنی خود مال مخصوص (Commodity) بن جائے گی جو تمہارا نظریہ ہی ہے۔ البتہ تعبیر کا فرق صرف اتنا ہو گا کہ اگر کرنی کی تجارت ہو گی تو وہ سامان تجارت (عرض) ہو گی اور اگر کرنی ذریعہ تبادلہ (Exchange) ہو گی تو اسے منہ بھی کہا جائے گا۔  
(الف) کرنی کو اگر مستقل حیثیت دے دی جائے تو اس پر زکوہ کی بنیاد کا سوال پیدا ہو گا۔ ظاہر ہے کہ اس کی زکوہ کے لئے پھر سونا چاندی یا کسی جنس کی طرف رجوع کرنا پڑے گا جس کا مطلب یہ ہوا کہ کرنی انہی اشیاء کی نمائندہ ہے اور وہ اصل ہیں، گویا کرنی کی کوئی مستقل حیثیت نہ ہوئی۔ شرعی اعتبار سے بھی قیاس، کسی اصل کی فرع ہونے کی بنا پر ہوتا ہے۔

(ب) فتحائے اسلام کے نزدیک کرنی پر مشروط اضافہ اس وجہ سے بھی سود قرار پاتا ہے کہ کرنی خود قیمتی شے (commodity) نہیں ہوتی اسی لئے باریک میں اقتصادی ماہرین نے اسے سرمایہ (Capital) تسلیم نہیں کیا جب تک کہ وہ مال مخصوص میں تبدیل نہ ہو جائے چنانچہ اسلام نے کرنی کو مال مخصوص بنانے کی تدبیر بتا دی ہے جو مضاربہت و مشارکت کی شکل ہے چنانچہ اس صورت میں اس پر نفع کی نسبت طے کی جاتی ہے۔ ایسی ہی صورت تجارتی یا صنعتی حصہ (Shares) کی خرید و فروخت میں بھی ہوتی ہے جو مال مخصوص ہونے کی بنا پر ہی جائز معاملہ ہے اور مرآہ حکی ایک شکل ہے۔ (بقیا لگے صفحے پر)

فلوس کی قیتوں میں تغیر و تبدل کے حوالے سے فقہاء کرام کی آراء کرنی نوٹوں پر بھی لاگو تصور کی جائیں گی۔

### 4 نظریہ بدل

اس موقف کے حامی ماہرین کے مطابق کرنی نوٹ اپنے اصل کا عوض یا بدل ہیں اور ان کا اصل سونا، چاندی یا کوئی قیمتی شے (Commodity) ہے۔ یعنی کرنی اصل کی نمائندہ ہے۔

### 5 ٹمن حقیقی

اس نظریے کے مطابق سابق تمام نظریات کے بر عکس کرنی نوٹوں کی ثمنیت کسی خارجی شے پر موقوف نہیں بلکہ اب یہ مستقل ٹمن حقیقی کی حیثیت اختیار کر چکے ہیں اور ان پر شرعی احکامات بھی اسی لحاظ سے وارد ہوں گے۔

(ج) کرنی کوئی (commodity) سے کاٹ کر بے بنیاد (مستقل) کر دینا جن سپر قیتوں کا کام ہے، پرمیم حیثیت کی بنار ان کا وہ اقدام دنیا میں تسلیم تو کر لیا گیا ہے لیکن درحقیقت وہ ایک غلطی (Default) ہی ہے کیونکہ شریعت، وقوعہ اور حقیقت میں فرق کرتی ہے۔ مثلاً زنا، قتل اور ذمہ کمی تو عن تو ہوتے ہیں لیکن حق نہیں ہو سکتے بلکہ باطل حکومتیں ہیں۔ اسی طرح بے بنیاد کرنی ایک باطل اقدام ہے۔

(د) کرنی کی ظاہری تدریجی قیمت اقدار کی پشت پناہی کی وجہ سے ہوتی ہے یا دوسرے لفظوں میں کسی قوت کی ضمانت کی بنیاد پر۔ اقدار کوئی مستقل شے نہیں ہوتی بلکہ بدلتی چھاؤں ہے۔ اسی طرح ضمانت ایک ذمہ داری تو ہے لیکن ضمانت کوئی قیمتی شے نہیں گویا کرنی صرف ایک زراعتی بارہ ہے، حقیقی مال محتقون نہیں ہے۔

(ه) مختلف کرنیوں کو الگ الگ ٹمن اقدامیں بھی درست امر نہیں ہے کیونکہ بین الاقوامی سطح پر ان کا تبادلہ کسی قیمت (Value) کی بنیاد پر ہی ہوتا ہے مثلاً اگر ڈالر کی محلی مارکیٹ میں قیمت تبادلہ 60 روپے ہو تو اسے بے حساب یعنی سویا پانچ سوروپے پاکستانی کے بدلتے خرید و فروخت کرنا درست نہیں ہوگا۔ اسی بنا پر ترقی پذیر ملکوں کی کرنی کی Devaluation ہو جائے تو قرضوں کی ادائیگی کے وقت قرض کی مقدار میں بے محابا اضافہ نہیں ہو سکتا، اس کے بھی ضوابط و اصول ہوتے ہیں۔ اس معاملہ میں اصل اہمیت Open Market Transaction کی ہوتی ہے کہ اس میں مالیاتی اداروں کے اپنے مفادات شامل ہوتے ہیں۔ (محمد)

کرنی نوٹوں کے بارے میں یہ نامانندہ آراء عبداللہ بن سلمان الحنفی نے پیش کی ہیں اور ہر رائے کا تعمیقیدی جائزہ بھی لیا ہے۔ مندرجہ بالا آراء میں سے کسی ایک کو بھی اختیار کرنے کے جو نتائج و عواقب یا شرعی اشکال وارد ہو سکتے ہیں، انہیوں نے ان پر سیر حاصل گئنگوں کی ہے۔ نیز صاحب کتاب نے مؤخر الدکر رائے کو علمی غور و خوض کے بعد قبول کر لیا ہے۔ اس ضمن میں اسلامی فقہ اکیڈمی جدہ، اسلامی ترقیاتی بینک، بین الاقوامی ادارہ برائے اسلامی اقتصادیات اسلام آباد اور اسلامی فقہ اکیڈمی ائمہ یا کے منعقد کردہ سینیٹارز اور قراردادیں خصوصی اہمیت کی حامل ہیں۔<sup>①</sup>

پاکستان میں وفاقی شرعی عدالت نے سود کے خلاف جو فیصلہ دیا تھا اس میں اس پہلو پر بھی بحث کی گئی تھی کہ فقهاء نے قیتوں میں روبدل کے حوالے سے لین دین کی جو شروط پیش کی ہیں، آیا ان سے اشاریہ بندی کے جواز کا کوئی پہلو برآمد ہوتا ہے کہ نہیں؟ چنانچہ علامہ ابن عابدین، ابن قدامہ اور فتاویٰ عالمگیری کے متعدد حوالہ جات سے اس تاثر کو زائل کیا گیا تھا کہ فقهاء کرام کی بعض تحریریں اشاریہ بندی کا جواز لئے ہوئے ہیں۔<sup>②</sup> یہ تفصیل کا موقع نہیں، اس پہلو کو پیش نظر کرنے کے لئے صرف اشاریہ مقصود تھا۔

### قرضوں کی اشاریہ بندی کی شرعی حیثیت

جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں کہ اشاریہ بندی کا اصل تعلق کاغذی کرنی کی فقہی حیثیت کے تعین کے ساتھ ہے، چنانچہ اس سلسلے میں علماء اور ماہرین معيشت کو دو واضح گروہوں میں تقسیم کیا جاتا ہے: اول: اس گروہ میں وہ علماء اور دانشوار شامل ہیں جو اشاریہ بندی کے قائل ہیں، ان میں رفیق مصری، سلطان ابوعلی، ایم اے منان، ضیاء الدین احمد، سعید چشتی، عمر زبیر، گل محمد، مولانا محمد طاسین اور دیگر کئی علماء شامل ہیں۔<sup>③</sup>

① مجموعہ سفارشات سینیٹاری بابت اشاریہ بندی اور اسلامی معيشت پر اس کے اثرات، اپریل 1987ء

② محمود الرحمن فیصل بنام سیکرٹری منشی آف لاء، پی ایل ڈی 1992ء، ص 152 سے آگے

③ محمد طاہر مصوّری، فکر و نظر، ج 33 شمارہ 25، اکتوبر/ دسمبر 1995ء، ص 67، 68، 69، 70، 71، 72، 73، 74، 75، 76، 77، 78، 79، 80، 81، 82، 83، 84، 85، 86، 87، 88، 89، 90، 91، 92، 93، 94، 95، 96، 97، 98، 99، 100، 101، 102، 103، 104، 105، 106، 107، 108، 109، 110، 111، 112، 113، 114، 115، 116، 117، 118، 119، 120، 121، 122، 123، 124، 125، 126، 127، 128، 129، 130، 131، 132، 133، 134، 135، 136، 137، 138، 139، 140، 141، 142، 143، 144، 145، 146، 147، 148، 149، 150، 151، 152، 153، 154، 155، 156، 157، 158، 159، 160، 161، 162، 163، 164، 165، 166، 167، 168، 169، 170، 171، 172، 173، 174، 175، 176، 177، 178، 179، 180، 181، 182، 183، 184، 185، 186، 187، 188، 189، 190، 191، 192، 193، 194، 195، 196، 197، 198، 199، 200، 201، 202، 203، 204، 205، 206، 207، 208، 209، 210، 211، 212، 213، 214، 215، 216، 217، 218، 219، 220، 221، 222، 223، 224، 225، 226، 227، 228، 229، 230، 231، 232، 233، 234، 235، 236، 237، 238، 239، 240، 241، 242، 243، 244، 245، 246، 247، 248، 249، 250، 251، 252، 253، 254، 255، 256، 257، 258، 259، 260، 261، 262، 263، 264، 265، 266، 267، 268، 269، 270، 271، 272، 273، 274، 275، 276، 277، 278، 279، 280، 281، 282، 283، 284، 285، 286، 287، 288، 289، 290، 291، 292، 293، 294، 295، 296، 297، 298، 299، 300، 301، 302، 303، 304، 305، 306، 307، 308، 309، 310، 311، 312، 313، 314، 315، 316، 317، 318، 319، 320، 321، 322، 323، 324، 325، 326، 327، 328، 329، 330، 331، 332، 333، 334، 335، 336، 337، 338، 339، 340، 341، 342، 343، 344، 345، 346، 347، 348، 349، 350، 351، 352، 353، 354، 355، 356، 357، 358، 359، 360، 361، 362، 363، 364، 365، 366، 367، 368، 369، 370، 371، 372، 373، 374، 375، 376، 377، 378، 379، 380، 381، 382، 383، 384، 385، 386، 387، 388، 389، 390، 391، 392، 393، 394، 395، 396، 397، 398، 399، 400، 401، 402، 403، 404، 405، 406، 407، 408، 409، 410، 411، 412، 413، 414، 415، 416، 417، 418، 419، 420، 421، 422، 423، 424، 425، 426، 427، 428، 429، 430، 431، 432، 433، 434، 435، 436، 437، 438، 439، 440، 441، 442، 443، 444، 445، 446، 447، 448، 449، 450، 451، 452، 453، 454، 455، 456، 457، 458، 459، 460، 461، 462، 463، 464، 465، 466، 467، 468، 469، 470، 471، 472، 473، 474، 475، 476، 477، 478، 479، 480، 481، 482، 483، 484، 485، 486، 487، 488، 489، 490، 491، 492، 493، 494، 495، 496، 497، 498، 499، 500، 501، 502، 503، 504، 505، 506، 507، 508، 509، 510، 511، 512، 513، 514، 515، 516، 517، 518، 519، 520، 521، 522، 523، 524، 525، 526، 527، 528، 529، 530، 531، 532، 533، 534، 535، 536، 537، 538، 539، 540، 541، 542، 543، 544، 545، 546، 547، 548، 549، 550، 551، 552، 553، 554، 555، 556، 557، 558، 559، 550، 551، 552، 553، 554، 555، 556، 557، 558، 559، 560، 561، 562، 563، 564، 565، 566، 567، 568، 569، 570، 571، 572، 573، 574، 575، 576، 577، 578، 579، 580، 581، 582، 583، 584، 585، 586، 587، 588، 589، 580، 581، 582، 583، 584، 585، 586، 587، 588، 589، 590، 591، 592، 593، 594، 595، 596، 597، 598، 599، 590، 591، 592، 593، 594، 595، 596، 597، 598، 599، 600، 601، 602، 603، 604، 605، 606، 607، 608، 609، 600، 601، 602، 603، 604، 605، 606، 607، 608، 609، 610، 611، 612، 613، 614، 615، 616، 617، 618، 619، 610، 611، 612، 613، 614، 615، 616، 617، 618، 619، 620، 621، 622، 623، 624، 625، 626، 627، 628، 629، 620، 621، 622، 623، 624، 625، 626، 627، 628، 629، 630، 631، 632، 633، 634، 635، 636، 637، 638، 639، 630، 631، 632، 633، 634، 635، 636، 637، 638، 639، 640، 641، 642، 643، 644، 645، 646، 647، 648، 649، 640، 641، 642، 643، 644، 645، 646، 647، 648، 649، 650، 651، 652، 653، 654، 655، 656، 657، 658، 659، 650، 651، 652، 653، 654، 655، 656، 657، 658، 659، 660، 661، 662، 663، 664، 665، 666، 667، 668، 669، 660، 661، 662، 663، 664، 665، 666، 667، 668، 669، 670، 671، 672، 673، 674، 675، 676، 677، 678، 679، 670، 671، 672، 673، 674، 675، 676، 677، 678، 679، 680، 681، 682، 683، 684، 685، 686، 687، 688، 689، 680، 681، 682، 683، 684، 685، 686، 687، 688، 689، 690، 691، 692، 693، 694، 695، 696، 697، 698، 699، 690، 691، 692، 693، 694، 695، 696، 697، 698، 699، 700، 701، 702، 703، 704، 705، 706، 707، 708، 709، 700، 701، 702، 703، 704، 705، 706، 707، 708، 709، 710، 711، 712، 713، 714، 715، 716، 717، 718، 719، 710، 711، 712، 713، 714، 715، 716، 717، 718، 719، 720، 721، 722، 723، 724، 725، 726، 727، 728، 729، 720، 721، 722، 723، 724، 725، 726، 727، 728، 729، 730، 731، 732، 733، 734، 735، 736، 737، 738، 739، 730، 731، 732، 733، 734، 735، 736، 737، 738، 739، 740، 741، 742، 743، 744، 745، 746، 747، 748، 749، 740، 741، 742، 743، 744، 745، 746، 747، 748، 749، 750، 751، 752، 753، 754، 755، 756، 757، 758، 759، 750، 751، 752، 753، 754، 755، 756، 757، 758، 759، 760، 761، 762، 763، 764، 765، 766، 767، 768، 769، 760، 761، 762، 763، 764، 765، 766، 767، 768، 769، 770، 771، 772، 773، 774، 775، 776، 777، 778، 779، 770، 771، 772، 773، 774، 775، 776، 777، 778، 779، 780، 781، 782، 783، 784، 785، 786، 787، 788، 789، 780، 781، 782، 783، 784، 785، 786، 787، 788، 789، 790، 791، 792، 793، 794، 795، 796، 797، 798، 799، 790، 791، 792، 793، 794، 795، 796، 797، 798، 799، 800، 801، 802، 803، 804، 805، 806، 807، 808، 809، 800، 801، 802، 803، 804، 805، 806، 807، 808، 809، 810، 811، 812، 813، 814، 815، 816، 817، 818، 819، 810، 811، 812، 813، 814، 815، 816، 817، 818، 819، 820، 821، 822، 823، 824، 825، 826، 827، 828، 829، 820، 821، 822، 823، 824، 825، 826، 827، 828، 829، 830، 831، 832، 833، 834، 835، 836، 837، 838، 839، 830، 831، 832، 833، 834، 835، 836، 837، 838، 839، 840، 841، 842، 843، 844، 845، 846، 847، 848، 849، 840، 841، 842، 843، 844، 845، 846، 847، 848، 849، 850، 851، 852، 853، 854، 855، 856، 857، 858، 859، 850، 851، 852، 853، 854، 855، 856، 857، 858، 859، 860، 861، 862، 863، 864، 865، 866، 867، 868، 869، 860، 861، 862، 863، 864، 865، 866، 867، 868، 869، 870، 871، 872، 873، 874، 875، 876، 877، 878، 879، 870، 871، 872، 873، 874، 875، 876، 877، 878، 879، 880، 881، 882، 883، 884، 885، 886، 887، 888، 889، 880، 881، 882، 883، 884، 885، 886، 887، 888، 889، 890، 891، 892، 893، 894، 895، 896، 897، 898، 899، 890، 891، 892، 893، 894، 895، 896، 897، 898، 899، 900، 901، 902، 903، 904، 905، 906، 907، 908، 909، 900، 901، 902، 903، 904، 905، 906، 907، 908، 909، 910، 911، 912، 913، 914، 915، 916، 917، 918، 919، 910، 911، 912، 913، 914، 915، 916، 917، 918، 919، 920، 921، 922، 923، 924، 925، 926، 927، 928، 929، 920، 921، 922، 923، 924، 925، 926، 927، 928، 929، 930، 931، 932، 933، 934، 935، 936، 937، 938، 939، 930، 931، 932، 933، 934، 935، 936، 937، 938، 939، 940، 941، 942، 943، 944، 945، 946، 947، 948، 949، 940، 941، 942، 943، 944، 945، 946، 947، 948، 949، 950، 951، 952، 953، 954، 955، 956، 957، 958، 959، 950، 951، 952، 953، 954، 955، 956، 957، 958، 959، 960، 961، 962، 963، 964، 965، 966، 967، 968، 969، 960، 961، 962، 963، 964، 965، 966، 967، 968، 969، 970، 971، 972، 973، 974، 975، 976، 977، 978، 979، 970، 971، 972، 973، 974، 975، 976، 977، 978، 979، 980، 981، 982، 983، 984، 985، 986، 987، 988، 989، 980، 981، 982، 983، 984، 985، 986، 987، 988، 989، 990، 991، 992، 993، 994، 995، 996، 997، 998، 999، 990، 991، 992، 993، 994، 995، 996، 997، 998، 999، 1000، 1001، 1002، 1003، 1004، 1005، 1006، 1007، 1008، 1009، 1000، 1001، 1002، 1003، 1004، 1005، 1006، 1007، 1008، 1009، 1010، 1011، 1012، 1013، 1014، 1015، 1016، 1017، 1018، 1019، 1010، 1011، 1012، 1013، 1014، 1015، 1016، 1017، 1018، 1019، 1020، 1021، 1022، 1023، 1024، 1025، 1026، 1027، 1028، 1029، 1020، 1021، 1022، 1023، 1024، 1025، 1026، 1027، 1028، 1029، 1030، 1031، 1032، 1033، 1034، 1035، 1036، 1037، 1038، 1039، 1030، 1031، 1032، 1033، 1034، 1035، 1036، 1037، 1038، 1039، 1040، 1041، 1042، 1043، 1044، 1045، 1046، 1047، 1048، 1049، 1040، 1041، 1042، 1043، 1044، 1045، 1046، 1047، 1048، 1049، 1050، 1051، 1052، 1053، 1054، 1055، 1056، 1057، 1058، 1059، 1050، 1051، 1052، 1053، 1054، 1055، 1056، 1057، 1058، 1059، 1060، 1061، 1062، 1063، 1064، 1065، 1066، 1067، 1068، 1069، 1060، 1061، 1062، 1063، 1064، 1065، 1066، 1067، 1068، 1069، 1070، 1071، 1072، 1073، 1074، 1075، 1076، 1077، 1078، 1079، 1070، 1071، 1072، 1073، 1074، 1075، 1076، 1077، 1078، 1079، 1080، 1081، 1082، 1083، 1084، 1085، 1086، 1087، 1088، 1089، 1080، 1081، 1082، 1083، 1084، 1085، 1086، 1087، 1088، 1089، 1090، 1091، 1092، 1093، 1094، 1095، 1096، 1097، 1098، 1099، 1090، 1091، 1092، 1093، 1094، 1095، 1096، 1097، 1098، 1099، 1100، 1101، 1102، 1103، 1104، 1105، 1106، 1107، 1108، 1109، 1100، 1101، 1102، 1103، 1104، 1105، 1106، 1107، 1108، 1109، 1110، 1111، 1112، 1113، 1114، 1115، 1116، 1117، 1118، 1119، 1110، 1111، 1112، 1113، 1114، 1115، 1116، 1117، 1118، 1119، 1120، 1121، 1122، 1123، 1124، 1125، 1126، 1127، 1128، 1129، 1120، 1121، 1122، 1123، 1124، 1125، 1126، 1127، 1128، 1129، 1130، 1131، 1132، 1133، 1134، 1135، 1136، 1137، 1138، 1139، 1130، 1131، 1132، 1133، 1134، 1135، 1136، 1137، 1138، 1139، 1140، 1141، 1142، 1143، 1144، 1145، 1146، 1147، 1148، 1149، 1140، 1141، 1142، 1143، 1144، 1145، 1146، 1147، 1148، 1149، 1150، 1151، 1152، 1153، 1154، 1155، 1156، 1157، 1158، 1159، 1150، 1151، 1152، 1153، 1154، 1155، 1156، 1157، 1158، 1159، 1160، 1161، 1162، 1163، 1164، 1165، 1166، 1167، 1168، 1169، 1160، 1161، 1162، 1163، 1164، 1165، 1166، 1167، 1168، 1169، 1170، 1171، 1172، 1173، 1174، 1175، 1176، 1177، 1178، 1179، 1170، 1171، 1172، 1173، 1174، 1175، 1176، 1177، 1178، 1179، 1180، 1181، 1182، 1183، 1184، 1185، 1186، 1187، 1188، 1189، 1180، 1181، 1182، 1183، 1184، 1185، 1186، 1187، 1188، 1189، 1190، 1191، 1192، 1193، 1194، 1195، 1196، 1197، 1198، 1199، 1190، 1191، 1192، 1193، 1194، 1195، 1196، 1197، 1198، 1199، 1200، 1201، 1202، 1203، 1204، 1205، 1206، 1207، 1208، 1209، 1200، 1201، 1202، 1203، 1204، 1205، 1206، 1207، 1208، 1209، 1210، 1211، 1212، 1213، 1214، 1215، 1216، 1217، 1218، 1219، 1210، 1211، 1212، 1213، 1214، 1215، 1216، 1217، 1218، 1219، 1220، 1221، 1222، 1223، 1224، 1225، 1226، 1227، 1228، 1229، 1220، 1221، 1222، 1223، 1224، 1225، 1226، 1227، 1228، 1229، 1230، 1231، 1232، 1233، 1234، 1235، 1236، 1237، 1238، 1239، 1230، 1231، 1232، 1233، 1234، 1235، 1236، 1237، 1238، 1239، 1240، 1241، 1242، 1243، 1244، 1245، 1246، 1247، 1248، 1249، 1240، 1241، 1242، 1243، 1244، 1245، 1246، 1247، 1248، 1249، 1250، 1251، 1252، 1253، 1254، 1255، 1256، 1257، 1258، 1259، 1250، 1251، 1252، 1253، 1254، 1255، 1256، 1257، 1258، 1259، 1260، 1261، 1262، 1263، 1264، 1265، 1266، 1267، 1268، 1269، 1260، 1261، 1262، 1263، 1264، 1265، 1266، 1267، 1268، 1269، 1270، 1271، 1272، 1273، 1274، 1275، 1276، 1277، 1278، 1279، 1270، 1271، 1272، 1273، 1274، 1275، 1276، 1277، 1278، 1279، 1280، 1281، 1282، 1283، 1284، 1285، 1286، 1287، 1288، 1289، 1280، 1281، 1282، 1283، 1284، 1285، 1286، 1287، 1288، 1289، 1290، 1291، 1292، 1293، 1294، 1295، 1296، 1297، 1298، 1299، 1290، 1291، 1292، 1293، 1294، 1295، 1296، 1297، 1298، 1299، 1300، 1301، 1302، 1303، 1304، 1305، 1306، 1307، 1308، 1309، 1300، 1301، 1302، 1303، 1304، 1305، 1306، 1307، 1308، 1309، 1310، 1311، 1312، 1313، 1314، 1315، 1316، 1317، 1318، 1319، 1310، 1311، 1312، 1313، 1314، 1315، 1316، 1317، 1318، 1319، 1320، 1321، 1322، 1323، 1324، 1325، 1326، 1327، 1328، 1329، 1320، 1321، 1322، 1323، 1324، 1325، 1326، 1327، 1328، 1329، 1330، 1331، 1332، 1333، 1334، 1335، 1336، 1337، 1338، 1339، 1330، 1331، 1332، 1333، 1334، 1335، 1336، 1337، 1338، 1339، 1340، 1341، 1342، 1343، 1344، 1345، 1346، 1347، 1348، 1349، 1340، 1341، 1342، 1343، 13

دوم: اس گروہ میں وہ علماء / دانشوروں شامل ہیں جو اشاریہ بندی کے مخالف ہیں اور متعدد وجوہ کی بنا پر اسے ناجائز بتاتے ہیں ان میں محمد عمر چھابرہ، حامد اللہ کاف، محمد نجات اللہ صدیقی، محمد حسن الزمان، مولانا تقیٰ محمد عثمانی، علی احمد سالوس اور دیگر کئی علماء اور ماہرین میعشت شامل ہیں۔<sup>(1)</sup> اسی نقطے نظر کو مختلف ممالک کی اسلامی فقہ اکیڈمیوں نے بھی اختیار کیا ہے۔<sup>(2)</sup> اسلامی میعشت کے عام ماہرین اور اساتذہ کی رائے میں یہی راجح ہے۔ ذیل میں ہم ہر دو فریقین کے دلائل کا مختصر آجائزہ لیں گے۔

### محوزین کے دلائل پر

#### قرضوں کی اشاریہ بندی کے حامی مندرجہ ذیل دلائل سے استفادہ کرتے ہیں :

کاغذی کرنی کی شرعی میثمت کے بارے میں محوزین کا نقطہ نظر: وہ تمام حضرات جو کاغذی کرنی کو منع حقیقی قرآنیں دیتے بلکہ دیگر آراء میں سے کسی رائے کے حامی ہیں، وہ کسی حد تک اشاریہ بندی کے حامی ہو سکتے ہیں۔ یہ ضروری نہیں کہ وہ سب ہی اشاریہ بندی کے حامی ہوں مگر عام طور پر یہ اشاریہ بندی کے حامی اور قائلین انہی آراء کے حامل نظر آتے ہیں۔ کیونکہ جب یہ موقف اختیار کیا جاتا ہے کہ کاغذی کرنی منع حقیقی کی میثمت اختیار کر گئی ہے تو اشاریہ بندی کا دروازہ خود بخود بند ہو جاتا ہے، اس ضمن میں وضاحت پہلے گزر بچکی ہے۔

❶ چنانچہ قائلین اشاریہ بندی یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ جب کاغذی کرنی کی میثمت کسی اور چیز پر موقوف ہے تو افراط از رکے نتیج میں وہ دوسری شے بنیاد بن سکتی ہے اور اس کو بنیاد بنا کر قوت خرید میں جو کی واقع ہوئی ہے، اس کے نفعان کی تلافی ممکن ہے۔

اگر بغوردیکھا جائے تو یہ رائے درست نہیں، کیونکہ کاغذی کرنی کے ضمن میں راجح رائے یہی ہے کہ وہ

### ۱) محوہ بالا

② مثال کے طور پر دیکھئے: محمد سفارشات سیمینار برائے اشاریہ بندی 1998ء، اسلامی فقہ اکیڈمی جدہ کی قرارداد یں (1994/1995ء) اسلامی نظریاتی کونسل پاکستان کی رپورٹ 1980ء، اسلامی فقہ اکیڈمی ائمۃ یاکے مذکورہ موضوع پر خصوصی سیمینار کی رواداد۔

شم حقيقة ہے۔ اس راجح رائے کو قبول کرنے سے یہ سارے سلسلہ ختم ہو جاتا ہے۔ بنابریں اگر اس راجح رائے کو نہ لیا جائے بلکہ کسی دوسری رائے مثلاً نظریہ بدل کو قبول کیا جائے (جیسا کہ مولانا مدینی نے اپنے بیان میں کہا ہے) تو بھی اشاریہ بندی ایک لازمی حل کے طور پر سامنے نہیں آتی، بلکہ کسی دوسرے قبل قبول اور منصفانہ حل کو تلاش کیا جاسکتا ہے۔ اس لئے کہ بقول مولانا مدینی اشاریہ بندی استھانی ہتھکنڈوں میں سے ایک ہے اور اس ضمن میں جو طریقہ کا راستعمال کیا جاتا ہے وہ نہ صرف غیر معقول بلکہ بہت حد تک ظالمانہ ہے۔

② اشاریہ بندی کے قائلین کے دیگر جملہ دلائل کا خلاصہ یہ ہے کہ اسلامی احکامات عدل و انصاف کے بارے میں واضح ہیں۔ افراط زر سے نا انصافی جنم لیتی ہے اور اس کے ساتھ ہی ظلم کا عنصر نمایاں ہوتا چلا جاتا ہے، چنانچہ ”لا ضرر ولا ضرار“ کے قاعدے کے تحت اشاریہ بندی کو قبول کیا جاسکتا ہے۔ جیسا کہ یہ واضح ہے کہ افراط زر سے نا انصافی اور ظلم کا باب کھلتا ہے، مگر کیا یہ ضروری ہے کہ ایک ظلم کو ختم کرنے کے لئے دوسرا ظلم شروع کر دیا جائے۔ اشاریہ بندی کا نظام بذاتِ خود اس حد تک ظالمانہ اور غیر منصفانہ ہے کہ اس کو کسی ثابت حل کے طور پر پیش نہیں کیا جاسکتا۔ ”لا ضرر ولا ضرار“ کا قاعدہ بھی یہاں لا گو نہیں ہوتا کیونکہ افراط زر سے اگر دائیں (قرض دینے والے) کو ضرر لاحق ہوتا ہے تو اشاریہ بندی سے یہ ضرر دین (قرض دار) کی طرف منتقل ہونے کا خطرہ ہے۔

قاائلین اشاریہ بندی کے جملہ دلائل کا خلاصہ یہی ہے اور عام فہم شخص بھی یہ محسوس کر سکتا ہے کہ افراط زر سے جو مسائل پیدا ہوتے ہیں ان کی نشاندہی کی حد تک تو یہ نقطہ نظر بالکل درست ہے۔ مگر جہاں تک علاج کا تعلق ہے وہاں سے ایک دوسری غلطی کا آغاز ہو جاتا ہے۔

### مائنیں کے دلائل

اشاریہ بندی کے مخالفین کے دلائل کو نوعیت کے اعتبار سے دو اقسام میں تقسیم کیا جاتا ہے:

### اول: اشاریہ بندی کے تینیکی اور اقتضادی نقصانات

ڈاکٹر حسن الزمان نے اشاریہ بندی کی مخالفت میں وفاقی شرعی عدالت میں جو بیان دیا تھا، اس میں

مندرجہ ذیل عقلی دلائل شامل تھے۔ ③

❶ کرنی کی قیمت ایک اضافی اصطلاح ہے، اس سے کرنی کی اصل یا اندر ورنی خصوصیات کا انلہان نہیں ہوتا اور نہ ہی کرنی کی قیمت کا درود مدار ہمیشہ اس کی ذاتی خصوصیات پر ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر کئی مرتبہ یہ قیمت طلب و رسد کے نظام میں کسی تبدیلی کی بنیاد پر کم یا زیادہ ہوتی ہے۔ اس صورت میں اشاریہ بندی سے اس کا علاج ..... جس کا براہ راست تعلق کرنی سے ہے ..... کسی طور پر درست نہیں، کیونکہ اس صورت میں خرابی کے ذمہ دار عنصر خارجی ہیں۔ اور پھر یہ بھی کہ کرنی کے نظام میں خرابی یا افراط از رکے ذمہ دار عنصر کا ٹھیک طور پر تعین ممکن نہیں۔ اس لئے آنکھیں بند کر کے اشاریہ بندی کو بطور حل استعمال کرنا ..... جبکہ اس کے استعمال کا محل ہی نہیں ..... کسی طور پر مناسب نہیں۔

❷ اشاریہ بندی کے پس منظر میں یہ مقصود کا رفرما ہے کہ قوتِ خرید میں کمی کے باعثِ دائم کو جو نقصان مستقبل میں لاحق ہوگا اس کی تلافی کی جائے۔ یہ مستقبل قرض کی ادائیگی کے وقت سے نہیں بلکہ فوری طور پر شروع ہو جاتا ہے۔ اشاریہ بندی کے لئے مستقبل میں قوتِ خرید میں ہونے والی کمی کو مد نظر رکھا جاتا ہے حالانکہ اس کے لئے ضروری ہے کہ کرنی کی متوقع قوتِ خرید کو بھی یقینی بنایا جائے۔ یہ ایک ایسی شرط ہے کہ اس پر عمل تقریباً ناممکن ہے اور اس پر عمل نہ کرنے کی وجہ سے یہ دعویٰ کہ اشاریہ بندی میں عدل و انصاف مضمرا ہے خود ہی باطل ہو جاتا ہے۔

❸ اشاریہ بندی کے لئے جو طریقہ کارعام طور پر متداول ہے وہ بھی ظالمانہ اور غیر منصفانہ ہے۔ اس کے لئے اصارف کی ٹوکری کا (Consumer's Basket) طریقہ کاراستعمال کیا جاتا ہے، صارف کی اس ٹوکری میں کئی ایسی اشیاء شامل ہیں جن کا عام صارف سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ اس طرح اشاریہ بندی کا نظام کئی لوگوں کے لئے غیر منصفانہ حمایت کا باعث بھی بن جاتا ہے۔

③ پی ایل ڈی 1994ء، ص 130 نیز حسن الزماں، اشاریہ بندی، ایک اسلامی نقطہ نظر، جریدہ برائے اسلامی معاشرت، ج 2، شمارہ 2، ص 49۔

۴ بچتوں کے حوالے سے اشاریہ بندی کا طریقہ اور زیادہ مضمکہ خیز تصویر پیش کرتا ہے۔ تمام بچت کنندگان کی بچتوں (Consumer's Basket) کے حوالے سے برداشتات ہے اور اس طرح بزم خویش نقصان کی تلافی کی جاتی ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کتنے بچت کنندگان ایسے ہیں جو ایک ایسا شخص جو سونا خریدنے کے لئے بچت کر رہا ہے، اس کی بچت کردہ رقم کی قوت خرید میں ہونے والی کمی کو پورا کرنے کے لئے (Consumer's Basket) کو معیار بنانا مضمکہ خیز نہیں تو اور کیا ہے؟ ایسے شخص کے لئے تو منصفانہ قدم یہ ہے کہ (Consumer's Basket) کے بجائے سونے کو معیار بنایا جائے۔ علی ہذا القیاس ہر بچت کنندہ کے اپنے مقاصد ہیں۔ ہر بچت کے پس منظر میں کافرما مقصد کو دلنظر رکھتے ہوئے اشاریہ بنانا یقیناً ناممکن ہے۔ سو اشاریہ بندی کا یہ نظام فائدہ مند نہیں۔

۵ اس پر مسترد یہ کہ قرض دینے کا عمل افراطی از رکابا عاث نہیں بتا بلکہ عام طور پر بچتوں کا عمل افراطی از رکے پس منظر میں کافرما ہوتا ہے۔ چنانچہ قرض دار سے اشاریہ بندی کی بنی پر زائد رقم لینا بذات خود ایک غیر منصفانہ قدم ہے۔

۶ قیتوں میں تغیر و تبدل ایک لازمی امر ہے۔ خاص کر ایک ایسے معاشرے میں جہاں معاشی تبدیلیاں زیادہ کافرما ہوں وہاں قیتوں میں یکسانیت اور وہ بھی ایک طویل مدت کے لئے ناممکن ہے۔ ایک ایسے معاشرے میں جہاں ترقی کے ساتھ ساتھ قیتوں میں تغیر و تبدل لازمی امر بن جائے وہاں اشاریہ بندی ناقابل عمل بن جاتی ہے۔

۷ اشاریہ بندی کے حامی معيشت کی ایسی تصویر پیش کرتے ہیں کہ جہاں افراطی از رک عمل کو بھی اور دوام حاصل رہے۔ جب کہ عقل کا تقاضہ ہے کہ تصویر کا دوسرا رخ بھی سامنے رکھا جائے یعنی تفریط زر کے دوران اشاریہ بندی کا کردار کیا ہوگا؟ اس پر تاحال خاموشی ہے۔

۸ افراطی از رک کے باعث نہی کی جملہ خصوصیات متاثر ہوتی ہیں مگر اشاریہ بندی ان میں سے صرف چند ایک کا علاج کرتی ہے اور باقی کو اسی طرح چھوڑ جاتی ہے مثلاً (Store of value) کا علاج تو اشاریہ بندی سے ممکن ہے مگر (Measure of value) کا مسئلہ جوں کا توں برقرار رہتا ہے۔

۹ جیسا کہ زیادہ تر بلا سودی قرضے غیر پیداواری ہوتے ہیں چنانچہ نقصان کی تلافی کے لئے مدین (ذین دار) سے رجوع کرنا غیر منصفانہ ہو گا۔

۱۰ اگر افراط از رکی شرح، منافع کی شرح سے زائد ہو جائے گی تو بینک اور دوسرے مالیاتی ادارے قرضوں کے کھاتے قبول کرنے سے احتراز کریں گے۔ نیزا میکوئیٹی Equity کی بنیاد پر رقوم کی فراہمی میں بھی تعطیل پیدا ہو جائے گا۔

۱۱ اشاریہ بندی کے عمل کو اگر عام کر دیا گیا تو معاشرے میں ایک ہی کرنی کی مختلف قیمتیں رائج ہو جائیں گی۔ یعنی کاروباری مقصد کے لئے مختلف قیمت، اشاریہ بندی کے لئے مختلف قیمت، افراط از رکی دوران ایک نئی قیمت، غرض یہ کہ بنیادی یونٹ ہونے کے ناطے کرنی کی جواہمیت ہے وہ ختم ہو کر رہ جائے گی۔

یہ تو اشاریہ بندی کے وہ نقصانات تھے جو اقتصادی اور عقلی نقطہ نظر سے ہمارے سامنے آتے ہیں۔ شرعی نقطہ نظر سے سب سے اہم اعتراض اس حوالے سے یہ ہے کہ اشاریہ بندی کا عمل سود سے مماثلت رکھتا ہے۔ یعنی اس میں ربا الفضل کا عنصر پایا جاتا ہے۔

### دوم: اشاریہ بندی اور ربا الفضل

اشاریہ بندی پر سب سے زیادہ نگینے اعتراف شرعی نقطہ نظر سے یہ ہے کہ اس میں ربا الفضل کا پہلو پایا جاتا ہے۔ اس بنابر علماء کرام کی اکثریت نے اسے ناجائز قرار دیا ہے۔ ڈاکٹر طاہر منصوری اس ضمن میں لکھتے ہیں: ”کیونکہ یہ شریعت کا غیر متنازع فیہ اصول ہے کہ قبل مبادله شے اس کی مشل کی صورت میں واپسی کی جائیگی، یہ مشیت جنس کے ساتھ ساتھ وزن و مقدار میں برابری کی شکل میں ہو گی۔ کاغذی نوٹ بھی، جو تمام علماء کرام کے متقدمہ فیصلہ کی رو سے درہم و دینار کے مشابہ ہیں، اس اصول کے تابع ہوں گے اور ان کا مبادلہ چاہے صرف کی صورت میں ہو یا قرض کی صورت میں، مقدار میں برابری کی بنیاد پر ہو گا، مقدار کی اس مشیت سے ذرا بھی انحراف ربا الفضل کے زمرے میں آئے گا“<sup>۱)</sup>

۱) محمد طاہر منصوری، فکر و نظر، ج 33، شمارہ 2، اکتوبر / دسمبر 1995ء، ص 68۔

طریقہ استدلال بالکل واضح اور صحیح ہے۔ کیونکہ حدیث عبادۃ بن صامت رضی اللہ عنہ اس باب میں اصل ہے اور اگر اشاریہ بندی پر اس کا انطباق کیا جائے تو نتیجہ رب الفضل کے علاوہ کچھ نہیں نکلتا۔ رب الفضل اور اشاریہ بندی کے باہمی رشتہ کے بارے میں محققین نے سیر حاصل بحث کی ہیں جن کا احاطہ یہاں ممکن نہیں۔ دلچسپی رکھنے والے حضرات اصل مباحثت کو دیکھ سکتے ہیں۔ اشاریہ بندی میں رب الفضل سے مشابہت کا جو پہلو ہے اس کے پیش نظر اسلامی نظریاتی کو نسل ① اور وفاقی شرعی عدالت نے بھی قرضوں کی اشاریہ بندی کو خلاف شرع قرار دیا ہے۔ نیز یہ سلسلہ اب کسی حد تک اجتماعی شکل اختیار کرتا چلا جا رہا ہے۔ اسلامی ترقیاتی بینک جدہ اور ائمڑ نیشنل اسٹیٹیوٹ آف اکنامکس اسلام آباد کے زیر اہتمام اشاریہ بندی کے موضوع پر منعقد سیمینار ۱۹۸۷ء نے قرار دیا تھا کہ:

”ربا اور قرض کی احادیث میں مذکورہ یکسانیت اور مساوات سے وزن، پیمائش اور مقدار کی مساوات مراد ہیں، مالیت کی برابری مراد نہیں۔ یہ بات متعلقہ احادیث سے بھی ظاہر ہے جن میں اموال ربویہ کے لین دین میں ان کی قدر کو مد نظر کھا جاتا۔ اس نکتہ پر امت کا اجماع ہے ② اور اس پر اسی طرح عمل ہوتا چلا جا رہا ہے۔“ ③

چنانچہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ بھی ہے کہ رب الفضل کے پہلو کی بناء پر اشاریہ بندی ناجائز ہے۔

① اسلامی نظریاتی کو نسل نے، افراطی زر کی وجہ سے جو اقتصادی مشکلات پیدا ہوتی ہیں، ان کا ایک حل مزدور کی تنخواہ کم از کم ایک تولہ سونا کے برابر کرنے کی سفارش کی ہے، اسی طرح عام لین دین میں بھی کرنی کے اتارچ ڈھانا کا علانج اسے سونے سے وابستہ کر دینا تجویز کیا ہے۔ ملاحظہ ہو انگریزی روپر ٹ اسلامی نظریاتی کو نسل 54 مطبوعہ 1996ء (محمد)

② مجمع فقه اسلامی جدہ کے جس اجتماع کی قرارداد کی بنیاد پر اشاریہ بندی کے خلاف اجماع کی بات کی جا رہی ہے۔ اس اجتماع کے بارے میں اس حد تک تو بات درست ہے کہ اس اجتماع میں اشاریہ بندی کے حل کو مسترد کر دیا گیا تھا تاہم اس اجتماع کی قرارداد صرف اکثریتی تھی اتفاقی نہیں تھی کیونکہ اسی اجتماع کے شرکاء میں سے ہی ڈاکٹر سلیمان الاشتر، ڈاکٹر عجلی نشمی وغیرہ اس قرارداد کے حق میں نہ تھے، لہذا قرارداد کو اکثریتی کہنا ہی زیادہ مناسب ہے، اجماع کا دعویٰ کرنا درست نہیں۔

ملاحظہ ہو مجلہ الفقه الاسلامی ..... (محمد)

③ مجموعہ سفارشات سیمینار بابت اشاریہ بندی، اور اسلامی معيشت پر اس کے اثرات، اپریل 1987ء۔

**سوم: غرر اور جہالت**

شرعی نقطہ نگاہ سے اشاریہ بندی پر دوسرا اہم اعتراض یہ ہے کہ اس میں غرر اور جہالت کا عنصر نہیاں ہے اور معلوم ہے کہ ایسے تمام عقود باطل ہیں جن میں غرر اور جہالت کا عنصر موجود ہو۔ اشاریہ بندی میں ایک عوض کو مستقبل کے حوالے سے مجبول چھوڑ دیا جاتا ہے۔ اس بنا پر غرر اور جہالت لازم آتے ہیں۔

**۴۔ ممکنہ حل**

اشاریہ بندی سے قطع نظر ماہرین نے افراطی زر کے مسئلے کو حل کرنے کے لئے مندرجہ ذیل طریقے وضع کرنے کی کوشش کی ہے۔

**۱۔ فہیم خان کا پیش کردہ حل**

افراطی زر کے مسئلے کو حل کرنے کے لئے فہیم خان نے گولڈا کاؤنٹ کا نظریہ متعارف کرایا ہے۔ ① اس سلسلے میں وہ بینکوں میں رقم جمع کروانے اور بینکوں سے قرض لینے کے عمل میں تفریق کرتے ہیں۔ جہاں تک رقم جمع کروانے کا تعلق ہے اس سلسلے میں فہیم خان کہتے ہیں کہ جب بینک رقم لے، اس وقت سونے کی مروجہ قیمت کے مطابق اسے تبدیل کر لے اور مودع (Creditor) جب اپنی رقم نکلوائے تو اس سونے کی قیمت کے حساب سے رقم نکلوائے، مثلاً زید نے 1990ء میں بینک میں اتنی رقم جمع کروائی کہ اس سے 100 گرام سونا خریدا جاسکتا تھا۔ اب 1995ء میں زید جب یہ رقم نکلوانا چاہتا ہے تو اسے اتنی رقم واپس کی جائیگی کہ اس سے 100 گرام سونا خریدا جاسکے، قطع نظر اس حقیقت سے کہ ظاہری طور پر یہ رقم جمع شدہ رقم سے زیادہ ہے یا کم۔

جہاں تک بینکوں سے قرض لینے کا تعلق ہے، اس ضمن میں فہیم خان قرضوں کو دو گروپوں میں تقسیم کرتے ہیں، یعنی:

① محمد فہیم خان، قرضوں کی اشاریہ بندی، اسلامی نقطہ نظر سے چند نظری مباحث (انگریزی) پیش کردہ ہرائے سینما ربانی اشاریہ بندی (1987ء) ص 25۔

### ① تجارتی قرضے

تجارتی قرضوں کے ضمن میں وہ یہ حل پیش کرتے ہیں کہ اس سارے نظام کو شرکت کی بنیاد پر حل کیا جائے۔ البتہ گھریلو قرضوں کے لئے بینکوں کو اس بات پر آمادہ کیا جائے کہ ایسے قرض حسن کی صورت میں جاری کئے جائیں اور اگر بینک اس کے لئے آمادہ نہ ہوں تو اس ضمن میں گولڈ اکاؤنٹ والا طریقہ استعمال کیا جاسکتا ہے۔

جاائزہ: فہیم خان کی یہ تجویز اپنی نوعیت کے اعتبار سے کوئی نئی تجویز نہیں۔ اشاریہ بندی کے وسیع تر مفہوم کے قائلین اسے بھی اشاریہ بندی قرار دیتے ہیں۔ البتہ اشاریہ بندی کو چند مخصوص طریقہ کا رتک محدود سمجھنے والے اسے اشاریہ بندی سے ہٹ کر ایک علیحدہ تصور قرار دیتے ہیں، اول الذکر صورت میں اس پر وہ تمام اعتراضات وارد ہوتے ہیں جو اشاریہ بندی پر ہوتے ہیں۔

مگر مؤخر الذکر نظریے کو اپنایا جائے تو اس ضمن میں ایک اہم مسئلہ یہ ہے کہ مودع (Creditor) بینک میں نقرہ قم جمع کرتا ہے اور واپسی کے وقت وہ سونے کو معیار بنا کر واپسی لیتا ہے۔ یہاں گفتگو ایک مرتبہ پھر کاغذی کرنی کی شرعی حیثیت کی طرف منتقل ہو جاتی ہے۔ راجح رائے کے مطابق کاغذی کرنی بذاتِ خود مشن حقیقی ہے۔ چنانچہ اس کی قیمت کا تعین سونے یا کسی دوسری شے کے حوالے سے کرنا کسی طور پر درست نہیں۔

### ② شیخ محمود احمد کا پیش کردہ حل

شیخ محمود احمد نے اس ضمن میں تبادل قرض کی رائے پیش کی کہ اگر ایک شخص بینک سے ۱۰ ہزار روپے کی رقم قرض کے طور پر لیتا ہے تو بینک کو اس کے جواب میں ایک ہزار روپے قرض دے۔ مدین (جو خود دائن Creditor بھی ہے) اور بینک (جو خود Debtor بھی ہے) دونوں مقررہ مدت تک اپنی اپنی رقوم سے کاروبار کریں اور پھر ایک دوسرے کو اصل زرو واپس کر دیں۔ اس دوران جو منافع کمائیں وہ دونوں کی ملکیت ہوگا۔ اس بارے میں شیخ محمود احمد نے ایک خاکہ اسلامی نظریاتی کونسل کو

بھی پیش کیا تھا جو (سود سے مشابہت کی بنابر) مشکوک قرار دے کر مسترد کر دیا گیا تھا۔  
اسی حل کی بنیادی سکیم ہی متعدد شرعی اصولوں سے متصادم ہے حدیث نبوی ﷺ میں قرض کی رقم سے منفعت اٹھانے کی جو ممانعت آئی ہے وہ اور قاعدہ کلیہ بمعنی ”کل قرض جو منفعة فهو وجه من وجوه الربا“ کے تحت اس پر جو اعترافات لازم آتے ہیں وہ بہت واضح ہیں اور شیخ محمود احمدان کا تسلی بجشن جواب نہیں دے سکے۔

### 3 اسلامی نظریاتی کوںسل کا پیش کردہ حل

اسلامی نظریاتی کو نسل نے اپنی مجموعی سفارشات میں برائے اسلامی نظامِ معيشت میں قرار دیا کہ: ”لہذا اگر ڈالر کو معیار قرار دینے میں کوئی عملی سہولت ہے تو اس کا طریقہ یہ ہو سکتا ہے کہ جن صنعت کاروں کو بیرونی مشینی دی را آمد کرنے لئے قرض دیا جا رہا ہے، انہیں پاکستانی روپے کی بجائے ڈالر قرض دے۔۔۔ بلکہ اگر ڈالر قرض دینے کے بعد انہی سے اس وقت کی شرح سے پاکستانی روپے کے عوض میں وہ ڈالر خرید لئے جائیں تھی جبکہ ادا بینگی ڈالر کے حساب ہی سے واجب ہوگی“ ①

خط کشیدہ الفاظ پر غور فرمائیں۔ حیلہ ساز ذہنوں کی حیلہ سازی یہاں بھی بالکل واضح ہے اور یہ حل کسی بھی تبصرے سے مبراہے۔ کاغذی نوٹ کوئی حقیقی تسلیم کرتے ہوئے بھی ڈالر کو معیار مان لینا غلط نہیں۔ لیکن اگر یہی حل سونے کے حوالے سے پیش کیا جائے تو اشارہ یہ بندی کے حامی ہونے کا فتویٰ صادر کر دیا جاتا ہے۔ شیخ محمود احمد نے بجا لکھا تھا کہ:

”شرعی حیلے تو کئے جاتے ہیں، پہلے بھی کتابوں میں لکھے ہوئے ہیں اور (اسلامی نظریاتی کونسل کی) رپورٹ میں بھی متعدد نئے حیلے بیان کردیئے گئے ہیں، ان کی مدد سے تواislami نظام قائم نہیں ہو سکتا۔.....“ ②

اس کے علاوہ بھی افراد از کے مسئلے سے پہنچنے کے لئے کئی حل پیش کرنے کے گئے ہیں۔ مثلاً منورا قبائل کا فکر

1- می ایل ڈی، 1992ء ص 131

<sup>2</sup> محمود احمد شیخ، سود کی متبادل اساس، لاہور 1991ء، ص 27۔

ویلو نیٹس (Fixed Value Units) پر مشتمل جزوہ حل جو اپنی نوعیت کے اعتبار سے فہیم خان کے گولڈ اکاؤنٹس سے مختلف نہیں۔ ① نیز اس مضمون میں ان تمام تفصیلات کا احاطہ مقصود نہیں۔

### پریم کورٹ میں حافظ عبدالرحمن مدنی صاحب کا بیان اور اس سے پیدا شدہ غلط فہمی

پریم کورٹ (شریعت اپلیٹنگ) میں حافظ عبدالرحمن مدنی صاحب نے بطور معاون جو بیان دیا تھا، اس کے متعلق بعض اخبارات کے روپورتوں نے بے اختیاری کی بنا پر غلط سلط رپورٹ کی جس کی بنا پر بعض لوگوں نے یہ سمجھا کہ حافظ صاحب چونکہ افراطی از زر کی واقعیتی صورت تسلیم کر رہے ہیں، اس لئے ان کا موقف اشاریہ بندی (indexation) کی حمایت میں ہے۔ جہاں تک اس تاثر کا تعلق ہے اسی کی تردید ”محدث“ (اگست 99ء) میں واضح طور پر کرداری گئی۔ علاوه ازیں مدنی صاحب کے داخل کردہ تحریری بیان کام طالعہ بھی اسی سلسلے کی صورت حال کو واضح کرتا ہے۔ میں یہاں صرف یہ واضح کرنا چاہتا ہوں کہ اخبارات کے روپورٹ کی غلط فہمی سے قطع نظر کر ان کا مبلغ علم معروف ہے، بعض اہل علم کو جو غلط فہمی ہوئی ہے، اس کا حقیق سبب کیا ہے؟

اس حوالے سے سب سے اہم بات یہ ہے کہ حافظ عبدالرحمن مدنی صاحب نے کاغذی کرنی کی شرعی حیثیت کے ضمن میں جو موقف اختیار کیا ہے کہ کاغذی کرنی ملن حقیقی نہیں بلکہ کاغذی کرنی کی (Commodity) کا قائم مقام /بدل ہے اور یہ واضح ہے کہ یہ رائے اس رائے سے مختلف ہے جو مولانا گوہر الرحمن، انجینئر سلیم اللہ یاد گیر حضرات نے اختیار کی ہے یا جسے راقم المعرف نے گزشتہ سطور میں راجح رائے قرار دیا ہے۔ بہر کیف حافظ صاحب نے مقام /بدل مقام کے موقف کو راجح ترقاروے کر گفتگو کا آغاز کیا تھا۔ اب ہمارے ہاں ماحول یہ بن گیا ہے کہ ان تمام حضرات کو جو کاغذی کرنی کو ملن حقیقی قرار نہیں دیتے بلکہ دیگر آراء میں سے کسی رائے کے حامل ہیں، انہیں اشاریہ بندی کا حمایتی سمجھ لیا جاتا ہے۔ اس بات کو اگر دوسرے زاویہ سے لیا جائے تو صورتحال یوں بنتی ہے کہ کاغذی کرنی کو ملن حقیقی قرار دینے والے حضرات..... کم از کم پاکستان کی حد تک..... افراطی از زر کے مسئلے کو بطور مسئلہ حل کرنے میں کوئی

① منور اقبال، مقالہ پیش کردہ برائے سمینار بابت اشاریہ بندی اور اسلامی معيشت (1987ء) ص 32۔

وچھی نہیں رکھتے۔ ان کے نزدیک یہ ایک ایسا مسئلہ ہے جو کاغذی کرنی کے ساتھ ناگزیر ہے اور اس کا ہر ممکنہ حل اشاریہ بندی کی طرف لے جاتا ہے۔ چنانچہ اس غلط فہمی اور اس کے نتیجے میں پیدا ہونے والی فکر نے حافظ صاحب کو بھی اشاریہ بندی کا حامی قرار دیا ہے۔ حالانکہ کاغذی کرنی کوئی حقیقی تعلیم نہ کرنے اور اشاریہ بندی کے درمیان کوئی لازمی تعلق نہیں کہ ایک کا انکار دوسرے کے اقرار کو لازم کر دے۔

یہاں اسی حقیقت کا اظہار بھی مقصود ہے کہ اشاریہ بندی کے غلط مفہوم کی وجہ سے یہ لازمی تعلق قائم کرنے والا ذہن پیدا ہوا ہے۔ افراطی زر کرنی کو لاحق ہونے والی بیماری ہے اور اس کا ہر علاج اشاریہ بندی کے زمرے میں نہیں آتا۔ اگر ایسا ہوتا تو کم از کم فہمی خان اور منور اقبال جیسے ماہرین معیشت یہ غلطی نہ کرتے کہ دونوں حضرات نے اشاریہ بندی کے عمل کو مسترد کر کے جو تبادل حل پیش کئے ہیں وہ اگر کلی طور پر نہیں تو اصولی طور پر ضرور مدنی صاحب کے پیش کردہ حل سے مماثلت رکھتے ہیں۔ یہ حضرات خوب سمجھتے ہیں کہ اشاریہ بندی کا دائرہ کارکہاں تک وسیع ہے اور اس کی حدود کہاں ختم ہو جاتی ہے۔

اس ساری بحث کا مقصد یہ نہیں کہ حافظ عبدالرحمن مدنی صاحب نے جو موقف اختیار کیا ہے اس کی صحت کو ثابت کیا جائے۔ حافظ صاحب کے موقف سے اختلاف ممکن ہے مگر ان کے موقف کی صحیح روح کو سمجھنے کے بعد ہی یہ اختلاف فائدہ مند ہے بصورتِ دیگر خلطِ بحث ہو جائے گا۔

### خلاصہ پڑھ

اس ساری بحث کو سمیٹا جائے تو مندرجہ ذیل امور ہمارے سامنے آتے ہیں۔

- 1 - افراطی زر کا مسئلہ بڑی اہمیت کا حامل ہے اور اس کا قباحتون سے پاک شرعی حل تلاش کرنا ہو گا۔
  - 2 - اس مسئلے سے پہنچنے کے لئے اب تک جو طریقے سامنے آئے ہیں وہ ناقابلِ عمل ہیں، کیونکہ:
- (الف) وہ حضرات جو کاغذی کرنی کوئی حقیقی قرار دیتے ہیں، ان کی طرف سے تو اس مسئلے کا کوئی حل پیش ہی نہیں کیا گیا۔

(ب) وہ حضرات جو نظریہ بدл کے قائل ہیں اس کا حل تھیوری سے آگے نہیں بڑھ سکا ہے اور موجودہ نظام میں اس کا آگے بڑھنا ممکن دکھائی نہیں دیتا۔

(ج) باقی رہ گیا اشاریہ بندی کے ذریعہ اس کا حل، اس میں جو مفاسد ہیں وہ بالکل واضح ہیں۔  
چنانچہ تمام ترسیگن کے باوجود یہ مسئلہ بدستور اپنی جگہ قائم ہے۔ رقم کی ناقص رائے یہ ہے کہ  
اسلام امریشن کے عمل (خواہ معیشت کے حوالے سے ہو یا سیاست کے حوالے سے) کو تیجہ خیز بنانے  
کے لئے جب تک ہم صحیحیت امہ ثبت قدم نہیں اٹھاتے، مسائل کا حل ممکن نہیں۔ اس وقت ہمارا طریقہ  
کار پیوند کاری (Grafting) کا رجحان لئے ہوئے ہے۔ سرمایہ دارانہ معیشت کے شجر خوبیہ میں کیسی ہی  
پاک اور مبارک قلم کی پیوند کاری کیوں نہ کی جائے، ثبت نتائج کی توقع رکھنا عبث ہے۔ کیونکہ اس نظام کا  
بنیادی استعارہ ..... استھصال ہے اور رہے گا!!

(بشكريہ ماہنامہ "محمد"

وصلی اللہ و سلم علی نبینا محمد و علی آلہ و صحبہ أجمعین

سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ جب خلیفہ مقرر ہوئے تو اپنے گزارہ کے لئے بیت المال میں سے ایک  
متوسط درجہ کے مزدور کا روزینہ یعنی چار درہم کی رقم لینی منظور کی۔ ایک دن آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
کی اہمیہ محترمہ نے اس قلیل رقم میں کچھ بچت کر کے حلوہ پکالیا تو آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پوچھا کہ اس  
حلوہ کے لیے پیسے کہاں سے آئے؟ اور جب بیوی نے صورت حال سے آگاہ کیا تو آپ رضی اللہ  
تعالیٰ عنہ نے اپنا روزینہ کم کر دیا۔

(اقتباس: اسلام میں دولت کے مصارف از عبد الرحمن کیلانی رحمہ اللہ)

# البيان



معیشت و اقتصاد

## قرض نادہندگی کے مسائل اور ان کا شرعی حل<sup>۱</sup>

عصر حاضر میں بینکوں اور مالیاتی اداروں میں بالخصوص اور معاشرتی سطح پر قرض خواہوں کو باعوم ایک پیچیدگی اور مشکل کا سامنا ہے کہ قرضدار پیسہ لیکر واپس نہیں کرتے۔ معاشرے میں بد دیانتی، کرپشن اور بے دینی کی وجہ سے صورت حال یوں ہو چلی ہے کہ پیسہ دینے والا واپس ملنے کی امید سے مایوس ہو جاتا ہے۔ اسی وجہ سے ضرورت مندوں کو قرضوں کے حصول میں بھی انتہائی مشکلات کا سامنا ہے۔ قرض خواہوں نے تو تلاش بسیار کے بعد جب انہیں کوئی حل سمجھائی نہیں دیا تو معاصر قوانین نے یہ حل تجویز کیا کہ جو مقررہ وقت پر ادا نہ کرے اس پر جرمانہ لگا دیا جائے۔ اور معاہدے کے وقت قرضدار اور قرض خواہ اس بات پر متفق ہو جائیں کہ اگر وہ وقت پر ادا نہ کر سکا تو جتنا قرضہ لیا ہے اس سے زیادہ ادا کرے گا۔ کمرشل بینکوں میں اسے سود میں شمار کیا جاتا ہے جبکہ اسلامی بینک اور ادارے اسے صدقہ کہہ دیتے ہیں۔ الغرض قرض لینے والا تا خیر کی صورت میں بہر صورت اصل رقم سے زیادہ ادا کرتا ہے۔ موجودہ مالیاتی سسٹم میں اس طریقہ کار کو ریکوری کیلئے اور قرض نادہندگی سے بچنے کیلئے بڑا کامیاب طریقہ تصور کیا جاتا ہے۔ لیکن اس طریقے کو اگر شرعی نوعیت سے ہٹ کر بھی دیکھا جائے تو یہ آسودہ حال اور تنگ دست کو ایک ہی چھڑی سے ہانکنے کا فلسفہ ہے۔ جو ظلم اور استھصال پر مبنی ہے۔

۱) تحریر: شعبہ تحقیق و تصنیف المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

اس سے بھی افسوسناک امر یہ ہے کہ ہم حل وہاں سے تلاش کرتے ہیں جہاں سے مشکلات پیدا ہوتی ہیں۔ اور جہاں سے حل مانا ہے اس سے پہلو تھی اختیار کرتے ہیں۔

### حل کہاں سے ملے گا؟

فرمان باری تعالیٰ ہے:

**فَإِنْ تَنَازَّ عَثُمَّ فِي شَيْءٍ فَرْدُوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
الْأُخْرَى ذَلِكَ حَيْرٌ وَآخْسَنُ تَأْوِيلًا ○** [النساء: 59]

اگر کسی چیز پر اختلاف کرو تو اسے لوٹاؤ، اللہ تعالیٰ کی طرف اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف، اگر تمہیں اللہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایمان ہے یہ بہت بہتر ہے اور باعتبار انجام کے بہت اچھا ہے۔ ہم بھی شیعیت ایک مسلمان کے یہ بات دعویٰ سے کہہ سکتے ہیں کہ شریعتِ اسلامیہ نے ہر مسئلے کا حل تجویز کیا ہے۔ ضرورت صرف اسے اپنانے کی ہے۔

قرض نادہندگی کے مسائل کے لئے بھی اسلام نے بہت بہترین حل پیش کئے ہیں اور حفاظتی تدابیر بتائی ہیں۔

### قرض کے اسباب: لوگوں کے قرض لینے کی چند ہڑی و جوہات درج ذیل میں ہیں:

① تجارتی قرض

② جرمائی اور مالیاتی سزاویں کی ادائیگی کیلئے لئے جانے والے قرض

③ بنیادی انسانی ضروریات پورا کرنے کیلئے قرض

④ پریش زندگی گذار نے کیلئے قرض

### لوگ قرضے والیں کیوں نہیں کرتے؟

وہ اسباب جن کی وجہ سے قرض خواہ کا پیسہ پہنس جاتا ہے۔ ادائیگی میں دشوار یا اپنی آتی ہیں اسلام نے ان اسباب پر نظر رکھنے اور ہر سبب سے ایک مخصوص طریقے سے پہنچنے کے طریقے بتائے ہیں۔

### ❖ قرض کی عدم ادائیگی کے اسباب

#### ❶ دیوالیہ ہو جانا۔ تگ دتی:

وہ شخص جس کے قرض ادا نہ کر سکنے کی وجہ دیوالیہ ہو جانا یا کسی بھی قدرتی آفت یا بے اختیار سبب کے باعث تگ دست ہو جانا جس کے بعد اس کیلئے قرض ادا کرنا ممکن نہیں ہوتا کیونکہ اس کے پاس ادائیگی کے لئے رقم ہی نہیں ہوتی۔

#### ❷ مقرض کی بد نیت کے باعث جان بوجہ کر ٹال مٹول سے کام لیتا:

جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا "مطل الغني ظلم"۔ ① ترجمہ: "مالدار کا ادائیگی قرض میں ٹال مٹول کرنا ظلم ہے"۔

#### ❸ مقرض کی موت:

اگر کسی انسان کی موت واقع ہو جائے تو اس کا اپنے مال سے تعلق نہیں ہو جاتا ہے اور وہ اس کے ورثہ کے قبضے میں چلا جاتا ہے اور ان پر واجب ہے کہ مال کی تقسیم سے پہلے اس (میت) کے تمام واجبات ادا کر دیں۔

لیکن اگر میت نے کوئی مال نہ چھوڑا ہو تو ان پر اس (میت) کے واجبات ادا کرنا لازم نہیں ہے جس کے سبب قرض کی ادائیگی پھنس جاتی ہے۔

#### ❹ مقرض کا قرض سے مکر جانا:

اگر کوئی قرض لے کر مکر جائے کہ میں نے تو کوئی قرض نہیں لیا تو یہ بھی ایک بڑا سبب ہے جس سے قرض کی واپسی میں مشکلات پیدا ہو جاتی ہیں۔

#### ❺ روپے کی تدریگ رجانا یا روپے کی مندی یا کرنی کا عدم کر دیا جانا:

اگر کسی ملک کی کرنی ماند پڑ جائے یا اس کی قدر میں کی واقع ہو جائے تو اس سے بھی قرض کی واپسی میں دشواری ہو جاتی ہے۔ کہ آیا ب قرض کی ادائیگی کس صورت میں کی جائے؟

### ﴿ قرض کی ادائیگی کو کیسے محفوظ بنایا جاسکتا ہے؟ ﴾

شریعت کی جانب سے ادائیگی قرض کو تلقینی بنانے کیلئے اختیار کئے جانے والے وسائل: اسلام نے قرض کی واپسی کو محفوظ اور ممکن بنانے کے لئے چند ایسے رہنمایا ضابطے متعین کئے ہیں جن سے نہ صرف دیا گیا قرض محفوظ ہو جاتا ہے بلکہ اس کی واپسی بھی بہت آسان ہو جاتی ہے۔ یہ وسائل قرض دینے سے پہلے اختیار کرنے ضروری ہیں۔

### ﴿ مقروض کے قرض لینے سے مکر جانے کا حل ﴾

جو لوگ قرض لیکر مکر جاتے ہیں شریعت نے اس حوالے سے چند رہنمایا ضابطے متعین کئے ہیں جن کے اختیار کرنے سے مقروض کبھی بھی مکر نہیں سکتا۔

### ﴿ ۱﴾ قرض کے معاملہ کو تحریر کیا جائے

قرض کے معاملہ کو تحریر کرنا مشروع عمل ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے حکم بھی دیا ہے  
 {يَا أَيُّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايْنُتُم بِدَيْنِكُمْ إِلَى آجِلٍ مُسَسَّى فَاكُشْبُوْهُ} [البقرة: 282]

اے ایمان والو! جب تم کسی مقرہ دمت کے لیے ادھار کا معاملہ کرو تو اسے لکھ لیا کرو۔

قرض کے معاملہ کو لکھنے میں بہت سی حکمتیں اور فوائد پہنچاں ہیں:

﴿ مال محفوظ ہو جاتا ہے اب کوئی انکا نہیں کر سکتا کہ میں نے قرض نہیں لیا۔ ﴾

﴿ تاز عات اور اختلافات ختم ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ بعض دفعہ کرنے والا پورے قرض سے نہیں مکرتا بلکہ فرقین میں اختلاف ہو جاتا ہے کہ کتنی رقم دی گئی تھی۔ اور اس کی واپسی کا کیا طریقہ کا رطیقہ تھا۔ جس سے فرقین میں ناختم ہونے والے جھگڑے شروع ہو جاتے ہیں۔ اگر قرض کا معاملہ لکھا ہوگا تو ظاہر ہے اس میں قرض کی رقم، اس کی مدت، ادائیگی کا طریقہ کار، اور وقت ضرور تحریر ہوگا جس سے نزاع ختم ہو جائے گا۔ ﴾

﴿ فاسد و باطل معاملہ سے بچاؤ ممکن ہو جائے گا۔ ﴾

شکوک شہبہات سے بچا جاسکتا ہے۔  
کیا تھوڑے قرض کو بھی لکھا جائے؟

ہمارے معاشرے میں ایک بہت بڑی خرابی در آئی ہے کہ لوگ کم قرض کو لکھتے ہی نہیں کہتے ہیں کہ بھائی چندسو ہی تو ہیں لکھنے کی کیا ضرورت ہے؟ یا پھر اس وجہ سے بھی نہیں لکھتے کہ جس کو قرض دے رہے ہیں وہ بڑا نیک یا قربی رشتہ دار ہے دینے والے کو اس پر اندازہ اعتماد ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہی اعتماد بعد میں بداعتمندی میں بدل جاتا ہے۔ سیکڑوں لوگ اس وجہ سے رورہے ہیں کہ انہوں نے کسی شخص کو محض اعتماد کی بنا پر قرض دیا اور کوئی لکھت پڑھت نہیں کی۔ مگر اگر شرعی اصولوں کو دیکھا جائے تو قرض کے لکھنے کے جو احکامات ہیں یہ سب سے پہلے صحابہ کرام پر نازل ہوئے اور قرآن کریم کے سب سے پہلے مخاطب وہی تھے۔ اور یہ لکھنے کا حکم سب سے پہلے انہی صحابہ کو دیا گیا تھا۔ تو کیا کوئی شخص صحابہ کے اعتماد اور امانت میں شک کر سکتا ہے؟ (حاشا و کلا) لیکن اس کے باوجود بھی لکھنے کا کہا گیا کیونکہ شیطان ابن آدم کے وجود میں خون کی طرح گردش کرتا ہے۔ ہم نے جب شرعی اصول کو چھوڑ کر اعتمادوں کی فضایں بسیر کیا تو وہاں سے ہمارے اعتمادوں کو ٹھیس پہنچنے لگی۔ اور نتیجہ یہ تکلا کہ خاندان بچھڑگنے، رشتہ دار یا ختم ہو گئیں، دوستیاں دشمنیوں میں بدل گئیں، جس کا سبب بھی اندازہ اعتماد تھا۔

اور یہ ضروری نہیں کہ کسی صرف بڑی رقم جائے بلکہ قرآن مجید نے تو حکم دیا کہ:  
 ﴿وَلَا تَسْمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَى أَجَلِهِ ۚ ذُلِّكُمْ أَقْسَطٌ عِنْدَ اللَّهِ وَأَقْوَمٌ لِلَّهَشَّادَةِ وَأَدْنَى الْأَلَّا تَرَثَابُوا﴾ [آل عمران: 282]

”اور قرض کو جس کی مدت مقرر ہے خواہ چھوٹا ہو یا بڑا ہو لکھنے میں کاہلی نہ کرو، اللہ تعالیٰ کے نزد یک یہ بات بہت انصاف والی ہے اور گواہی کو بھی درست رکھنے والی ہے شک و شبہ سے بھی زیادہ بچانے والی ہے۔“

## قرض کے لئے دین میں گواہ بنانا

شوابہ اور گواہ بنانا بھی مستحب عمل ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالٍ كُمَّةً فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَيْنِ هُنَّ  
تَرْضُونَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضْلِلَ إِحْدَيْهِمَا فَقُنْدَ كِيرًا حَلَدَهُمَا الْأُخْرَى { [البقرة: 282]

ترجمہ: اور اپنے میں سے دو مرد گواہ رکھ لو۔ اگر دو مرد نہ ہوں تو ایک مرد اور دو عورتیں جنہیں تم  
گواہ ہوں میں پسند کروتا کہ ایک کی بھول چوک کو دوسرا یاد دلادے۔  
گواہ بنانے کی حکمت جیسا کہ ابن قدمہ رحمہ اللہ نے کہا: ”اس لئے کہ یہ جھگڑے کے امکان کو دور کرتا  
ہے اور انکار سے بھی بچاتا ہے۔“

### قرضوں کو دیوالیہ اور بتگ دستی کے مسائل سے محفوظ کرنے کا شرعی طریقہ

#### ① رهن (گروی) رکھی جائے

اگر کسی قرض دینے والے کو خدا شہ ہو کہ فلاں کو قرض دے رہا ہوں اس کا دیوالیہ ہو گیا تو میں کیا کروں  
گا؟۔ اس کے لئے شریعت نے حل بتایا کہ قرض دیتے وقت اس شخص سے کوئی چیز گروی رکھا لو۔

رهن سے بھی قرض دینے والے کو اطمینان ہوتا ہے کہ اگر اس کا مال واپس نہ ملا تو اس کا نقصان اس  
گروی سے پورا ہو جائے گا چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے

{وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبَانَ فَرِهَانٌ مَقْبُوْضَةٌ} [البقرة: 283]

ترجمہ: اور اگر تم سفر میں ہو اور لکھنے والا نہ پاہ تو ہن قبضہ میں رکھ لیا کرو۔  
اور حدیث میں آتا ہے کہ ”بُنِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفَرَ مِنْ يَهُودِيٍّ مِنْ أَنْ يَرْكَبَ  
أَوْ لَوْ ہَبَ کَيْ اِيْكَ زَرَه اَسَ کَيْ پَاسَ گَرْوَی رَكْحَی“، ①

#### ② ضمانت (کفالت) لینا

گروی کے علاوہ ضمانت اور کفالت کا طریقہ بھی قرض کو محفوظ بناتا ہے۔ لہذا قرض دینے والا قرض  
دیتے وقت کسی کی ضمانت سے قرض دے۔

اللہ تعالیٰ نے خمامت کو بھی مشروع قرار دیا ہے فرمان باری تعالیٰ ہے کہ:

{وَلِمَنْ جَاءَ بِهِ حِلْ بَعْتِرِ وَأَنَا بِهِ زَعِيمُ} [یوسف: 72]

جواب دیا کہ شاہی پیمانہ گم ہے جو اسے لے آئے اسے ایک اوپٹ کے بوچھا گلہ ملے گا۔ اس وعدے کا میں ضامن ہوں۔

خمامت میں یہ حکمت ہے کہ قرض دینے والے کے لئے اسے اس کا دیا ہو امال واپس مل جائے گا۔

﴿مَقْرُوضُكَيْ بَدْنِيَّتِيْ أَوْ ثَالِ مَثُولُ سَقْرَضُوكُو كَيْ مُخْفَوظُكَيْ جَاسِكَتَاهُ؟﴾

اس حوالے سے پہلی اقسام میں ذکر کردہ خابطوں کو بھی ملحوظ رکھا جائے۔ قرض کو لکھا جائے، اس پر گواہ بنائے جائیں اور ممکن ہو تو گروہی اور خمامت بھی لی جائے تاکہ ثال مثول کی صورت میں نقصان کی تلافی کی جاسکے، نیز اس کے علاوہ بھی شریعت نے چند سزا عین متعین فرمائی ہیں جن سے نقصان بآسانی پورا کیا جاسکتا ہے۔

ثال مثول کرنے والے مقروض سے قرض کی واپسی کیلئے کتنے جانے والے قانونی اقدامات پر

۱) اسے فاسق قرار دیا جانا اور گواہی مسترد کرنا

۲) عدت و وقار کو محروم کرنا

آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: ”مال دار کا ثال مثول کرنا اس کی عزت اور سزا کو حلال کر دیتا ہے۔“

اہل علم نے عزت کے حلال ہونے میں جو توجیہات بیان فرمائی ہیں وہ یہ ہیں:

اس سے سخت زبان استعمال کی جائے۔ لوگوں میں اس کے بارے میں بطور شکوہ ذکر کیا جانا کہ یہ شخص پیسیہ لیکر استطاعت کے باوجود و اپنی نہیں کر رہا۔ اس کے ساتھ سخت کلامی کی جائے۔ اس کی ملامت اور مذمت کی جائے اور لوگوں میں اس کے ظلم کو بطور شکایت ذکر کیا جائے۔

نیز عصر حاضر میں ایسے نادہندہ افراد کے ناموں کو بیک لست اور پیک لست کیا جانا چاہئے اور تمام اداروں کو جو قرض کے معاملات کرتے ہیں مطلع کیا جائے۔ اور ممکن ہو سکے تو اخبارات میں بھی ایسے افراد کی نشاندہی کی جاسکتی ہے جو بہت دھرمی اور ناصافی کی وجہ سے استطاعت ہوتے ہوئے بھی ادا بیگنی نہیں کر رہے۔

## ③ قید میں ڈالنا اور سزا دینا

امام سیفیان سے نقل کیا ہے کہ دولت مند شخص کا قرض کی ادائیگی میں ٹال مٹول کرنا اس کی سزا حلال کردیتا ہے اور سفیان نے فرمایا کہ اس کی سزا یہ ہے کہ اس کو قید میں بند کر دیا جائے۔<sup>۱</sup>

امام عبد اللہ بن مبارک، امام علی الطناشی، حافظ ابن حجر، امام شعبی، قاضی شریح حبیم اللہ و دیگر نبھی اس کی بھی سزا تجویز کی ہے۔

## ④ سفر پر پابندی لگادی جاتے

اگر مقروض کے سفر کے باعث قرض خواہ کی حق تلفی کا اندیشہ ہو تو قرض خواہ اس کو سفر سے روکنے کا حق رکھتا ہے۔

⑤ رہن رکھی ہوئی چیز کو فروخت کر دیا جائے

⑥ حاکم وقت ٹال مٹول کرنے والے مقروض کے مال سے جبراوصولی کر سکتا ہے۔

⑦ حاکم وقت قرض کی ادائیگی کیلئے مقروض کی پراپرٹی فروخت کر سکتا ہے۔

⑧ اگر مقروض کے پاس ایسی پراپرٹی ہے جسے فروخت نہیں کیا جا سکتا تو حاکم وقت اسے کرائے پر دے کر اس کرایہ سے قرض خواہ کو ادائیگی کر سکتا ہے۔

⑨ اگر قرضہ خرید و فروخت کی شکل میں ہے کہ مقروض نے قرض خواہ سے کوئی چیز ادھار خریدی اور اب ادائیگی نہیں کر رہا تو قرض خواہ معاهدہ منسوخ کر کے اپنی چیزوں پر لے سکتا ہے۔

⑩ اگر قرض نہ ادا کرنے کی وجہ سے معاملہ کو رٹ میں چلا گیا تو بعض فقهاء نے یہ قرار دیا ہے کہ وہ تمام خرچ جو کیس پر قرض خواہ کی جانب سے ہوگا (وکالت، و دیگر اخراجات) یہ سب مقروض شخص کو ادائیگی کا پابند کیا جائے گا۔

۱۱ ٹال مٹول کرنے والے کو اگر کوئی چیز قسطوں میں بیچ گئی ہے تو اس سے یہ شرط لگانا جائز ہے کہ اگر ٹال

مٹول کیا تو تمام قسطیں یک مشت ادا کرنی پڑیں گی۔

<sup>۲۳</sup> مٹول کرنے والے نادہندہ افراد کو کوئی ادارہ قرض فراہم نہ کرے۔

### تینگ دستی کی وجہ سے جو ادائیگی نہ کر سکے اس کا کیا حل کیا جائے؟

اگر کوئی شخص مفلس ہو گیا ہے۔ اور وہ چاہتے ہوئے بھی ادائیگی نہیں کر پا رہا تو شریعت ہمیں تعیین دیتی ہے کہ:

۱ اس کے ساتھ زمی کی جائے اور اسے کچھ مهلت دے دی جائے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{فَإِنْ كَانَ ذُؤْعُسْرَةً فَنِظِيرًا إِلَيْهِ مَيْسُرٌ} [آل عمرہ: 280]

ترجمہ: ”اور اگر مقروض تینگ دست ہے تو اسے اس کی آسودہ حالی تک مهلت دینا چاہیے۔

۲ نیک اور خیرخواہی کے جذبے کے تحت تمام قرض یا اس کا کچھ حصہ معاف کر دینا چاہئے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{وَأَنَّ تَصَدَّقُوا خَيْرًا لِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ} [آل بقرہ: 280]

ترجمہ: ”اور اگر (راس المال بھی) چھوڑ دو تو یہ تمہارے لیے بہت بہتر ہے۔ اگر تم یہ بات سمجھ سکو،“

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: ایک تاجر لوگوں کو قرض دیتا تھا جب کسی کو تینگ دست پاتا تو اپنے نوجوانوں سے کہتا کہ اس کو معاف کرو شاید کہ اللہ تعالیٰ ہم لوگوں کو بھی معاف کر دے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس کو بھی معاف کر دیا۔<sup>①</sup>

لیکن اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں کہ مقروض کو اس کے حال پر چھوڑ دینا چاہئے بلکہ اس کی مشکل کا حل بھی تلاش کرنا چاہئے تاکہ وہ بھی معاشرے کے استحکام میں کوئی کردار ادا کر سکے، اور اس کے ضعف کا سبب نہ بنے۔

### تینگ دست مقروض کی مشکلات کا حل

#### ۱ تینگ دست کی امداد کی جائے

مقروض اور محتاج کو غارمین کے حصہ کی رکوٹہ میں سے بھی امداد کی جاسکتی ہے جیسا کہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{إِنَّمَا الصَّدَقَةُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسْكِينِ وَالْعَمِيلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْلَفَةُ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالغَرِيمِينَ}

ترجمہ: "صدقات تو در اصل فقیروں مسکینوں اور ان کا رندوں کے لئے ہیں جوان (کی وصولی) پر مقرر ہیں۔ نیز تایف قلب غلام آزاد کرانے قرضداروں کے قرض اتنا نے کے لئے ۔۔۔" [التوبہ: 60]

### ② بیع یا معاهدہ کو ختم کیا جائے اور دی ہوئی چیزوں پر لی جائے ہے

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے: جس شخص نے اپنا مال کسی آدمی کے پاس بعینہ پالیا، جو مفلس ہو گیا تو وہ اس مال کا زیادہ مستحق ہے۔<sup>①</sup>

### ③ قاضی یا حاکم مقرض مفس کو جراہانے کا حکم دے ہے

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے: {وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ} [الجمعة: 10] اور فرمان رسول ﷺ ہے: "تم میں سے کوئی شخص رسی لے اور کڑی کا گھٹھا اپنی پیٹھ پر اٹھا کر اس کو بیچ اور اللہ تعالیٰ اس کی عزت کو محفوظ رکھے، تو یہ اس کے لئے اس سے بہتر ہے کہ لوگوں سے مانگے اور وہ اسے دیں یا نہ دیں۔"<sup>②</sup>

### ④ اپنے مال کے انتظام سے روک دیا جائے

جس شخص کے ذمہ واجب الادا قرضہ ہو اسلامی عدالت خود ہی یا قرض خواہوں کے مطالبے پر مقرض کو اپنے مال میں تصرف کرنے سے روک دیتی ہے۔ جسے فقہ اسلامی میں (الحجر) کہا جاتا ہے۔

امام حاکم اور امام دارقطنی نے سیدنا کعب بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت نقل کی ہے کہ: بلاشبہ رسول اللہ ﷺ نے معاذ رضی اللہ عنہ کو اپنے مال میں تصرف سے روک دیا تھا اور ان کے ذمے قرض کی (ادا بیگی) کے لیے اس کو فروخت کر دیا تھا۔<sup>③</sup>

<sup>①</sup> صحيح البخاري: باب في الإستقرارض وأداء الديون، باب إذا وجد ماله عند مفس

<sup>②</sup> صحيح البخاري: كتاب البيوع، باب كسب الرجل و عمله بيده

<sup>③</sup> مستدرک على الصحيحين: كتاب البيوع۔ امام حاکم نے اس صحیحین کی شرط پر صحیح قرار دیا ہے

﴿ قرضاوں کے مسائل حل کرنے اور ان کی وصولی ممکن بنانے کیلئے چند اہم سفارشات ﴾

① صرف بندی ضروریات یا تجارت کیلئے قرض دیا جائے۔ پر یقیش اشیاء کی خریداری کیلئے قرض نہ دئے جائیں۔

② قرض دینے سے پہلے قرض لینے والے شخص کی مالی پوزیشن کا جائزہ لے لینا چاہئے کہ یہ ادا کر بھی پائے گا یا نہیں۔

③ قرضاوں کی واپسی کیلئے قرآن و سنت کی روشنی میں قانون سازی کی جائے۔

④ ضرورت مندوں کی ضروریات پوری کرنے کیلئے بیت المال کے نظام کو فعال کیا جائے تاکہ ضرورت مندوں کی ضرورتیں وہاں سے پوری کی جائیں اور انہیں قرض لینے کی نوبت ہی نہ آئے۔

⑤ قرض لینے والے قرضہ انتہائی مجبوری کی حالت میں لیں۔ اس لئے کہ نبی ﷺ ہر نماز میں قرض سے پناہ مانگا کرتے تھے۔ سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ بلاشبہ رسول اللہ ﷺ اپنی نماز میں دعا کیا کرتے تھے اور کہتے تھے: "اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْمُأْثَمِ وَالْمُغْرَمِ"۔ اے اللہ! یقیناً میں گناہ اور قرض سے آپ کی پناہ طلب کرتا ہوں۔"

⑥ قرض دینے سے پہلے تمام شرعی اور قانونی ضابطے پورے کر لئے جائیں۔ جن میں قرض کے معاهدہ کا لکھنا، قرض پر گواہ بنانا، بطور گروی کوئی چیز رکھنا، ضامن متعین کرنا، اور مقرض کی مالی پوزیشن کو مدنظر رکھتے ہوئے قرضہ دیا جانا چاہئے۔

⑦ جان بوجہ کر ٹال مطلول کرنے والے قرض نادہندگان کو بلیک لست کیا جانا چاہئے اور کوئی ادارہ بعد ازاں انہیں قرض فراہم نہ کرے۔

⑧ عوام میں شعرواً آگئی کیلئے قرض سے متعلق خوف و ڈر کی شرعی آیات و احادیث کی تعلیم دی جانی چاہئے۔ کہ جس میں مقرض کی نماز جنازہ نہ پڑھانا، موت کے بعد انسان کی مغفرت کا ادائیگی قرض تک روک لیا جانا، وغیرہ شامل ہیں۔

⑨ مالیاتی ادارے اور بینک جو ہاؤس فائننسنگ اور لیزنسگ پر گاڑیاں دینے کیلئے قرضے دیتے ہیں انہیں کم بلکہ ختم کیا جانا چاہئے اور صرف بغیر چھپت کے رہنے والوں کو بقدر ضرورت قرض دیا جائے۔

<sup>۱۰</sup> مقرض کو بطور قرض لی ہوئی رقم سے زیادہ کی ادائیگی کا پابند نہ کیا جائے۔ کیونکہ یہ سود ہے اور سود کی حرمت قطعی اور اٹل ہے۔ محض نام بدلنے سے حقائق نہیں بدل جاتے۔

۔ خرد کا نام جنوں رکھ دیا جنوں کا خرد  
جو چاہے ترا حسن کر شمہ ساز کرے

موجودہ مالیاتی ادارے اور پینک مقرض پر تعزیری طور پر نقد رجمنانہ لگاتے ہیں جسے وہ فقراء و مساکین میں تقسیم کرنے کا کہتے ہیں۔ اور خود نہیں لیتے کہتے ہیں خود لے لیا تو یہ سود بن جائے گا۔ انہیں علم ہونا چاہئے کہ جہاں سود لینا حرام وہاں دینا بھی حرام ہے اور کسی فرد کو سود دینے کا پابند نہیں کیا جاسکتا۔

<sup>۱۱</sup> اسلامی شریعت نے قرض کی واپسی کے لیے جو متعدد اخلاقی اور قانونی اقدامات کئے ہیں ان پر عمل درآمد کیا جانا چاہئے جن میں سے چند مندرج ذیل ہیں۔

<sup>۱۲</sup> عدم ادائیگی اور تاخیر کا ظلم ہونا <sup>۲</sup> مال مٹول کرنے والے مقرض کا فاسق قرار پانا اور اس کی گواہی مسترد ہونا <sup>۳</sup> عزت کا مباح ہونا <sup>۴</sup> قید میں ڈالنا <sup>۵</sup> سفر پر پابندی عائد کرنا <sup>۶</sup> اپنے مال کے استعمال سے محرومی <sup>۷</sup> زہن شدہ چیز کی فروختگی <sup>۸</sup> قرض خواہ کا مفلس کے ہاں اپنے موجود مال کا زیادہ حق دار ہونا <sup>۹</sup> مقرض میت کی وصیت پر عمل قرض کی ادائیگی کے بعد ہونا <sup>۱۰</sup> تقسیم و راشت کا ادائیگی قرض کے بعد ہونا <sup>۱۱</sup> ضامن کا تقرر <sup>۱۲</sup> حوالہ دین کی بنا پر ذمہ داری قبول کرنے والے کا ادائیگی کا پابند ہونا۔

<sup>۱۲</sup> پینک یا مالیاتی ادارے نے اگر قسطوں پر چیز بیچی ہے تو وہ معاهدہ میں یہ شرط طے کر سکتے ہیں کہ اگر بلا وجہ مقرض نے قسطیں ادا نہ کیں، یا مال مٹول کیا تو اسے تمام اقساط یک مشت ادا کرنی پڑیں گیں۔

<sup>۱۳</sup> قرض لینے والا اگر حقیقت میں مفلس اور شنگ دست ہو گیا ہو تو اسے مهلت دیتی چاہئے۔ ہو سکے تو اسے کچھ یا تمام قرض معاف کر دینا چاہئے۔

<sup>۱۴</sup> عوامِ الناس کی بالعموم اور قرض لینے والے کے رشتہ داروں کی باخصوصیہ ذمہ داری بنتی ہے کہ وہ مقرض کی اعانت کریں اور یہ اعانت زکوٰۃ و صدقات میں سے بھی ہو سکتی ہے۔ اس کی قرض ادائیگی میں مدد

کریں۔

۱۵ نادر شخص کے قرض کی ادائیگی کے سلسلہ میں اسلامی ریاست کی ذمداری بنتی ہے کہ وہ ایسے افراد کی مدد کرے اور ان کا قرضہ اپنے ذمہ لے۔

امام بخاری اور امام مسلم رحمہما اللہ نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت نقل کی ہے، کہ بلاشبہ رسول اللہ ﷺ کے پاس جب کسی ایسی میت کو لایا جاتا، جس پر قرض ہوتا تو آپ ﷺ فرماتے: ”کیا اس نے اپنے قرض ادا کرنے کے لیے کچھ چھوڑا ہے؟“ پھر اگر آپ ﷺ کو بتلایا جاتا، کہ اتنا مال چھوڑا ہے، کہ اس سے قرض ادا ہو سکتا ہے، تو آپ ﷺ اس کی نماز (جنازہ) پڑھاتے، وگرنہ مسلمانوں سے فرماتے: ”اپنے ساتھی کی نماز (جنازہ) پڑھلو۔“

پھر جب اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ پر فتوحات کے دروازے کھول دیئے، تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”میں ایمان والوں پر ان کی جانوں سے زیادہ حق رکھتا ہوں۔ اس لیے (اب) جو بھی اہل ایمان میں سے وفات پاجائے اور اس کے ذمہ قرض ہو، تو اس کا ادا کرنا میرے ذمہ ہے۔ اور جو کوئی مال چھوڑے، تو وہ اس کے وارثوں کے لیے ہے۔“

عمر بن عبد العزیز رحمہما اللہ نے عراق میں عبد الحمید بن عبد الرحمن کو لکھا کہ ”تم دیکھو، کہ ہر وہ شخص جس نے بیوقوفی کے کاموں یا اسراف سے خرچ کرنے کے لیے قرض نہ لیا ہو، اس کی طرف سے قرض ادا کرو۔“

۱۶ بیت المال سے مقروض کی اعانت کیلئے تین شرائط کا ملحوظ رکھانا ضروری ہے۔

۱ قرض لینے کا معقول اور جائز سبب کا ہونا۔

۲ ادائیگی قرض کے لیے مقروض کی تاحیث استطاعت کوشش۔

۳ بیت المال میں مال کی موجودگی۔

یہ قرض نادہندگی کے چند اہم مسائل ان کا حل اور نظام قرض کی بہتری کیلئے چند اہم سفارشات تھیں۔

اللہ تعالیٰ ہمیں نظام معيشت کو شرعی خطوط پر استوار کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ انہوں نے توفیق

وصلی اللہ و سلم علی نبینا محمد و علی آلہ و صحبہ أجمعین

# البيان



بیمہ پالیسی

## اشورس اور تکافل میز ان شریعت میں

عثمان صدر ①

تمام تعریفات اللہ رب العالمین کے لئے ہیں جس نے ہمیں عدم سے وجود بخشا، ہمیں بیشتر نعمتوں سے نوازا، پاک ہے وہ ذات جس نے اپنی خلوق کو پیدا کر کے تباہ نہیں چھوڑا، بلکہ ان کے رزق کی ضمانت لی، ان کے لئے رزق کو پہلے سے لکھ دیا، حصول رزق کے اسباب مہیا کئے، اور پوری کائنات کو انسانوں کی خدمت کے لئے مستخر کر دیا، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَآتَىٰ مِنَ السَّمَاءِ مَاً فَآخْرَجَ بِهِ مِنَ الْأَنْتَرَاتِ  
رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلُكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ إِيمَرِيٌّ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ ○ وَسَخَّرَ لَكُمْ  
الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَإِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَيَّلَ وَالنَّهَارَ ○ وَاتَّسَعَ لَكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلَتُمُوهُ}

[وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تَحْصُمُوهُ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ] {ابراهیم:32,34}

ترجمہ: ”اللہ ہی تو ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا اور آسمان سے مینہ برسایا۔ پھر اس سے تمہارے کھانے کے لئے بھل پیدا کئے۔ اور کشتوں (اور جہازوں) کو تمہارے زیر فرمان کیا تاکہ دریا (اور سمندر) میں اسکے حکم سے چلیں۔ اور نہروں کو بھی تمہارے زیر فرمان کیا۔ اور سورج اور چاند کو تمہارے لئے کام میں لگادیا کہ دونوں (دن رات) ایک دستور پر چل رہے ہیں۔ اور رات اور دن کو بھی تمہاری خاطر کام میں لگادیا۔ اور جو کچھ تم نے ماں گا سب میں سے تم کو عنایت کیا۔ اور اگر اللہ کے احسان گنے لگو تو شارمنہ کر سکو۔ (مگر لوگ نعمتوں کا شکر نہیں کرتے) کچھ شکر نہیں کہ انسان بڑا بے انصاف اور ناشکر ہے۔

اور اللہ تعالیٰ کی حکمت کا یہ تقاضہ تھا کہ انسان مختلف آزمائشوں، مصائب، خطرات اور پریشانیوں میں بتلا ہو، اسی لئے اللہ تعالیٰ کافر مان ہے:

[وَلَتَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ] {البقرة: 155}

ترجمہ: ”اور ہم کسی قدر خوف اور بھوک اور مال اور جانوں اور میووں کے نقصان سے تمہاری آزمائش کریں گے تو سبیر کرنے والوں کو (اللہ کی خوشنووی کی) بشارت سناؤ۔“

اسی لئے شریعت اسلامی میں اللہ تعالیٰ نے بجاو کے اسباب بیان فرمائے ہیں، تحفظ اور امن و امان کے راستے ذکر کئے ہیں، کلام الٰہی کی تلاوت کرنے والا جانتا ہے کہ کس طرح رب العالمین نے انسانوں کی امن و امان اور عدل و انصاف کی طرف رہنمائی فرمائی ہے، اور اسی طرح رحمت دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو جان و مال کے تحفظ اور معاشرہ میں امن و امان قائم کرنے کے اسباب و سائل بیان فرمائے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ جان و مال کا تحفظ ان پانچ بنیادی ضروریات میں سے ہے جس کے تحفظ کے لئے شریعت اسلامی کا نزول ہوا ہے۔ اور امن و امان ایسی نعمت ہے جسے اللہ تعالیٰ نے قریش مکہ پر کی جانے والی بڑی نعمتوں میں سے ایک قرار دیا ہے، اللہ تعالیٰ کافر مان ہے:

[أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا وَيَتَخَلَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَفَبِالْبَاطِلِ يُؤْمِنُونَ]

وَبِنَعْمَةِ اللَّهِ يَكُفُّرُونَ { [العنکبوت: 67]

ترجمہ: ”کیا انہوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے حرم کو مقام امن بنایا ہے اور لوگ اس کے گرد و نواح سے اچک لئے جاتے ہیں کیا یہ لوگ باطل پر اعتقاد رکھتے ہیں اور اللہ کی نعمتوں کی ناشکری کرتے ہیں“۔  
اسی طرح فرمایا:

{ إِلَيْكُلَافِ قُرِيْشٌ ۝ إِنَّلَا فِيهِمْ رِحْلَةُ الشَّيْءَاءِ وَالصَّيْفِ ۝ فَلَمَّا يَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتَ ۝ الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ وَأَمْنَهُمْ مِنْ خَوْفٍ ۝ } [قریش 1 تا 5]

ترجمہ: ”قریش کے مانوس کرنے کے سب۔ یعنی ان کو جاڑے اور گرمی کے سفر سے مانوس کرنے کے سب۔ لوگوں کو چاہئے کہ (اس نعمت کے شکر میں) اس گھر کے مالک کی عبادت کریں۔ جس نے ان کو بھوک میں کھانا کھلایا اور خوف سے امن بخشنا۔“

یقیناً امن و امان اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے نبی کریم ﷺ کا فرمان ہے: ”جس شخص نے اس حالت میں صح کی کہ وہ خوش حال تھا بدن کے لحاظ سے تدرست تھا اور اس کے پاس اس دن کے لئے روزی موجود تھی تو گویا کہ اس کے لئے دنیا سمیٹ دی گئی“۔ ①

شریعت اسلامی میں امن و امان کو شرک سے پاک ایمان اور عمل صالح کے ساتھ مشروط قرار دیا گیا ہے، یعنی ایمان اور عمل صالح ہی معاشرہ میں امن و امان اور جان و مال کے تحفظ کی ضمانت (insurance) ہیں نہ کہ غیر اسلامی اقتصادی و معاشرتی پالیسیاں۔ اللہ تعالیٰ کا قرآن مجید میں واضح فرمان ہے:

{ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ۝ } [الأنعام: 82]

ترجمہ: ”جو لوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کو (شرک کے) ظلم سے مغلوب نہیں کیا ان کے لئے امن (اور جمیعت خاطر) ہے۔ اور وہی ہدایت پانے والے ہیں۔“

ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مُنْكِمْ وَعَلَيْهِمُ الصِّلَاحُ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ ۚ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ۖ وَلَيَمْكِنَنَّ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيَبْلِغُنَّهُمْ

① سنن الترمذی: کتاب الزهد، باب فی التوکل علی الله، ح 2268، امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن غریب کہا ہے۔

وَمَنْ بَعْدَهُمْ آمَنَّا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشَرِّكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿٥٥﴾ [النور: 55]

ترجمہ: ”جو لوگ تم میں سے ایمان لائے اور نیک کام کرتے رہے ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ ان کو ملک کا حاکم بنادے گا جیسا ان سے پہلے لوگوں کو حاکم بنایا تھا اور ان کے دین کو جسے اس نے ان کے لئے پسند کیا ہے مستحکم و پائیدار کرے گا اور خوف کے بعد ان کو امن بخشنے گا وہ میری عبادت کریں گے (اور) میرے ساتھ کسی اور کوششیک نہ بنائیں گے اور جو اس کے بعد کفر کرتے تو ایسے لوگ بد کردار ہیں۔“

عہد نبوت سے لے کر تقریباً نو سو سال تک عالمی تجارت پر اسلامی اصول تجارت کا رنگ غالب رہا، اور چونکہ اسلامی میہشت کے قواعد و ضوابط خالق کائنات کے مقرر کردہ تھے اس لئے وہ حقیقت پر منی میہشت تھی جس میں حیله بہانے نہیں تھے، جس کی بنیادوں میں اخلاق اور ایک دوسرے سے تعاون کا جذبہ تھا نہ کہ لوٹ کھسوٹ اور زیادہ سے زیادہ نفع کمانے کی حرص، اسی لئے اس دور میں مصنوعی کساد بازاری، بیروزگاری کا شانہ تک نہ تھا، مال چند ہاتھوں کی زینت نہیں تھا، غریب اور مالدار میں زیادہ حد بندی نہیں تھی، جان و مال کے تحفظ کی ضمانت نہیں دینی پڑتی تھی، لیکن مسلمانوں کی اسلامی تعلیمات سے دوری اور مغربیت پرستی نے عالمی تجارت سے اسلامی روح کو ختم کر دیا اور پوری عالمی تجارت چند صیہونیت زدہ ڈھنبوں کے ہاتھوں یعنی گلہ ہو گئی جنہوں نے پوری دنیا میں سودا و دھوکہ بازی کا بازار گرم کر کے امیر کو امیر تر اور غریب کو غریب تر بنانے کی پوری کوشش کی اور سودا کی صورت میں حاصل ہونے والے بے پناہ منافع کو اپنے اسلام مخالف ناموم مقاصد میں استعمال کیا۔ اسی وجہ سے تجارتی میدان میں ایسے مسائل پیدا ہونا شروع ہوئے جن کا ذکر قدیم فقهاء کی کتابوں میں نہیں ملتا ہے، انہی مسائل میں سے ایک مسئلہ ”انشورس“ یعنی بیمه پالیسی کا بھی ہے۔

انشورس کے معاملہ میں بنیادی تصور یہ کا فرم� ہے کہ ایک شخص کی معاشرہ میں رہ کر تجارت کرنا چاہے، کوئی کام کرنا چاہے لیکن اسے اپنی جان و مال کے تحفظ کے حوالہ سے خطرات لاحق ہوں یا تجارت میں خسارہ کا اندر یا شہر ہو تو کوئی دوسرا شخص آ کر اسے جان و مال کے تحفظ، اور تجارت میں خسارہ نہ ہونے کی ضمانت

دے، اور کسی قسم کے نقصان کی صورت میں ایک مخصوص رقم ادا کرے، اور اس ممتاز دینے کے بدل معاوضہ طلب کرے۔

جیسا کہ ذکر ہوا کہ انشورنس جدید مسائل میں سے ہے اس لئے منقد میں کی کتابوں میں اس مسئلہ کا حکم مذکور نہیں، غالباً سب سے پہلے جس عالم دین نے اسے اس کی ابتدائی شکل میں تحریر کیا ہے وہ علامہ ابن عابدین ہیں جنہوں نے اپنی کتاب ”حاشیہ ر الدختار“ میں ایک مسئلہ ذکر کیا جو کہ انشورنس سے مطابقت رکھتا ہے، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ان کے دور میں تاجر ایک معاہدہ کرتے تھے جسے ”سوکرہ“ کہا جاتا تھا، وہ یہ ہے کہ جب مسلمان تاجر دیار کفر سے دیار اسلام کی طرف واپس ہوتے تو ایک کافر سے کشتی کرائے پر لیتے اسے کرایہ ادا کرتے اور مزید رقم بھی دیتے اور اس سے یہ معاہدہ کرتے کہ اگر استہ میں ان کا مال غرق ہو گیا یا ضائع ہو گیا، یا چوری ہو گیا تو وہ انہیں ان کے مال کے بقدر قیمت ادا کرے گا، اس کافر کا ایک وکیل دیار اسلام میں ہوتا تھا جو نقصان کی صورت میں مسلمانوں کو رقم کی ادا کرنے کی وجہ سے اس معاہدہ کے بارے میں علامہ ابن عابدین رحمہ اللہ فرماتے ہیں : ”یہ معاہدہ جائز نہیں، کیونکہ اس میں ایسی چیز اپنے لئے لازم کر لی گئی ہے جس کا وہ ذمہ دار نہیں ہے۔“ ①

بالکل یہی معاملہ انشورنس کا بھی ہے، پہلے ہم انشورنس کی تعریف سمجھ لیں تاکہ اس کا حکم سمجھنے میں آسانی ہو۔

### انشورنس کی

اس کی کئی اقسام ہیں لیکن جو قسم معروف ہے اور انشورنس کمپنیوں کے ذریعہ جو انشورنس کیا جاتا ہے اسے تجارتی بیمه پالیسی (commercial insurance) کہتے ہیں، اس کی تعریف کچھ یوں کی جاتی ہے :

”ایسا معاہدہ (agreement) جو لین دین (تجارتی) پر مشتمل ہو، اس میں ایک طرف صارف (costumer) ہے جو کہ اقساط (installment) ادا کرتا ہے اور دوسری طرف کوئی ایک شخص یا کوئی کمپنی ہو سکتی ہے، اس معاہدہ میں یہ طے کیا جائے کہ صارف ایک مقررہ مدت تک کچھ خاص رقم قسط کی صورت میں یا ایک ہی دفعہ میں اس کمپنی کو ادا کرے گا، اس کے

بدلہ میں کمپنی اس صارف کو اسی مقررہ مدت میں کچھ خاص چیزوں کے بارے میں حمانت (insurance) دیتی ہے (مثلاً اس کی زندگی، یا گاڑی، یا کار و بار وغیرہ) کہ اگر اس میں صارف کو کسی قسم کا نقصان اٹھانا پڑتا تو یہ کمپنی اس نقصان کی ادا یتیگ کرے گی، اور ادا یتیگ کی رقم پہلے سے طے کر لی جاتی ہے، قسطیں ادا نہ کر سکنے کی صورت میں معاهدہ ختم ہو جاتا ہے، اسی طرح مقررہ مدت میں کسی قسم کا حادثہ (جو معاهدہ میں طے شدہ ہو) نہ ہونے کی صورت میں مدت ختم ہونے کے بعد مکمل رقم یا کچھ رقم کمپنی رکھ لیتی ہے۔

یہ انشورنس کی بنیادی تعریف ہے، تمام تجارتی انشورنس کمپنیوں میں کم و بیش یہی صورت ہوتی ہے، البتہ معاهدہ کی دیگر شرائط (conditions Terms) میں فرق ہو سکتا ہے۔

کچھ معاهدوں میں مدت طلب نہیں کی جاتی، بلکہ انشورنس کمپنیاں مدت طے کرنے کے بجائے حادثہ کا وقت طے کر لیتی ہیں، یعنی اگر زندگی کی انشورنس ہے تو صارف کی موت تک یہ معاهدہ چلتا رہتا ہے، اگر گاڑی کی انشورنس ہے تو اس گاڑی کے حادثہ ہو جانے تک، اسی طرح کار و بار وغیرہ میں۔

اب اس تعریف کو نکات (points) کی صورت میں رکھتے ہیں:

❶ یہ معاهدہ تجارتی (commercial) ہے تعاونی (cooperation) نہیں ہے۔

❷ یہ معاهدہ دونوں طرف سے ہے، صارف قطب جمع کرتا ہے، اور کمپنی اس کا نقصان ادا کرتی ہے۔

❸ مدت طے نہ ہونے کی صورت میں اس معاهدہ میں احتمال آ جاتا ہے کہ نہ جانے یہ معاهدہ کب مکمل ہو۔

### کمرشل انشورنس کا حکم

کمرشل انشورنس چاہے کوئی سی بھی ہو یعنی third, goods insurance, life insurance وہ حرام ہے، اس کی حرمت کا فتویٰ سعودی عرب کی علماء کمیٹی اور اسی طرح مجمع party insurance الفقہی الاسلامی (Islamic Fiqh Academy) نے بھی دیا ہے۔

انشورنس کے حرام ہونے کی کئی وجہات ہیں جن میں سے چند اہم اسباب درج ذیل ہیں:

### ۱ پہلا اسباب

اس میں دھوکہ اور علمی ہے، جسے عربی میں ”غزر“ کہتے ہیں، اور اس قسم کے معاهدہ سے نبی ﷺ نے منع فرمایا ہے۔<sup>①</sup>

اس میں دھوکہ اس طرح ہے کہ:

\* جس نقصان کی اونیگی طے کی گئی ہے اس کا ہونے یا نہ ہونے میں اختال ہے، وہ نقصان یا حادثہ ہو بھی سکتا ہے اور نہیں بھی ہو سکتا۔

\* اس میں دھوکہ اس وقت زیادہ ہو جاتا ہے جب ایک مدت مقرر کرنے کے بعد اس معاهدہ کی تکمیل حادثہ ہو جانے تک رکھی جائے۔

\* اور یہ دھوکہ اس وقت مزید بڑھ جاتا ہے جب ایک مدت مقرر کر لی جائے کہ اس مدت تک صارف اقساط ادا کرتا رہے گا، اگر اس مدت کے اندر حادثہ ہو گیا تو کمپنی اس کا نقصان پورا کرے گی، اگر نہیں ہوا اور مدت ختم ہو گئی تو صارف کی ادا کردہ رقم کمپنی اس کو واپس نہیں کرتی، جیسا کہ اکثر goods insurance میں ہوتا ہے۔

\* اسی طرح اس معاهدہ میں صارف کو یہ معلوم نہیں کہ وہ کتنی رقم ادا کرے گا؟ کب تک ادا کرے گا؟ اگر یہ معلوم ہو بھی جائے تب بھی نقصان کا ہمیں علم نہیں ہے کہ وہ ہو گا بھی کہ نہیں؟۔

### ۲ دوسرا اسباب

اس میں جوا (Gambling) ہے۔ جو اکی تعریف علماء یوں کرتے ہیں کہ ”ایسا معاهدہ جس میں دو یا دو سے زائد شریک ہوں، ایک کو نفع ہو باقی نقصان میں رہیں اور کسی کے علم میں نہ ہو کہ کون نقصان میں رہے گا اور کون نفع میں“، اگر جو اکھیل کے میدان میں ہوتا سے قمار کہتے ہیں، اگر تجارت میں ہوتا سے ”میسر“

<sup>①</sup> صحیح مسلم: کتاب البيوع، باب بطلان بيع الغرر والبيع الذي فيه غرر، حدیث نمبر 1513

کہتے ہیں۔ اور جو بالاتفاق حرام ہے، اس سے اللہ تعالیٰ نے اور نبی ﷺ نے سختی سے منع فرمایا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَنْ يُنْجِعَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْحَمْرَ وَالْمَيْسِيرِ وَيَصْدُكُمْ عَنِ الْذِي وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهُمْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ○ {المائدۃ: 91}

ترجمہ: ”اے ایمان والو! شراب اور جو اور بٹ اور پاسے (یہ سب) ناپ کام اعمال شیطان سے ہیں۔ سوان سے بچتے رہنا تاکہ نجات پاؤ۔“

اور نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”بیتک اللہ تعالیٰ نے شراب اور جو اک حرام قرار دیا ہے۔ ①“

اس معاهدہ میں جواں طرح ہے کہ:

❖ اس معاهدہ کے دو شریک ہیں، دونوں میں سے ایک کو نفع ہوگا دوسرے کو نقصان۔

❖ صارف کو نفع اس طرح ہوگا کہ اگر معاهدہ ہوتے ہی صارف کا نقصان ہو گیا تو اس نے کمپنی کو اتنی رقم ادا نہیں کی ہوگی جتنی اس کو حاصل ہوگی، اور اس میں کمپنی کو نقصان ہے۔

❖ کمپنی کو فائدہ اس طرح ہوگا کہ اگر مدت پوری ہو جائے اور حدادش نہ ہو تو صارف کی ادا کی گئی رقم ضائع ہو جائے گی، اور ساری رقم کمپنی کوئی جائے گی جبکہ صارف کے ہاتھ کچھ نہیں آئے گا۔ اور یہی معاملہ جوئے میں ہوتا ہے کہ دو طرف سے رقم لگائی جاتی ہے ایک کو نفع ہوتا ہے اور دوسرے کو نقصان ہوتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اگر اس معاهدہ کو بغور دیکھا جائے تو یہ انشورنس کے بجائے ایک طرح کی شرط (Bet) ہے، کمپنی شرط لگاتی ہے کہ صارف کا نقصان نہیں ہوگا اور اگر نقصان ہوا تو کمپنی شرط ہارنے کی وجہ سے رقم ادا کرتی ہے، اور صارف کے اس معاهدہ میں کردار سے یوں محسوس ہوتا ہے کہ اس نے اپنے نقصان کے ہونے کی شرط لگائی تھی اور شرط ہارنے کی صورت میں وہ اپنی رقم سے ہاتھ دھو بیٹھا۔

### ٣ تیسرا ابہب

اس میں سود شامل ہے، بلکہ یہ سارا معاهدہ سود (interest) پر مشتمل ہے۔ سود کی بنیادی طور پر دو اقسام ہیں: (1) قرض کا سود۔ (2) تجارت کا سود۔

① السنن الکبریٰ للبیهقی: کتاب الشہادات، باب ماجاء فی ذم الملاهي من المعازف والمعاذیر.. [صحیح لغیرہ]

(1) قرض کا سود یہ ہے کہ ایک شخص کسی کو ادھار دے کر زیادہ طلب کرے۔

(2) تجارت کا سود: اس کی پھردوا اقسام ہیں:

① زیادتی کا سود (ربا الفضل) ② ادھار کا سود (ربا النسیئہ)

● زیادتی کا سود یہ ہے کہ وہ مخصوص اجناس جنہیں شرعی اصطلاح میں "سودی اجناس" کہتے ہیں میں سے ایک ہی جنس کا تبادلہ کرتے وقت اضافہ کر دینا، جیسے مثال کے طور پر:  
پانچ تولہ سونا (سلکہ کی صورت میں) = چار تولہ سونے کا سیٹ۔

② ادھار کا سود: سودی اجناس کا آپس میں تبادلہ کرتے وقت ادھار کر لینا، جیسے مثال کے طور پر:  
ایک من گندم = ایک من چاول ایک مہینہ بعد۔

انشورنس میں تینیوں اقسام کا سود موجود ہے وہ اس طرح کہ:

❖ جو پیسہ صارف کمپنی کو ادا کرتا ہے وہ یا تو کمپنی پر قرض ہے یا پھر کمپنی صارف سے پیسوں کے بدلہ پیسہ کا تبادلہ کر رہی ہے جو کہ فوراً ادائیگی کیا جائے گا بلکہ بعد میں طے شدہ موقع پر اسے اس پیسہ کی ادائیگی کرے گی۔

❖ اگر وہ پیسہ قرض ہے تو اس کے بدلے زیادہ طلب کرنا سود ہے۔

❖ اگر وہ تجارت ہے تو اس میں پیسوں کا تبادلہ ہے، اور ایک ہی جنس کا تبادلہ کرتے وقت اضافہ کرنا بھی سود ہے، اسی طرح اس تبادلہ میں جو ایک عرصہ کے بعد ادائیگی کی جاتی ہے وہ ادھار کا سود ہو گا۔

خلاصہ کلام یہ کہ: انشورنس کا معاملہ سود پر مبنی ہے، صارف پیسہ ادا کرتا ہے اور اس کے بدلے اسے پیسہ ہی ملتا ہے، اور یہ پیسہ اسے یا تو زیادہ ملتا ہے (حادثہ یا خسارہ کی صورت میں) یا کم ملتا ہے (حادثہ یا خسارہ نہ ہونے کی صورت میں) اور اگر جتنا ادا کیا ہے اتنا ہی ملے تو بھی وہ ایک مدت کے بعد ہے، تو اگر پیسوں کا تبادلہ (exchange) ہو تو اس میں بالکل برابر برابر ہونا چاہئے، کیمیا یا زیادتی نہیں ہونی چاہئے؛ کیونکہ کمی یا زیادتی ہی سود کھلاتی ہے، اور ادھار بھی نہیں ہونا چاہئے، کیونکہ نبی ﷺ کا فرمان ہے: "سو نے کو سونے کے بدلے، چاندی کو چاندی کے بدلے جب بیچو تو نقد ہو ادھار نہ ہو اور برابر برابر ہو، کمی یا

زیادتی نہ ہو۔<sup>①</sup>

اور پیسہ کا حکم وہی ہے جو سونے کا حکم ہے، کیونکہ پیسہ سونے کا تبادل ہے۔ ان تمام دلائل سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ انشورس ایک قطعی غیر شرعی معاملہ ہے اور اس کی بیانات سود، جوا، اور دھوکہ پر کھلی گئی ہے لہذا یہ معاهدہ کرنا حرام ہے۔

### انشورس کے حوالہ سے چند شبہات اور ان کا ازالہ

انشورس کو حلال اور جائز کہنے والے افراد چند کمزور دلائل کا سہارا لیتے ہیں جو کہ شبہات سے زیادہ کا درجہ نہیں رکھتے ہم ان شبہات میں سے نسبتاً چند شبہات کا جائزہ لیتے ہیں:

❶ انشورس کا معاهدہ، مضاربہ کی طرح ہے، انشورس کمپنی، صارف کے پیسوں کو کاروبار میں لگاتی ہے، اور جب صارف کو کوئی حادثہ یا نقصان ہوتا ہے تو اس کاروبار سے ہونے والے منافع سے اس کا نقصان پورا کیا جاتا ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ مضاربہ ایک اسلامی معاهدہ ہے اور انشورس اور مضاربہ میں کسی قسم کی مماثلت نہیں، بلکہ دونوں معاملوں میں کئی فرق ہیں، مثلاً:

- ❖ مضاربہ میں مال دینے والے شخص کا مال بدستور اس کی ملکیت میں رہتا ہے جبکہ انشورس میں قسطین ادا کرنے والے کامال اس کی ملکیت سے نکل کر کمپنی کی ملکیت میں چلا جاتا ہے اور اس مال پر صارف کا کوئی حق نہیں ہوتا۔

- ❖ مضاربہ میں جو منافع ہوتا ہے وہ مال دینے والے اور کام کرنے والے دونوں کے درمیان تقسیم ہوتا ہے، جبکہ انشورس میں مال کے ذریعہ جو منافع ہوتا ہے وہ صرف کمپنی کا ہوتا ہے، اور صارف کو اس میں سے اسی وقت مخصوص ادائیگی کی جاتی ہے جب اس کو کسی قسم کا نقصان پہنچے، اور اگر نقصان نہ ہو تو اسے کسی قسم کا منافع ادا نہیں کیا جاتا۔

❷ انشورس جدید دور کا مسئلہ ہے اور شریعت کا قاعدہ ہے کہ تجارتی معاملات میں اصل یہ ہے کہ وہ مباح

ہیں جائز ہیں، لہذا شریعت کے اس قانون کے تحت انشورنس کا معاملہ بھی جائز ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ شریعت کا یقیناً یہی قاعدہ ہے کہ تجارتی معاملات میں اصل یہ ہے کہ وہ مباح ہیں لیکن مکمل قاعدہ یہ ہے کہ وہ اس وقت تک مباح ہیں جب تک ان کی تحریم ثابت نہ ہو جائے، اگر شریعت کے کسی قاعدہ کے تحت وہ حرام ہوں تو انہیں حرام ہی کہا جائے گا، اور انشورنس کی حرمت کے لئے اتنا ہی کافی ہے کہ وہ سود پر مبني ہے۔

### ۳۔ انشورنس کا نظام شریعت میں ”عاقله“ کے نظام کی طرح ہے۔

عاقله کا نظام یہ ہے کہ جب کسی شخص سے قتل خطا واقع ہو جائے، یعنی غلطی سے کسی شخص کو قتل کر بیٹھے تو اس کی دیت اس پر واجب ہو جاتی ہے، اگر وہ شخص تنہا اس دیت کو ادا کرنے پر قادر نہ ہو تو اس کے والد کی طرف سے جور شدہ دار ہیں جنہیں عربی میں عاقله کہا جاتا ہے جیسے دادا، چاچا، بھائی وغیرہ وہ اس دیت کی ادائیگی میں اس کے شریک بننے ہیں۔

نظام عاقله کسی بھی جہت سے انشورنس سے مطابقت نہیں رکھتا کیونکہ نظام عاقله قطعی طور پر تعاون پر مبني نظام ہے جس میں کسی قسم کے عوض اور بدل کا مطالبہ نہیں کیا جاتا، جبکہ انشورنس کے نظام میں انشورنس کمپنی اگر صارف کے نقصان کو پورا کرتی ہے، تو اس کے عوض کا بھی مطالبة کرتی ہے اور بغیر عوض اور پیسے کے کوئی کمپنی کسی شخص کا انشورنس نہیں کرتی۔

### ۴۔ انشورنس کا معاملہ Provident Fund کی طرح ہے، جس طرح ایک کمپنی اپنے درکرزاں کی تخلو ہوں میں سے ایک مخصوص حصہ نکال کر اس فنڈ میں جمع کرتی ہے اور ریٹائرمنٹ پر انہیں مزید پیسے شامل کر کے ادا کرتی ہے، اسی طرح انشورنس کمپنی اپنے صارف سے ماہانہ قسط لے کر جمع کرتی ہے اور حادثہ یا نقصان کے وقت اسے مزید پیسے شامل کر کے ادا کرتی ہے، اگر پر ووڈنٹ فنڈ لینا جائز ہے تو انشورنس بھی حلal ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ انشورنس اور Provident Fund میں کئی بنیادی فرق ہیں، جیسے:

- ❖ پر ووڈنٹ فنڈ کمپنی کی طرف سے اپنے ملازمین کے لئے ایک قسم کا تعاون ہے، جو وہ اپنے ملازمین کی خدمات کے صلہ میں ادا کرتی ہے اور اس کے بدله کسی قسم کے عوض کا مطالبہ نہیں کرتی، لہذا اس میں کسی

کے نفع یا نقصان میں رہنے کا اندر یشہ نہیں ہوتا اور نہ ہی اس میں سود آتا ہے، جبکہ انشورنس مکمل طور پر ایک تجارتی معاہدہ ہے جس میں انشورنس کمپنی اپنی انشورنس کے بد لے معاوضہ کا مطالبہ کرتی ہے اسی وجہ سے اس میں جو اور سود دنوں ہی شامل ہیں۔

❖ پروڈنٹ فنڈ میں ملازم کو رقم ملتا حتیٰ اور یقینی ہے، چاہے وہ ریٹائرمنٹ کی صورت میں ملازم کو ملے یا موت کی صورت میں اس کے ورثاء کو ملے، جبکہ انشورنس میں رقم کا حصول یقینی نہیں ہوتا، اگر نقصان ہو گیا تو رقم مل جائے گی ورنہ صارف خالی ہاتھ رہے گا۔

❖ پروڈنٹ فنڈ میں رقم پہلے سے طے نہیں ہوتی، بلکہ جتنی رقم ملازم کی جمع ہو چکی ہوتی ہے اس میں کمپنی ایک خاص تناسب سے اپنا حصہ ڈال کر ملازم کو ادائیگی کر دیتی ہے، جبکہ انشورنس میں رقم پہلے سے طے کر لی جاتی ہے چاہے اس کے بقدر صارف نے رقم جمع کرائی ہو یا نہیں۔

ان تمام باتوں کو سامنے رکھتے ہوئے یہ فیصلہ کرنا مشکل نہیں کہ انشورنس اور پروڈنٹ فنڈ میں کسی قسم کی مماثلت نہیں۔

5 ایک اہم ترین شبہ ہے شیخ عبداللہ بن احمد بن منیع نے ذکر کیا ہے جو کہ سعودی عرب کی علماء کمیٹی کے ممبر ہیں اور انشورنس کے جواز کے قائل ہیں، اور خود بھی ایک انشورنس کمپنی کے شرعی ایڈواائزر ہیں، وہ کہتے ہیں کہ انشورنس کمپنی اور صارف کا تعلق قرض لینے اور دینے والے کا نہیں ہے اور نہ ہی اس معاملہ میں پیسوں کا تبادلہ ہے، بلکہ دراصل انشورنس کمپنی اپنے صارف کو پیسوں کے بدله امن کی ضمانت فروخت کرتی ہے، یعنی اگر گاڑی کا انشورنس ہے تو گاڑی کا حادثہ سے امن میں رہنے کی ضمانت، اسی طرح کسی اور سامان کا انشورنس ہو تو اس کا کسی نقصان یا حادثہ سے امن میں رہنے کی ضمانت۔ ان کا کہنا ہے کہ اگرچہ ضمانت ایک معنوی چیز ہے مادی نہیں لیکن معنوی چیزیں بھی فروخت ہوتی ہیں اور ان کی مارکیٹ ولیو ہوتی ہے جیسے کسی کمپنی کا نام، اس کا لوگو، کسی کتاب کی طباعت کے حقوق وغیرہ فروخت کیتے جاتے ہیں حالانکہ یہ سب معنوی اشیاء ہیں مادی نہیں ہیں۔

اس ضمانت کی وجہ سے صارف مطمئن رہتا ہے کہ میری چیز کو نقصان نہیں ہو گا، اگر ہواتو بھی اطمینان ہے کہ انشورنس کمپنی اس نقصان کو پورا کرے گی۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ:

❖ یہاں تک تو بات ٹھیک ہے کہ ضمانت ایک معنوی چیز ہونے کے باوجود اسے فروخت کیا جا سکتا ہے لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا انشورنس کمپنی واقعی ضمانت ہی فروخت کرتی ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ انشورنس کے معاهدہ میں کمپنی حادثہ سے امن کی ضمانت نہیں دیتی کہ صارف کی چیز کو حادثہ یا نقصان نہیں ہوگا، بلکہ حادثہ کی صورت میں تلافی کی ضمانت دیتی ہے یعنی اس بات کی ضمانت دیتی ہے کہ اگر صارف کی انشورنس کردہ چیز کو نقصان ہوا تو کمپنی اس کے لئے مخصوص رقم ادا کرے گی، اور اگر نقصان نہ ہوا تو صارف خالی ہاتھ ہی رہے گا اور کمپنی اس کی ادا کردہ رقم اسے نہیں لوٹائے گی، لہذا اس میں پیسوں کا ہی تبادلہ ہے اور یہ صورت بالکل شرط (Bet) لگانے کی طرح ہے۔

❖ شریعت کا اصول ہے کہ کوئی چیز فروخت کرنے کے لئے ضروری ہے کہ وہ بینچے والے کی ملکیت ہو اور اس کے پاس موجود ہو، یا پھر اگر وہ چیز اس کی ملکیت میں نہ ہو تو بینچے والا کم از کم اس کے حصول کی طاقت رکھتا ہوتا کہ اسے حاصل کر کے خریدار کے سپرد کر سکے، نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”جو چیز تمہارے پاس نہیں اسے مت بینو“۔<sup>①</sup>

اگر یہ فرض بھی کر لیا جائے کہ انشورنس کمپنی پیسوں کے بد لے چیز کی ضمانت فروخت کرتی ہے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ انشورنس کمپنی والے کیسے کسی چیز کی ضمانت فروخت کر سکتے ہیں جبکہ وہ اس ضمانت کے مالک ہی نہیں ہیں، نہ ہی اس کے حصول کی استطاعت رکھتے ہیں نہ کوشش کرتے ہیں؟، کسی چیز کے درست رہنے کی ضمانت تو اس چیز کو بنانے والی کمپنی ہی دیتی ہے، یا پھر حکومت جو کہ معاشرہ میں امن قائم رکھنے کی ذمہ دار ہے وہ ہی ضمانت دے سکتی ہے، انشورنس کمپنی والے تو اپنے دفتر میں بیٹھ کر رقم کا لین دین کرتے ہیں، وہ اپنی انشورنس کردہ کسی چیز کی حفاظت کا نتواتخظام کرتے ہیں نہ ہی معاشرہ میں قیام امن کے لئے کوئی جدوجہد؟

❖ اگر ہم یہ بات بھی تسلیم کر لیں کہ انشورنس کمپنی اشیاء کی ضمانت ہی فروخت کرتی ہے اور وہ اس ضمانت کی

<sup>①</sup> سنن ترمذی: کتاب البيوع، باب ماجاء فی کراہیۃ بیع مالیس عنده (یہ حدیث صحیح ہے)

مالک بھی ہے تو پھر ایک اور سوال ذہن میں آتا ہے کہ نقصان یا حادثہ کی صورت میں کمپنی جو رقم ادا کرتی ہے اس کی کیا حیثیت ہے؟ کیا صارف نے ضمانت کے ساتھ اس رقم کو بھی خرید لیا ہے یا پھر ضمانت دینے کے باوجود نقصان ہونے کی وجہ سے انشورنس کمپنی بطور عوض کے ادا کرتی ہے۔ اگر ہم یہ کہیں کہ صارف نے اس رقم کو خرید انہیں ہے بلکہ کمپنی صارف کا نقصان ہونے کی وجہ سے ادا کرتی ہے تو پھر وہ رقم اتنی ہی ہونی چاہئے جتنا نقصان ہوا ہے، پہلے سے ہی طے شدہ رقم کیوں ادا کی جاتی ہے؟ اور اگر ہم یہ کہیں کہ صارف نے ضمانت کے ساتھ ساتھ وہ رقم بھی خریدی ہے تو بات ویں آجاتی ہے کہ اس میں رقم کا تبادلہ ہے جس میں اضافہ کرنا سود کے زمرے میں آتا ہے، اور اس کے ساتھ ساتھ یہ مسئلہ الگ ہے کہ اگر صارف نے وہ رقم بھی خریدی ہے تو ہر صارف کو اس کی ادائیگی کیوں نہیں کی جاتی، صرف نقصان ہو جانے پر ہی کیوں ادائیگی کی جاتی ہے؟۔

ان تمام دلائل سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ انشورنس میں ضمانت نہیں فروخت کی جاتی بلکہ رقم کا تبادلہ ہوتا ہے، جس میں ایک فریق نفع میں اور دوسرے نقصان میں رہتا ہے۔

### تکافل

اللہ تعالیٰ کی توفیق سے تین چار دہائیاں قبل سے عالم اسلام میں بیداری کی ایک لہر پیدا ہوئی ہے اور مسلمانوں نے اپنے معاملات پر نظر ثانی شروع کی ہے، اس بیداری کے نتیجہ میں جہاں مسلمانوں نے اور میدانوں میں پیش قدمی کی ہے وہیں میدان تجارت میں بھی اسلامی اصول تجارت کو دوبارہ زندہ کرنے کی قابل قدر اور قابل تعریف کاوشیں ہوئی ہیں، اور ان کوششوں میں محمد اللہ مزید اضافہ دیکھنے میں آ رہا ہے، اس تحریک کے نتیجہ میں جہاں بینکنگ کے میدان میں بعض علماء اور تجار حضرات کی کوششوں سے اسلامی بینکنگ کا آغاز ہوا ہے جس میں ابھی مزید بہت بہتری اور تبدیلی و اصلاح کی گنجائش ہے، وہیں انشورنس کے حرام ہونے کے باوجود معاشرہ میں اس کی ضرورت کو دیکھتے ہوئے اس کا اسلامی متبادل تلاش کرنے کی کوشش کی گئی اور جو بالآخر ”مکافل“، یا Islamic Insurance Cooperating Insurance کے نام سے ہمارے سامنے آئی۔ اس کا کوشش کوئی علماء نے سراہا اور اسے حلال بھی قرار دیا۔

ان علماء کے نزد یک تکافل یا اسلامی انشورس کی بنیاد اس بات پر ہے کہ وہ تعاون پر مبنی ہے، اس میں صارف سے کسی قسم کا عوض نہیں لیا جاتا، چونکہ یہ معاملہ تعاون پر مبنی ہے لہذا اس میں اگر سود یا جو اس کی شکل ہو بھی تو تکافل حرام نہیں ہے، کیونکہ شریعت اسلامی کا یہ اصول ہے کہ تعاون میں وہ چیزیں بھی حلال ہو جاتی ہیں جو تجارت میں حرام تھیں، مثال کے طور پر تجارت میں یہ صورت حرام ہے کہ ایک شخص ایک لاکھ روپے دے کر دو لاکھ وصول کرے، یہ سود ہے، لیکن تعاون میں جائز ہے جیسے کوئی شخص کسی سے دو لاکھ ادھار لے لے اور بعد میں کہے کہ میں مجبور ہوں میں ایک لاکھ روپے تک ہی دینے کی استطاعت رکھتا ہوں اور ادھار دینے والا اس سے ایک لاکھ روپیے لے لے اور ایک لاکھ چھوڑ دے، تو گویا مجبور شخص نے ایک لاکھ دے کر دو لاکھ وصول کیئے لیکن چونکہ یہ تعاون کی صورت تھی لہذا یہ جائز ہے۔

دیکھنا یہ ہے کہ کیا تکافل یا اسلامی انشورس واقعی تعاون پر مبنی ہیں یا نہیں؟۔ کیونکہ تکافل میں واضح طور پر سودا اور جواہ کی وہ صورتیں جو عام انشورس میں تھیں موجود ہیں۔ اگر تکافل واقعی تعاون پر مبنی ہے تو اس میں موجود حرام معاملات کو نظر انداز کیا جاسکتا ہے ورنہ تکافل میں اور کمرشل انشورس میں کوئی فرق نہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ تکافل کے اس بنیادی تصور اور صورت کو جو تکافل کمپنیوں اور اسلامی انشورس کرنے والے اداروں میں رانج ہے بغور دیکھا جائے تو واضح طور پر اس میں عوض و معاوضہ، اور لین دین نظر آتا ہے جو تعاون کی روح کے منانی ہے اور تکافل کو تعاون کے پرده سے نکال کر تجارتی معابدے کی شکل دے دیتا ہے جسے زبردستی اسلامی لبادہ پہننا کر حلال کر لیا گیا ہے۔

### تکافل کی تعریف

تکافل عربی زبان کا الفظ ہے جس کا معنی ہے ایک دوسرے کا خیال رکھنا، ایک دوسرے کی کفالت کرنا۔ موجودہ تکافل کا بنیادی نظریہ کچھ اس طرح ہے کہ چند افراد مل کر رقم جمع کرتے ہیں جسے کسی کاروبار میں انویسٹ کیا جاتا ہے، تمام افراد اس رقم میں شریک ہوتے ہیں اور شرکت کا تناسب جمع کرائی گئی رقم کو دیکھ کر طے کیا جاتا ہے، یعنی اگر جمع کی گئی رقم ایک لاکھ ہے تو دس ہزار جمع کرانے والا دس فیصد کا حصہ دار ہو گا، جمع کی گئی رقم ایک وقف کی شکل اختیار کر لیتی ہے، اس میں جو منافع ہوتا ہے اس میں بھی سب شریک ہوتے

ہیں، اس رقم کا اصل مقصد یہ ہوتا ہے کہ اگر کسی شریک کا کوئی نقصان ہو جائے تو اسے اس رقم میں سے پورا کیا جاتا ہے لیکن شریک اپنی رقم اسی شرط پر جمع کرتا ہے کہ اگر اس کا کسی خاص چیز (یعنی جس کی انشورنس کر رہا ہے) کو نقصان ہوا تو اس کا نقصان پورا کیا جائے گا چاہے اس کے برابر اس نے رقم جمع کرائی ہو یا نہیں، ہر شریک ایک خاص مدت تک، ماہانہ بنیادوں پر رقم جمع کرتا رہتا ہے، جب وہ مدت ختم ہو جاتی ہے اور شریک کو کوئی نقصان نہیں ہوتا تو اسے اختیار ہوتا ہے کہ وہ اپنی رقم منافع سمیت واپس لے اور چاہے تو مدت میں اضافہ کر لے۔

### تکافل کمپنیوں میں تکافل کے حوالہ سے دو طرح کے نظام موجود ہیں

① مضاربہ۔

② وکالت۔

❖ ان دونوں طرح کے نظام میں ایک وقف پول بنایا جاتا ہے جو کسی کی ملکیت نہیں ہوتا بلکہ اپنا ایک الگ قانونی وجود رکھتا ہے جس میں کمپنی کے شیر ہولڈرز کے ادا کردہ سرمایہ کا ایک حصہ ڈالا جاتا ہے اور ایک حصہ کاروبار میں انویسٹ کیا جاتا ہے، کمپنی کی پالیسی خریدنے والوں کا سرمایہ وقف پول میں جاتا ہے یا بالفاظ دیگر پالیسی ہولڈر کمپنی کے وقف پول کو ایک مخصوص رقم سالانہ یا شതماہی یا سامانی بنیادوں پر تبرع (ہدیہ، صدقہ) کرتا ہے، اس وقف پول کی رقم میں سے بھی کچھ رقم کاروبار میں انویسٹ کی جاتی ہے۔

❖ اس کاروبار سے حاصل ہونے والے منافع میں سے شیر ہولڈرز کا حصہ الگ کر کے کچھ منافع دوبارہ وقف پول میں ڈال دیا جاتا ہے اور کچھ منافع ان پالیسی ہولڈرز کو جنہوں نے فیملی تکافل (ائف انشورنس) کرایا ہو ان کے لئے الگ کر لیا جاتا ہے۔

❖ مضاربہ ماذل اور وکالت ماذل میں فرق صرف یہ ہے کہ مضاربہ میں تکافل کمپنی خود بھی انویسٹ کرتی ہے اور منافع میں حصہ دار نہیں ہے، جبکہ وکالت ماذل میں تکافل کمپنی وقف پول کا انتظام و انصرام سنہجنے کے لئے پالیسی ہولڈرز سے فیس وصول کرتی ہے جسے وکالت فیس کہا جاتا ہے، اگرچہ مضاربہ ماذل میں بھی تکافل کمپنی کچھ فیس وصول کرتی ہے لیکن وہ وکالت فیس میں وصول کی جانی والی فیس سے کافی کم ہوتی ہے۔

❖ لیکن ایک بات ان دونوں ماذل میں مشترک ہے، وہ یہ کہ تکافل کرنے والا شخص اس بات کی شرط لگاتا

ہے کہ تکافل فنڈ میں رقم جمع کرو اکرجس چیز کا وہ انشورنس کراہا ہے اس میں نقصان ہونے پر اس کی تلافی ضرور کی جائے گی، اور یہی شرط تعادن کے منافی ہے۔ اس کی وضاحت آگے ہو گی۔

### تکافل میں اور عام انشورنس میں کچھ فرق ضرور ہیں جیسے

- ◆ تکافل میں انشورنس کرانے والے کی حیثیت صارف کی نہیں ہوتی بلکہ وہ مجموعی رقم میں شریک بن جاتا ہے۔
- ◆ جمع شدہ رقم پر جو منافع آتا ہے وہ تمام شرکاء میں شرکت کے تناسب سے تقسیم ہوتا ہے، جبکہ انشورنس کمپنیاں اس منافع کو صرف اپنے پاس رکھتی ہیں صارف کو نہیں دیتیں۔
- ◆ تکافل میں مدت پوری ہونے کے بعد رقم واپس مل سکتی ہے، جبکہ انشورنس میں مکمل رقم واپس نہیں ہوتی۔ اس کے باوجود بھی یہ کہنا درست نہیں کہ تکافل میں جوا اور سود موجود نہیں ہے، بلکہ تکافل میں سود اور جوا دونوں موجود ہیں، اس کی وضاحت اس طرح ہے کہ:

◆ تکافل میں جو شریک ہے وہ قسطیں ادا کرتا ہے، اگر اسے نقصان ہو گیا تو تکافل کمپنی کی طرف سے اس کا عوض ادا کیا جائے گا جو یقیناً اس کی ادا کردہ قسطیوں سے زیادہ ہو گا، تو یہی چیز سود ہے کہ پیسوں کے تبادلہ کے دوران ایک طرف سے زائد ادا نیگی کرنا، یہ ربا الفضل یعنی زیادتی کا سود ہے۔

◆ تکافل میں رقم جمع کرانے والے تمام افراد شرکاء ہیں، اگر ان شرکاء میں سے کسی ایک کو حادثہ پیش آ جاتا ہے تو اسے تکافل کمپنی کی طرف سے ادا نیگی کی جاتی ہے جبکہ جس شریک کو حادثہ پیش نہ آئے اسے اس کی رقم ہی واپس ملتی ہے تو یہ اس کے لئے ایک طرح کا نقصان ہے، تو بعض شرکاء نفع میں رہے بعض کو اصل رقم ہی واپس ملی لہذا یہ بالکل واضح جواہ ہے۔

تکافل کو جائز کہنے والے افراد کے پاس اس کو جائز کہنے کی ایک ہی دلیل باقی رہ جاتی ہے کہ یہ معاملہ تعادن پر مبنی ہے، تمام شرکاء ایک دوسرے کے ساتھ تعادن کرتے ہیں، ہر شریک جو نقطہ دیتا ہے وہ اپنے دیگر شرکاء کے ساتھ تعادن کی نیت سے ہی ادا کرتا ہے، لہذا اس میں اگر کچھ معاملات حرام بھی ہیں تو بھی کوئی مضائقہ نہیں ہے۔

اب ذرا اس پہلو کا جائزہ لیتے ہیں کہ کیا تکافل واقعی تعادن پر مبنی ہے؟ جواب یہ ہے کہ بالکل نہیں۔

تکافل مکمل طور پر ایک تجارتی معاملہ ہے اس میں تعادن کی کوئی شکل نہیں اس کی دلیل یہ ہے کہ:

◆ شریعت اسلامی کا یہ اصول ہے کہ جو شخص بھی تعادن کی نیت سے کوئی ادا بیگنی کرتا ہے جسے ہم صدقہ یا خیرات یا کوئی اور نام دے دیں، تعادن کی صورت میں ادا بیگنی کے بعد وہ مال اس کی ملکیت سے نکل جاتا ہے، وہ اس مال کا مالک نہیں رہتا، چہ جائے کہ وہ اس مال کو اپنا مال سمجھ کر اس کی واپسی کا مطالبہ کرے یا اس پر لفظ طلب کرے، اور اس کو شریعت میں بہت براعمل قرار دیا گیا ہے، نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”اپنے دینے گئے ہدیہ میں لوٹنے والا (یعنی اس کو واپس طلب کرنے والا) ایسے ہے جیسے ایک کتاب ہو جو نقے کرے اور پھر اس کو چاٹ لے۔“<sup>①</sup>

جبکہ تکافل میں یہ صورت واضح ہے کہ مدت پوری ہونے کے بعد اور کسی قسم کا نقصان نہ ہونے کی صورت میں تکافل میں اشتراک کرنے والا شخص اپنا مال واپس لے سکتا ہے، اس شرط کے ہوتے ہوئے تکافل کو تعادن کہنا کسی صورت صحیح نہیں۔

◆ تعادن ہمیشہ بغیر کسی عوض کے کیا جاتا ہے، ایسا نہیں ہوتا کہ کوئی شخص کسی کو ہدیہ دے اور اس کے بدلہ کوئی مطالبہ کرے، اگر وہ ایسا کرے گا تو یہ لین دین ہو جائے گا اور اس کا حکم تعادن کا نہیں رہے گا بلکہ وہ تجارت کے حکم میں آئے گا، امام کاسانی رحمہ اللہ بدائع الصنائع میں لکھتے ہیں: ”اگر وہ ہدیہ دیتے وقت عوض (بدلہ) کی شرط لگادے یعنی وہ یوں کہے کہ: میں تمھیں یہ چیز تھیں میں دیتا ہوں اس شرط پر کہ تم مجھے وہ پڑا دو گے“، تو ایسے معاهدہ کی نوعیت میں اختلاف ہے، ہمارے تینوں اصحاب (امام ابوحنیفہ، امام ابو یوسف اور امام محمد بن سعید) یہی کہتے ہیں کہ یہ معاهدہ ہے تو ہدیہ کا لیکن اس کا حکم تجارت کا ہو گا، اور کبھی وہ اس طرح بھی کہتے ہیں کہ یہ معاهدہ ابتداء میں تو ہدیہ ہے لیکن آخر میں آ کر یہ تجارت میں بدل گیا ہے۔<sup>②</sup>

تکافل کے نظام میں بھی عوض کی شرط موجود ہے، جب کوئی شخص تکافل میں اشتراک کرتا ہے تو معاهدہ میں یہ شرط موجود ہوتی ہے کہ اس رقم کے بدلہ میں اس کی کسی مخصوص چیز میں نقصان ہونے پر تلافی کی

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب الہبة و فضلهَا و التعریض علیهَا، باب هبة الرجل لأمراته و المرأة لزوجها

<sup>②</sup> بدائع الصنائع 6/132

ترم ادا کی جائے گی، عوض ادا کرنے کی یہ شرط تکافل کے معاهدہ کو تجارتی معاهدہ میں بدل دیتی ہے۔ ◆ تکافل میں اور کمرشل انشورنس میں کوئی فرق نہیں، دونوں معاهدوں میں بنیادی طور پر پانچ شروط ہوتی ہیں:

① انشورنس کرانے والا کون ہے، اور انشورنس دینے والا کون۔

② کس چیز کی انشورنس کی جا رہی ہے۔

③ ماہانہ کتنی قسط ادا کی جائیگی۔

④ نقصان کی صورت میں کتنی ادا یگی کی جائیگی۔

⑤ معاهدہ مکمل ہوتے ہی دونوں فریق پر اسے پورا کرنا لازم ہوگا، جو معاهدہ ختم کرے گا اس کی شروط پوری نہیں کرے گا دوسرا فریق اس کی رقم کا حقدار ہوگا۔

ان شروط سے یہ واضح ہو رہا ہے کہ تکافل اور کمرشل انشورنس دونوں معاهدے ایک ہی خطوط پر استوار کئے گئے ہیں بس ناموں کے ساتھ ساتھ چند چیزوں کا فرق ہے۔

◆ عموماً یہ کہا جاتا ہے کہ تکافل میں شریک شخص جو قسطیں ادا کر رہا ہے وہ تعاون کے طور پر ادا کر رہا ہے۔ دین اسلام میں تعاون کرنے والے پر کسی قسم کی زبردستی نہیں ہوتی، تعاون کرنے والا چاہے تو زیادہ ادا کرے چاہے کم، چاہے تو منع کر دے، تو ہمارا سوال یہ ہے کہ یہ شریک شخص اگر قسطیں روک دے، یا کم ادا کرے تو کیا اس کا تکافل کمپنی سے معاهدہ برقرار رہے گا؟ کیا نقصان کی صورت میں تکافل کمپنی اس کے نقصان کی ادا یگی کرے گی؟، یقیناً اس کا جواب نہیں میں ہوگا، یہیں سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ تکافل کا معاملہ تعاون پر مبنی نہیں ہے بلکہ کلی طور پر ایک تجارتی معاهدہ ہے۔

گزشتہ تمام باتوں کا خلاصہ یہ ہے کہ تکافل ایک غیر شرعی تجارتی معاهدہ ہے جسے تعاون کا لبادہ پہنانہ کر اس میں موجود غیر شرعی اور حرام معاملات کو جائز کہنا، حرام کو حلال کرنے کے مترادف ہے، اور اس کی قرآن و حدیث میں بڑی سخت وعیدیں وارد ہیں۔

### ایک ضروری وضاحت

تکافل کو جائز کرنے والے افراد کی طرف سے یہ بات بڑی شدود مکے ساتھ کہی جاتی ہے کہ تکافل کو اکثر

علماء نے جائز قرار دیا ہے، خاص طور پر مالی معاملات میں انتہائی محتاط علماء کمیٹی یعنی سعودی عرب کی کبار علماء کمیٹی نے بھی اسے جائز قرار دیا ہے۔

حقیقت حال یہ ہے کہ افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ مال و منافع کی حرص میں آکر علماء اور عوام دونوں کے سامنے غلط بیانی کی گئی ہے، علماء کے سامنے تکافل کی جو صورت بیان کی گئی وہ موجودہ تکافل سے قطعی مماثلت نہیں رکھتی، اور صرف نام ایک جیسا رکھ کر عوام کو بیوقوف بنایا جا رہا ہے، اس دھوکہ دہی سے خبردار کرتے ہوئے سعودی عرب کی اسی علماء کمیٹی نے اپنے حالیہ فتویٰ میں موجودہ تکافل کی صورت کو حرام قرار دیا ہے، مکمل فتویٰ کا ترجمہ درج ذیل ہے:

”حمد و ثناء کے بعد: پیشک علماء کمیٹی پہلے کمرشل انشورس کی حرمت کا فتوی جاری کرچکی ہے کیونکہ اس میں دھوکہ ہے، جوا ہے، اور لوگوں کے اموال کو باطل طریقہ سے ہڑپ کیا جاتا ہے، اور یہ ایسے معاملات ہیں جنہیں شریعت نے حرام قرار دیا ہے اور ان سے سختی سے منع کیا ہے، اور اسی طرح علماء کمیٹی نے تعاون پر بنی انشورس (بکافل) کے جواز کا فتوی بھی دیا تھا جس کی صورت یوں (بیان کی گئی) ہے کہ نیک والدار افراد صدقہ خیرات جمع کریں جس سے محتاج و مجبور افراد کی مدد کی جائے، اور رقم جمع کرانے والوں کو اس رقم سے کچھ بھی واپس نہیں ملے گا، نہ اصل مال نہ ہی منافع اور نہ ہی کوئی اور بدلت، کیونکہ تعاون کرتے ہوئے مال جمع کرانے والے کا مقصد صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنا ہوتا ہے نہ کہ کسی قسم کا دنیاوی فائدہ، اور یہ تعاون اللہ تعالیٰ کے اس فرمان میں مذکور ہے:

{وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالْتَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَّاٰنِ} [المائدة: 2]

ترجمہ: ”اور تم نیکی کے کاموں اور تقویٰ پر تعاون کرو، اور گناہ کے کاموں اور ظلم و زیادتی پر تعاون نہ کرو۔“

اسی طرح نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”اللہ تعالیٰ اس وقت تک اپنے بندہ کی مدد میں لگا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد میں لگا رہتا ہے“، اور یہ معاملہ بالکل واضح ہے اس میں کسی قسم کی

اجھن نہیں۔

البتہ گزشتہ کچھ عرصہ سے بعض اداروں اور کمپنیوں کی طرف سے لوگوں کے سامنے معاملات کو خلط ملٹ کرنے اور حقائق کو پہنچنے کا سلسلہ جاری ہے، ان اداروں نے تجارتی انشورنس کو تعاونی انشورنس (تکافل) کا نام دیا ہوا ہے اور لوگوں کو دھوکہ دینے کے لئے اور خود کو سہارا دینے کے لئے اس کے جواز کو علماء کمیٹی کی طرف منسوب کرتے ہیں جبکہ علماء کمیٹی اس سے کامل طور پر بری ہے، اور کمیٹی نے پہلے ہی تجارتی انشورنس اور تعاونی انشورنس کے درمیان فرق کو واضح کر دیا ہے، لہذا نام بدلنے سے حقیقت نہیں بدلتی، اسی لئے علماء کمیٹی نے حقائق کو ظاہر کرنے اور عوام کو اس دھوکہ سے بچنے کے لئے یہ فتوی جاری کیا ہے۔<sup>①</sup>

اس فتوی میں علماء کمیٹی نے واضح طور پر تحریر کیا ہے کہ جس تعاون پر مبنی انشورنس کے جواز کا فتوی جاری کیا گیا تھا وہ ایسا تعاونی انشورنس نظام ہے جس میں اشتراک کرنے والا شخص کسی قسم کے عوض کا مطالبہ نہ کرے، اور یہی تعاون کی روح ہے، جبکہ تکافل میں اشتراک کرنے والا شخص جب تکافل کمپنی سے معاہدہ کرتا ہے تو اس میں یہ طے ہوتا ہے کہ اس کی طرف سے ادا کی جانے والی رقم کے بدلے میں کمپنی اس کے ہونے والے ممکنہ نقصان کی تلافی کرے گی۔

قارئین کرام! اس تمام بحث کے مطابعہ کے بعد آپ یقیناً سمجھ سکتے ہیں کہ کس طرح حقائق کو مسخ کر کے اور بھرپور دھوکہ دہی کے ساتھ مسلمان عوام کو حرام کی طرف مائل کیا جا رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ہدایت عطا فرمائے اور حق کو سمجھنے اور اس کی اطاعت کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

### انشورنس کا صحیح اسلامی متبادل

اللہ تعالیٰ کبھی بھی اپنے بندوں کے لئے تنگی نہیں چاہتا بلکہ آسانیاں فراہم کرتا ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{يُرِيْيُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ} [البقرہ: 185]

ترجمہ: ”اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ آسانی کرنا چاہتا ہے تنگی کرنا نہیں چاہتا“،

اسی وجہ سے ہم دیکھتے ہیں کہ وہ تجارتی معاملات جنہیں شریعت نے حرام قرار دیا ہے حلال تجارتی

معاملات کی نسبت بہت کم ہیں، اسی طرح لکھانے پینے کی اشیاء جنہیں حرام فردیا گیا ہے وہ حلال کردہ اشیاء سے بہت کم ہیں، پھر شریعت کا یہ قاعدہ ہے کہ اگر کسی چیز کو حرام کیا جاتا ہے تو اس کا تبادل بھی ضرور دیا جاتا ہے، جیسے اللہ تعالیٰ نے سود کو حرام کیا تو تجارت کو حلال کر دیا، شراب حرام کی تو اور بہت سے مشروبات پینے کے لئے مہیا کر دئے، زنا حرام کیا تو نکاح جائز کر دیا اور اس کی رغبت دلائی غرض یہ کہ ہر حرام کے بدله میں ایک تبادل ضرور دیا ہے۔

موجودہ معاشرتی حالات میں انشورنس یقیناً بہت اہمیت کا حامل ہے، کار و بار کے لئے نامناسب حالات کی وجہ سے ہونے والے خسارہ کے علاوہ بدمانی کی وجہ سے عام آدمی کو جونقصانات ہو رہے ہیں ان کی تلافی ہونی چاہئے کیونکہ شریعت میں پانچ چیزوں کی حفاظت پر خصوصی توجہ دی گئی ہے، دین، عقل، جان، مال اور عزت، اور حقیقی اسلامی حکومت ان چیزوں کے تحفظ کو پانافرض سمجھتی ہے، لیکن زوال کا شکار امت مسلمہ میں ایسی حکومت ایک خواب بن چکی ہے، اب ضرورت اس بات کی ہے کہ انفرادی طور پر ایسے نقصانات کی روک تھام اور تلافی کی کوشش کی جائے، انشورنس اسی کوشش کا ایک مظہر ہے لیکن مال و دولت کے حریص افراد کے ہاتھوں یہ نظام بھی مجبور و مظلوم افراد کی مدد کی جائے ایک تجارت بن کر رہ گیا، اسی طرح تکافل کا نظام بھی جواب دلائی طور پر خالصتاً تعاون پر مبنی تھاب تجارت میں داخل چکا ہے۔

گرشنہ چند صفات میں یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ انشورنس غیر شرعی معاملہ ہے تو شریعت مطہرہ میں یقیناً اس کا تبادل موجود ہوگا، ضرورت یہ ہے کہ اسے تلاش کیا جائے اور اسے قابل عمل بنایا جائے، انشورنس کا حقیقی تبادل جو تکافل اور انشورنس کی تمام ضروریات کو پورا کرتا ہے اور اس میں کوئی حرام معاملہ بھی نہیں ہے اور جس کی طرف سعودی عرب کی علماء کمیٹی نے بھی اشارہ کیا ہے وہ ہے ”وقف“۔

### وقف کی تعریف

امام ابن قدامة رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: ”هو تحبیس الأصل و تسبيل المنفعة“۔ یعنی اصل مال کو روک لینا اور اس کے منافع کو اللہ کے راستے میں خرچ کرنا۔

وقف کی اصل ہمیں نبی کریم ﷺ کی اس حدیث میں ملتی ہے جس میں آپ ﷺ نے عمر رضی اللہ عنہ کو

زین وقف کرنے کا مشورہ دیا تھا، اور اسی حدیث میں ہمیں وقف کے احکام و مسائل کا صحیح علم ہوتا ہے، حدیث یہ ہے کہ: ”عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو خبر سے حصہ میں کچھ زین میں تو عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس اس زین کے بارے میں مشورہ کے لئے گئے اور کہنے لگے: ”اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! مجھے خبر سے کچھ زین میں ہے اور اس سے بہتر مال مجھے آج تک نہیں ملا، تو آپ مجھے اس بارے میں کوئی مشورہ دیں، ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”اگر تم چاہو تو (یوں کرو کہ) اس کے اصل کو روک لو اور اس کے منافع کو اللہ تعالیٰ کے راستے میں صدقہ کر دو، تو عمر بن الخطاب نے یوں ہی کیا کہ اسے صدقہ کر دیا، اس شرط پر کہ نہ تو اسے بیچا جائے گا، نہ ہدیہ کیا جائے گا نہ وراشت میں تقسیم ہوگا اور اس زین کو فقراء مساکین قریبی رشتہ داروں، گردان آزاد کرنے میں، جہاد میں، مسافر اور مہمان کے لئے صدقہ کر دیا، اور یہ بھی کہ جو اس کی دلکشی بھال کرے گا اس کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنی ضرورت کے مطابق اس میں سے لیتا رہے لیکن اس سے زیادہ مال جمع کرنے کی کوشش نہ کرے۔“<sup>①</sup>

اس حدیث سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ:

- ❖ ایسی چیز وقف کی جائے گی جو ہمیشہ باقی رہے، جیسے زین وغیرہ، اسی وجہ سے بعض علماء کے نزدیک روپیہ کو وقف کرنا درست نہیں، لیکن راجح قول یہ ہے کہ روپیہ کو وقف کرنا درست ہے اس شرط پر کہ اس روپیہ سے ایسا کاروبار کیا جائے یا ایسی جگہ لگایا جائے جہاں سے اس کا منافع آتا رہے۔
- ❖ وقف کو بچنایا اپس لینا جائز نہیں کیونکہ وقف ایک طرح کا صدقہ ہے۔
- ❖ وقف کرنے والا اگر چاہے تو وقف کی جہتیں معین کر سکتا ہے یعنی وہ یہ کہہ سکتا ہے کہ اس کا منافع صرف مساکین کے لئے، یا صرف جہاد کے لئے ہے وغیرہ۔
- ❖ وقف کی دلکشی بھال کرنے والا اس میں سے اپنی اجرت لے سکتا ہے۔

ان تمام باتوں کو سامنے رکھتے ہوئے ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ وقف، انشورنس کا صحیح مقابل ہے، اور اگر تاریخ اسلامی پر نظر ڈالی جائے تو ہمیں بے شمار ایسے اوقاف نظر آئیں گے جو خصوصاً مصیبت زده افراد کے

<sup>①</sup> سنن ابن ماجہ: کتاب الصدقات، باب من وقف

ساتھ تعاون کے لئے بنائے گئے تھے۔  
انشورنس کے تبادل کے طور پر وقف کو استعمال کرنے کے لئے اس کا بنیادی ڈھانچہ کچھ یوں بنایا جاسکتا ہے کہ:

- ⇒ چند مخیر حضرات مل کر کچھ رقم وقف کریں۔
- ⇒ اس وقف شدہ رقم کو کسی حلal کار و بار میں لگادیا جائے اور اس کا منافع جمع کیا جاتا رہے۔
- ⇒ اس وقف کے منافع کو چند مخصوص مصائب کے لئے خاص کر دیا جائے، مثلاً اس طرح کہ یہ وقف صرف ان افراد کے لئے ہے جن کی گاڑی کو حادثہ پیش آجائے، یا ان افراد کے لئے جو کینسر میں مبتلا ہوں اور علاج کی طاقت نہ رکھتے ہوں، یا ان افراد کے لئے جو یوروزگار ہوں اور مالی مشکلات کا شکار ہوں، یا بیواؤں کے لئے، یا قریموں کے لئے، غرض یہ کہ کسی بھی مصیبت یا مصائب اور حالات کے شکار افراد کو خاص کیا جاسکتا ہے۔
- ⇒ وقف میں رقم دینے والے مخیر حضرات میں سے اگر کوئی اس مصیبت کا شکار ہوتا ہے تو اس کے لئے بھی وقف سے حصہ نکالا جائے گا۔
- ⇒ وقف کی دیکھ بھال کرنے والے افراد یا کمپنی کو اس وقف کی دیکھ بھال کی اجرت یا خرچ چاہی وقف کے منافع سے ادا کیا جائے گا۔
- ⇒ وقف میں حصہ ڈالنے والے مخیر حضرات میں سے کوئی بھی وقف کی اصل رقم اور نہ ہی اس کے منافع کا مطالبہ کرے گا، کیونکہ یہ وقف خالصتاً اللہ تعالیٰ کی رضا کے حصول اور مستحقین کی امداد کے لئے قائم کیا جائے گا۔

یہ صرف ایک ابتدائی خاکہ ہے جسے عملی تصویر پہنانے میں یقیناً بہت محنت درکار ہے لیکن اگر اس طرح کہ چند اوقاف بنائے جائیں اور انہیں چند مخصوص مصائب میں گرفتار افراد کے تعاون کے لئے خاص کر دیا جائے تو اس کا معاشرہ پر بہت اچھا اثر پڑے گا، اس وقف کی رقم کو کار و بار میں لگانے سے نئی ملازمتیں میں گی، اور اس کے منافع سے کئی مستحقین کے ساتھ تعاون بھی ہوگا اور چونکہ یہ ایک اجتماعی عمل ہوگا جو کہ باقاعدہ منصوبہ بندی کے ساتھ کیا جائے گا اسی لئے اس کے نتائج بھی بہت بہتر اور دور رہ نکلیں گے۔

حقیقت یہ ہے کہ عالم اسلام میں آج بھی ایسے اوقاف موجود ہیں جن کی جہتیں معین ہیں، کوئی وقف خالصتاً بیواوں کے لئے ہے، کوئی یتیموں کے لئے ہے، کوئی وقف قرض لینے والوں کے لئے خاص ہے اور انہیں بغیر سود کے قرض مہیا کرتا ہے، کسی وقف کے تحت ایک ہسپتال ہے جس میں مریضوں کا مفت علاج کیا جاتا ہے، ایک بہترین وقف کی زندہ مثال وقف الملک عبدالعزیز ہے جو کہ ایک (72) بہتر منزلہ عمارت ہے اور بیت اللہ کے بالکل سامنے ہے یہ ایک ہوٹل ہے جس کا نام ابراچ زمز (زمزم ٹاور) ہے اس کی ساری آمدی کو مسجد الحرام کے اخراجات کے لئے وقف کیا گیا ہے۔

اگر ان اوقاف کی جہتوں میں کچھ توسعہ کر لی جائے اور ان میں وہ چیزیں بھی شامل کر دی جائیں جن کا انشورنس کرایا جاتا ہے تو یہ یقیناً سودی انشورنس اور تکافل کے نظام سے ایک بہت بہتر نظام اور بالاتفاق جائز معاملہ ہوگا۔ دشواری صرف اس بات کی ہے کہ تعاون میں بھی تجارت ڈھونڈنے اور دین سے دنیا حاصل کرنے والے افراد کو یقیناً یہ کاوش پسند نہیں آئے گی اور وہ اسے پیسوں کا ضیاع اور کاروباری گھاٹا تسلیم کریں گے۔

دنیا کی نظر میں یقیناً صدقہ کرنے والے کو اس کے صدقہ میں سے کچھ بھی حاصل نہیں ہوتا، لیکن ”دنیا فانی ہے“ کے فلسفہ پر یقین رکھنے والے اور آخری زندگی پر ایمان لانے والے کا عقیدہ یہ ہے کہ ہمیں حاصل ہی وہ ہوتا ہے جو ہم اللہ کے راستے میں خرچ کرتے ہیں، نبی کریم ﷺ کا فرمان ہے: جب آدم کا بیٹا مرتا ہے تو اس کے سارے اعمال منقطع ہو جاتے ہیں، سوائے تین اعمال کے، صدقہ جاریہ، ایسا علم جو نقش پہنچائے، وہ نیک اولاد جو اس کے لئے دعا کرے۔<sup>①</sup>

وقف صدقہ جاریہ کی بہترین عملی تصویر ہے، وقف کرنے والے یا وقف میں حصہ ڈالنے والے جب تک زندہ ہیں وہ کسی حادثہ کا شکار ہونے کی صورت میں اپنے وقف سے مستفید ہو سکتے ہیں، اور ان کی زندگی میں اور وفات کے بعد بھی یہ وقف ان کے لئے اجر و ثواب کا باعث بنا رہے گا۔

والله أعلم و صلى الله على نبينا محمد و على آله و صحبه أجمعين

<sup>①</sup> جامع ترمذی: کتاب الاحکام، باب فی الوقف۔ امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن صحیح کہا ہے

# البيان



ایڈورڈ ائرنگ

## اِیدورڈ ائرنگ کے شرعی اصول و ضوابط

خالد حسین گورا یہ ①

تجارت و کاروبار انسانی معاش کی ترقی اور اس کی بقا کا اہم ترین جزو ہے۔ مرور زمانہ کے ساتھ انسان کی طرف سے اختیار کردہ طرز کاروبار میں بھی اختلاف رہا ہے۔ جیسے جیسے آبادیاں اور ضروریات بڑھتی گئیں طریقہ ہائے تجارت بھی بدلتے رہے مختلف ادوار میں کاروبار کو قائم کرنے اس کو ترقی دینے اور لوگوں کی اس تک رسائی آسان بنانے کیلئے ہر دور میں مختلف طریقہ استعمال کئے گئے ہیں۔ سابقہ ادوار میں چونکہ زندگی محدود ہوا کرتی تھی، اس لئے کاروبار کی تشویش کا پیشہ کم اہمیت تھا لیکن گذشتہ دوڑھائی صدیوں سے جب دنیا اتنی پھیل گئی اور ہر ایک کو دوسرے تک رسائی بھی آسان ہو گئی تو یہن الاقوامی تجارت نے زور پکڑا جس کا تقاضا یہ تھا کہ دوسرے علاقوں کے بینے والے لوگوں کو اپنی پروڈکٹس سے آگاہ کیا جائے۔ اس

① مدیر شعبہ تحقیق و تصنیف المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

آگاہی کیلئے ایڈورٹائزنگ کے شعبہ کو بے انہاہ ترقی ملی اور دیکھتے ہی دیکھتے یہ ایک بڑا منافع بخش کاروبار بن گیا۔ اور دین اسلام چونکہ ہر دور ہر زمانے اور ہر قوم کیلئے ہے، لہذا یہ ممکن نہیں تھا کہ شریعت اسلامیہ کے سہرے اصول اس نوعیت کے کاروبار سے پہلو ٹھی اخیارت کرتے۔ زیر بحث تحریر میں ایڈورٹائزنگ اور تشویہ کا شرعی حوالے سے جائزہ لیا جائے گا اور اس ضمن میں شریعت کے زریں اصول بیان کئے جائیں گے۔ و باللہ التوفیق

### ایڈورٹائزنگ کا مفہوم

ایڈورٹائزنگ کیلئے بالعموم ”تشہیر“ کا لفظ استعمال کیا جاتا ہے۔ لیکن اگر اس لفظ کی باریکی کو دیکھا جائے تو یہ لفظ تشویہ سے بڑھ کر وسیع مفہوم میں استعمال ہوتا ہے۔ جس میں مصنوعات کی تشویہ کرنا، فروخت میں اضافہ کرنا، برانڈ سے متعلق لوگوں کے اذہان میں ثابت رائے کو فرغ دینا، صارفین کے جذبات کا فائدہ اٹھا کر برانڈ خریدنے پر آمادہ کرنا اور اس سے متعلق دیگر لوازمات شامل ہیں۔

### ایڈورٹائزنگ کی اقسام

جدید ایڈورٹائزنگ بنیادی طور پر دو پہلووں پر قائم ہے

❶ **تھیم:** نت نئے آئینہ یا ز کے ذریعے اشتہارات کی تیاری، میڈیا کے ذریعے ان کا پھیلاو، ان کے ذریعے عوام الناس کے ذہنوں پر مخصوص اثرات مرتب کرنا اور اس طرح اپنے برانڈ کی سیل میں اضافہ کرنا تھیم کہلاتا ہے۔<sup>①</sup>

❷ **اسکیم:** اس سے مراد پروڈیکٹ کی فروخت بڑھانے کیلئے کمپنیاں مختلف اسکیمیں متعارف کرتی ہیں جیسا کہ ایک خریدنے پر ایک فری (BUY ONE GET ONE FREE)، یا پھر ایک معینہ

مقدار تک خریدنے پر کوئی خاص تحفہ دینے کا وعدہ، بکٹ یا پتی کا پیک خریدنے پر ایک کپ فری، اور اسی طرز کی مختلف اسکیمیں شامل ہیں۔

### ایڈورٹائزرنگ کے ذرائع پر

#### گزشتہ ادوار میں ایڈورٹائزرنگ کے ذرائع:

❶ منادی کرنا: تدبیم دور میں یہ طریقہ راجح تھا کہ کسی نے اپنی پروڈکٹ کو بیچنا ہوتا تو وہ بازار میں اس کا اعلان کرتا۔ بادشاہوں اور امراء کا بھی یہی طرز و طریقہ ہوتا کہ کوئی اہم پیغام عام الناس کو دینا ہوتا تو منادی کرنے والے کو بھیجتے وہ بازار میں چکر لگاتا جب لوگ اس کے گرد جمع ہو جاتے تو بادشاہ کا پیغام پہنچا دیتا۔ بازاروں کے ساتھ دیگر پبلک مقامات اور خاص تہواروں پر منادی کرنے کا طریقہ بھی عام ہوتا تھا۔

❷ دلال: زمانہ قدیم میں دلال متعین ہوتے تھے جو بازاروں میں سامان کی ترویج اور اس کی فروخت کیلئے آوازیں لگاتے اور گاکوں کو گھیر کر لاتے تھے۔

❸ ملٹ سازی اور چیز کو خوبصورت کر کے خریدار کے سامنے پیش کرنا: تاکہ گاک چیز خریدنے میں دلچسپی لے۔ زمانہ قدیم کی اس صورت کو بھی ایڈورٹائزرنگ کی ایک ابتدائی صورت شمار کیا جاتا ہے۔ موجودہ دور میں ایڈورٹائزرنگ کے ذرائع

سابقہ دور میں راجح طریقہ ہائے ترویج بضائع کے ساتھ موجودہ دور میں ایڈورٹائزرنگ کا بنیادی ذریعہ میڈیا ہے۔ جس کی درج ذیل اقسام ہیں۔

❹ الیکٹرانک میڈیا: جس میں ٹیلی ویژن، ریڈیو، سینما وغیرہ شامل ہیں۔

❺ سوشن میڈیا: ایٹرنسنیٹ اور اس پر قائم سوشل ویب سائٹس وغیرہ

❻ پرنٹ میڈیا: رسائل و جرائد و مجلات وغیرہ

❼ آوٹ ڈور میڈیا: جس میں مرکزی شاہراہوں اور پبلک مقامات پر لگائے جانے والے سائن بورڈز، فلیکس، ہورڈنگز، بل بورڈز اور نیون سائنز شامل ہیں۔

گزشتہ چند دہائیوں سے مُؤخر الذکر دونوں صورتوں نے ایڈورٹائزنگ کے شعبے میں بے پناہ ترقی کی ہے جس کی بنیادی وجہ ان کے ریٹ کی کمی ہے۔ لیکن یہ دونوں صورتیں اول الذکر صورتوں سے اثرات کے حساب سے نسبتاً کم ہیں۔

### ایڈورٹائزنگ (کاروبار کی تشهیر) کا شرعی حکم

ایڈورٹائزنگ کاروبار کی ترویج کا ایک اہم ترین حصہ ہے، اور عصر حاضر میں یہ شعبہ ایک منافع بخش کاروبار کی صورت اختیار کر چکا ہے، اس کا تعلق چونکہ تجارت اور معاملات سے ہے اس لئے نویعت کے اعتبار سے اس کے مسائل بیع و شراء (خرید و فروخت) کے ضمن میں آتے ہیں۔ معاملات کے ضمن میں آنے سے اس کا بنیادی طور پر حکم جواز اور مباح کا ہے جب تک کہ کسی خاص دلیل کی رو سے اس کی حرمت واضح نہ ہو جائے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{وَقَدْ فَضَلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ} [الأنعام: 119]

”حالانکہ جو چیزیں اس نے تمہارے لئے حرام ٹھہرا دی ہیں وہ ایک ایک کر کے بیان کر دی ہیں۔“

نیز فرمایا:

{فُلْ مَنْ حَرَّمَ زِيَّةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعَبَادِهِ وَالظَّيْبَاتِ مِنِ الرِّزْقِ} [الأعراف: 32]

ترجمہ: ”آپ ان سے پوچھئے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے جو زینت اور کھانے کی پاکیزہ چیزیں پیدا کی ہیں انہیں کس نے حرام کر دیا؟“۔

اور شریعت کا بنیادی اصول ہے کہ ”الأصل في الأشياء الإباحة“ چیزوں میں اصل جواز ہے۔

ایک قاعدہ ہے کہ: ”الأصل في المعاملات الإباحة ولا تحرير إلا بنص“۔ معاملات میں اصل اباحت اور جواز ہے، اور حرمت کیلئے نص (دلیل) کی ضرورت ہے۔

کاروباری تشهیر کا معاملہ بھی ایسا ہے کہ اسلام کو اس پر کوئی اعتراض نہیں، شریعت کے مجموعی دلائل چند ضوابط و قواعد، حدود و قیود کے تحت اس معاملے کو جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن اگر یہ معاملہ اپنی شرعی حدود و قیود سے نکل جائے تو وہ شرعی رو سے ناجائز ہو جاتا ہے۔

ذیل میں ان دلائل کا تذکرہ کیا جاتا ہے جن سے کاروباری تشبیہ کا جواز ثابت ہوتا ہے۔

### قرآن کریم سے دلائل

فرمان باری تعالیٰ ہے: {وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَامَ الرِّبَابَ} [البقرة: 275]

”الله تعالیٰ نے بیع کو حلال کیا ہے اور سود کو حرام“۔

علامہ قرطبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”مذکورہ آیت اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ بیع عمومی طور پر جائز اور مباح ہے اس پر اور اس کی

دیگر صورتوں اور تفصیلات پر حرمت کا حکم لگانے کیلئے دلیل کی ضرورت ہے“<sup>①</sup>

حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”یہ آیت بیع کے جواز کی بنیادی دلیل ہے، اہل علم کی مذکورہ آیت کی بابت متعدد آراء ہیں جن میں

سب سے صحیح تر رائے یہ ہے کہ یہ آیت عام ہے جس میں چند تخصیصات بھی داخل ہوتی ہیں، اس

آیت میں ”بیع“ کا لفظ عام ہے، جس میں ہر قسم کی بیع شامل ہے، لیکن شریعت مطہرہ نے چند

بیوع کو حرام قرار دیا ہے اور ان سے منع کیا ہے۔ لہذا یہ آیت عمومی طور پر ہر معاملے کی اباحت اور

جواز پر دلالت کرتی ہے اور جس مسئلہ میں منع کی دلیل آگئی وہ صورت اس سے خاص ہو جائے

گی“<sup>②</sup>۔

کاروباری تشبیہ پر جب نظر ڈالیں تو اس کی صورت بھی بیع سے قدرے مختلف نہیں بلکہ عصر حاضر میں تو یہ ایک بہت بڑا منافع بخش کاروبار ہے۔

سنن نبویہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی کاروباری تشبیہ کے اخلاقی ضابطے میں رہتے ہوئے جواز کے دلائل ملتے ہیں۔

### سنن نبویہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دلائل

❖ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: ”نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم غلے کی ایک ڈھیری کے پاس سے

① الجامع لأحكام القرآن 306 / 2 ② فتح الباری شرح حجۃ البخاری 357

گزرے تو اپنا ہاتھ اس میں داخل کیا، آپ نے اس میں نبی موسیٰ کی توفیر میا: اے غلہ کے مالک یہ کیا ہے؟ غلہ فروخت کرنے والے نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ بارش کی وجہ سے گیلا ہو گیا ہے۔ آپ نے فرمایا تم نے اس بھیگے ہوئے مال کو اوپر کیوں نہیں رکھ دیا تاکہ لوگ دیکھ سکیں، پھر فرمایا جس نے دھوکہ کیا وہ ہم سے نہیں۔ ①

مذکورہ بالا روایت سے دو چیزیں واضح ہوئیں:

اول: پروڈکٹ کو لوگوں کے سامنے پیش کرنے کا جواز۔

دوم: چیز کو پیش کرتے وقت دھوکہ اور فریب سے کام لینے کی ممانعت۔

لہذا ایڈو رائزنگ کے وقت اگر کوئی شخص پروڈکٹ میں مکروہی یا کمی پائے تو اسے نمایاں کر کے بیان کر دے۔ امام ترمذی رحمہ اللہ مندرجہ بالا روایت نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں: ”یہ حدیث حسن صحیح ہے اہل علم کا اس عمل ہے ان کے نزدیک خرید و فروخت میں دھوکہ فریب حرام ہے۔“

❖ دحیہ کلبی رضی اللہ عنہ قحط سالی اور گرانی کے وقت ایک دفعہ شام سے لوگوں کی ضروریات کی چیزیں جو آٹا غیرہ لیکر وارد ہوئے، تو انہوں نے اجرا نیت نامی جگہ پر پڑا اور ڈالا اور پھر طبل بجانا شروع کر دیا تاکہ لوگوں کو ان کی آمد کا علم ہو جائے، چنانچہ لوگ مساوئے گیارہ یا بارہ افراد کے ان کے طبل کی آواز سن کر اس طرف نکل کھڑے ہوئے، دحیہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ وہ لوگ اس وقت جمعہ کی نماز میں تھے طبل کی آواز سن کر نکل کھڑے ہوئے۔ ②

مجاہد اور مقاتل کا بیان ہے کہ: ”آپ ﷺ خطبہ جمعہ دے رہے تھے کہ دحیہ کلبی سامان تجارت لیکر مدینہ میں آن وارد ہوئے، اس پر ان کے اہل خانہ نے دف بجانا شروع کر دیا جس کی آواز سن کر لوگ جمعہ کا خطبہ چھوڑ کر ان کی طرف روانہ ہو گئے۔“ ③

① صحیح مسلم: کتاب الایمان، باب من غش فلیس من۔

② الجامع لأحكام القرآن للقرطبي 352 / 9

③ الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، 353 / 9 التحرير والتفسير لإبن عاشور 228 / 11

اور ایک روایت میں ہے کہ: ”ایک شخص مسجد میں داخل ہوا اور کہنے لگا کہ دحیہ کبھی سامان تجارت لیکر آئے ہیں، دحیہ کے گھروالوں کا یہ معمول ہوا کرتا تھا کہ جب وہ تشریف لاتے تو وہ دف بجا کر ان کا استقبال کرتے، یہ سن کر لوگ نکل پڑتے۔<sup>①</sup>

مذکورہ بالا مختلف روایات سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ زمانہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں لوگ تجارتی مال کی آمد کا اعلان اور تشویہ مختلف طریقوں سے کیا کرتے تھے تاکہ لوگ جمع ہو کر اپنی ضرورت کی چیز خرید لیں، ان ذرائع میں طبل یادف کا بجا یا جانا وغیرہ شامل تھا۔ یہ طریقہ زمانہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں تجارتی اعلانات اور پروڈکٹ کی فروخت کیلئے استعمال ہوتے تھے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں شرعی قباحت نہ پاتے ہوئے لوگوں کو اس سے منع نہیں کیا جو اس بات کی دلیل ہے کہ اپنی پروڈکٹ کی تشویہ شرعی حدود و قیود میں کی جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

❖ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم جمعین بھی اپنا تجارتی سامان بیچنے کیلئے اسے بازاروں میں سجائتے، لوگوں کو اس کے خریدنے پر راغب کرنے کیلئے خود یا اپنے ملازموں اور غلاموں سے آوازیں لگواتے، لہذا ان کا اپنے مال کو یوں پیش کرنا اور اس پر منادی کرنا اس کی تشویہ کی ابتدائی صورت تھی جسے ہم ایڈورٹائزنگ کی ابتدائی شکل سمجھ سکتے ہیں۔ اور چونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا انکار نہیں کیا یہ اس امر کے جواز کی بڑی قوی دلیل ہے۔

**عقلی دلیل:** شریعت اسلامیہ کا سنبھری اصول ہے کہ وہ مشقت، تکلیف و تنگی کے ازالے کیلئے آئی ہے جیسا کہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

[وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مُنْ حَرَجٍ؛ [الحج: 78]

”اور اس نے دین میں تم پر کوئی تنگی نہیں رکھی۔“

دورِ حاضر میں ایڈورٹائزنگ ایک بنیادی ضرورت بن چکی ہے مختلف قسم کی کمپنیوں کا وجود میں آنا، انواع و اقسام کی پروڈکٹس میں آئے روز اضافہ ہونا اس امر کا مقاضی ہے کہ ان پروڈکٹس سے صارفین کو

مطلع کیا جائے۔ لہذا ان کمپنیوں کیلئے ضروری ہو چکا ہے کہ وہ اپنی پروڈکٹس کی خصوصیات کے بارے میں لوگوں کو مطلع کریں اور اگر تاجر جوں کو اس عمل سے روک دیا گیا تو وہ لوگ تنقی اور تکلیف میں بیٹلا ہوں گے، ان کی برانڈ زکار خانوں اور گوداموں میں گل سڑ رجاء ہیں گی جس سے انہیں بھاری نقصان اٹھانا پڑے گا۔ جو کہ شرعی مقاصد کے خلاف ہے۔ اس سے یہ بات مت رشح ہوتی ہے کہ کاروبار کی تشویہ ایک جائز عمل ہے لیکن اس کیلئے ضروری ہے کہ جن ذرائع سے اس ایڈ و ریٹنگ کو نشر کیا جاتا ہے وہ شریعت مطہرہ کے اصولوں اور ضابطوں کے عین مطابق ہوں اور اس کے معیار پر پورے اتریں۔ ان ضابطوں میں چند اہم ترین کا تذکرہ ہم آئندہ سطور میں کرتے ہیں۔

### ایڈ و ریٹنگ کے شرعی اصول اور ضابطے

سابقہ بحث سے واضح ہوا کہ شریعت مطہرہ میں کاروبار کی تشویہ کرنا اپنی پراڈکٹ اور برانڈ سے متعلق لوگوں کو آگاہی دینا اور گاہوں کو اس کی خصوصیات سے آگاہ کرنا جائز اور م مشروع ہے لیکن اس شرط کے ساتھ کہ اس کیلئے اختیار کیا جانے والا طریقہ اور ذریعہ بھی جائز اور ممشروع ہونا چاہئے۔ شرع مطہر میں چند ایسے ضابطے اور اصول متعین کئے گئے ہیں جن کا تجیال کرنے سے ایک مسلمان تاجر ایڈ و ریٹنگ کے معاملات میں غیرشرعی چیزوں سے بچ سکتا ہے۔

### پہلا ضابطہ سچائی اختیار کرنا اور رجھوٹ اور مبالغہ آرائی سے پر ہیز کرنا

شریعت اسلامیہ کا ایک مسلمان سے تقاضا ہے کہ وہ اپنے تمام معاملات، اقوال و افعال میں سچائی اختیار کرے۔ دیگر معاملات کی طرح تجارتی معاملات میں اس پر بالخصوص توجہ دلائی گئی اور سچائی پر اجر عظیم کی نوید بھی سنائی گئی چنانچہ ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ”سچا اور امانت دار تاجر قیامت کے دن ان بیاء، صدقین اور شہداء کے ساتھ ہوگا“ ①

① سنن ترمذی: کتاب البیوع، باب ماجاء فی التجار، امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو حسن قرار دیا ہے، لیکن شیخ البانی رحمہ اللہ اس روایت کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔ الغرض مفہوماً یہ روایت صحیح ہے جس کی تائید شریعت کے دیگر بنیاد لائل سے ہوتی ہے

تاجر کو بھارت میں بھی اور اس طرح اپنے مال کی ایڈورٹائزنگ میں بھی سچائی اختیار کرنی چاہئے۔ امام علی بن عبید بن رفاعة اپنے والد اور وہ ان کے دادا سے نقل کرتے ہیں کہ: ”وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عیدگاہ کی طرف نکلے تو دیکھا کہ لوگ خرید و فروخت کر رہے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تے تاجر ون کی جماعت! وہ سب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف متوجہ ہوئے اپنی گرد نیں اٹھالیں اور آپ کی طرف دیکھنے لگے۔ آپ نے فرمایا: ”تاجر قیامت کے دن نافرمان اٹھائے جائیں گے البتہ جو اللہ سے ڈرے نیکی کرے اور سچ بولے“۔<sup>①</sup>

سیدنا حکیم بن حزام رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”بیچنے والے اور خریدنے والے کو اختیار ہے (بیع فتح کرنے کا) جب تک کہ دونوں جدانہ ہوں (البیغان بالحیار مالم یتَفَرَّقُ فَأَوْقَلَ حَتَّىٰ يَتَنَقَّرُ فَا) کہا اگر دونوں بیع بولیں اور صاف صاف بیان کریں تو ان دونوں کی بیع میں برکت ہوگی اور اگر دونوں نے چھپا اور جھوٹ بولتا تو ان دونوں کی بیع کی برکت ختم کر دی جائے گی“۔<sup>②</sup> سچائی ایک ایسی صفت ہے جس سے رزق میں برکت اور بڑھوٹی ملتی ہے۔ امام غزالی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”جو انسان اپنا مال لوگوں کے سامنے پیش کرتا ہے اس کیلئے ضروری ہے کہ وہ فروخت کی جانے والی چیز کے تمام عیوب خفیہ اور ظاہری گاہک کے سامنے بیان کر دے، کوئی چیز چھپائے نہیں اور اگر چھپایا تو وہ ظالم، خائن اور دھوکے بازٹھرے گا۔ ملاوٹ، خیانت اور دھوکہ دہی حرام عمل ہے۔ ایسا کرنے والا فرد معاملے میں خیرخواہی سے کنارہ کشی اختیار کر رہا ہے۔ اور نصیحت و خیرخواہی ایک ضروری اور لازم امر ہے۔ اس کی واضح دلیل نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان ہے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ وسلم نے فرماتے ہیں کہ: ”ایک مرتبہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایک ڈھیر کے پاس سے گزرے اور اپنا ہاتھ اس ڈھیر میں داخل کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی انگلیوں کو کچھ تری محسوس ہوئی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تے غلے کے مالک یہ تری کیسی ہے؟ یعنی ڈھیر کے اندر یہ تری

<sup>①</sup> سنن ترمذی: کتاب البيوع، باب ماجاء في التجار، امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو حسن صحیح قرار دیا ہے۔  
سنن ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب التوقی فی التجارة. شیخ البانی رحمہ اللہ اس روایت کو صحیح قرار دیا ہے۔

<sup>②</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب إذا بین البيعان ولم يكتما و نصحا. صحیح مسلم: کتاب البيوع، باب الصدق فی البيع والبيان.

کہاں سے پہنچ اور تم نے غلہ کو ترکیوں کیا؟ اس نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس تک باڑ کا پانی پہنچ گیا تھا (جس کی وجہ سے غلہ کا پچھہ حصہ تر ہو گیا ہے میں نے قصد اترنہیں کیا) آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تو پھر تم نے غلہ کو اپر کی جانب کیوں نہیں رکھتا تاکہ لوگ اس کو دیکھ لیتے اور کسی فریب میں بتلانہ ہوتے یاد رکھو جو شخص فریب دے وہ مجھ سے نہیں (یعنی میرے طریقہ پر نہیں ہے)۔<sup>①</sup>

جہاں عیوب کو چھپانے سے شریعت نے منع فرمایا وہاں اپنے مسلمان بھائی سے خیرخواہی کرنے، نصیحت کرنے اور اچھا مشورہ دینے کا بھی حکم دیا۔ جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس بات پر بیعت کی کہ پابندی کے ساتھ نماز پڑھوں گا زکوٰۃ ادا کروں گا اور ہر مسلمان کے حق میں خیرخواہی کروں گا۔“<sup>②</sup>

اس کے بعد سیدنا جریر بن عوف کا طرز عمل یہ ہوا کرتا تھا کہ وہ اپنی چیز کی کمزوریاں کھول کر رکھ دیتے، پھر کہتے کہ اگر لینی ہے تو لے لو ورنہ چھوڑ دو، ان سے کہا گیا کہ اگر تم نے اس طرح کیا تو تمہاری چیز فروخت ہی نہیں ہوگی! فرمانے لگے ”إنما يأْتُكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ“ ”هم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ہر مسلمان کے حق میں خیرخواہی کرنے کی بیعت کی ہے۔“<sup>③</sup>

بات یہیں ختم نہیں ہوتی بلکہ شریعت اسلامیہ نے تو یہاں تک تعلیم دی کہ اگر فروخت کنندہ اور خریدار کے علاوہ کوئی تیسرا شخص بھی اس عیب کو دیکھ لے تو اس پر بھی ضروری ہے کہ لوگوں کو اس سے آگاہ کرے۔ یزید ابن ابی مالک فرماتے ہیں کہ: ”همیں ابو سباع نے بیان کیا کہ میں نے واٹلہ بن اسقع کے گھر سے ایک اونٹی خریدی، جب میں خرید کر جانے لگا تو دیکھا کہ واٹلہ رضی اللہ عنہ اپنا کپڑا گھستہ ہوئے آرہے ہیں آتے ہی کہنے لگے: اے عبد اللہ! کیا تم نے اونٹی خریدی ہے؟ میں نے کہا ہاں، کہنے لگے کیا اس بیچنے والے نے اس میں جو عیب ہے تمہیں بتایا ہے؟ میں نے کہا اس میں کون سا عیب ہے؟ کہنے لگے کہ ہاں موٹی تازی ہے صحت مند ہے! پھر فرمایا کیا تم اس پر سفر کرنے کا ارادہ رکھتے ہو یا ذبح کرنے کیلئے لی ہے؟ میں نے کہا کہ: نہیں بلکہ میں نے حج کے ارادے سے لی ہے کہ اس پر سوار ہو کر حج کیلئے جاؤں گا، کہنے لگے:

<sup>①</sup> صحیح مسلم: کتاب الإیمان، باب من غشن فلیس منا

<sup>②</sup> صحیح مسلم: کتاب الإیمان، باب بیان أن الدین النصیحة <sup>③</sup> إحياء علو الدين للغزالی: 69/2

اس اونٹی کی ایڑی میں نسبت ہے، کہتے ہیں: یہ بات سن کروہ فروخت کرنے والا کہنے لگا: اللہ تھماری اصلاح کرے تم تو میرا سودا خراب کر رہے ہو۔ اس پرواٹلہ رضی اللہ عنہ کہنے لگے: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ:

"لا يحل لأحد بيع شيئاً إلا يبين ما فيه ولا يحل لمَن يعلم ذلك إلا يبينه" ①

"وَكُسْكَيْلَيْنَ يَهْ حَلَالَ نَهْيِنَ كَمْ جَبْ وَهْ چِيزْ يَبْحَجِيْ، اسْ مِنْ مُوْجُودِ عِيبْ وَأَخْيَرْ طُورْ پَرْ بِيَانْ نَهْ كَرْدَيْ، اوْرْ اسْ خَصْنَعْ كَسْكَيْلَيْنَ بَهْ جَازْ نَهْيِنَ كَمْ جَوَاسْ عِيبْ كَوْ جَانْتَاهُوْدَه اَسَےْ بِيَانْ نَهْ كَرْيَ۔"

فقہاء نے بھی اس مسئلے پر تفصیلی بحث کی ہے کہ اگر کوئی باعث کسی شخص کو بغیر عیب کی نشاندہی کے اپنی چیز فروخت کر دیتا ہے، اور خریدار کو اس عیب کا بعد میں علم ہوتا ہے تو یہ بیع تو سچ ہو گی لیکن خریدار کو اختیار ہے وہ چاہے تو وہ چیز اس عیب کے ساتھ بخوبی قبول کرے یا پھر تا جرکو دو بارہ واپس لوٹا دے اور بیع فتح کر کے اپنی قیمت واپس لے لے۔ اس ضمن میں سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے: "ایک شخص نے غلام خریدا اسے کام میں لگایا پھر اس میں عیب دیکھا تو واپس کر دیا، اس پر فروخت کنندہ کہنے لگا کہ "اس نے میرے غلام کو کام میں لگا کر فائدہ اٹھایا ہے اس کی اجرت؟" اس پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "الغله بالضمان" کہ نفع و فائدہ ضمانت کے ساتھ مر بوط ہے (جو ضامن کو ملے گا)۔ ②

مندرجہ بالا دلائل سے نمایاں ہوا کہ ایڈورٹائزنگ کرنے والے کے لئے بھی ضروری ہے کہ وہ سچائی کا دامن نہ چھوڑے کہ کہیں ان معاملات میں نہ پڑ جائے جن سے شریعت اسلامیہ نے منع فرمایا ہے، مگر الیہ یہ ہے کہ آج کے دور میں ایڈورٹائزنگ میں محض سچ کو چھپایا یا غلط بیانی سے کام نہیں لیا جاتا بلکہ اس سے بڑھ کر مبالغہ آرائی کی انتہا کر دی جاتی ہے۔ ایک شیپھو بیچنے والی کمپنی شیپھو کی اتنی توصیفات بیان کرتی ہے کہ جیسے اس میں ہر مرض کا علاج ہے لیکن استعمال کے بعد اس کے کوئی خاطر خواہ نتائج نہیں نکلتے بلکہ الا

① مسنند امام احمد: حدیث واثلة بن الأسعق من الشاميين رضی اللہ عنہ۔ امام حاکم فرماتے ہیں یہ حدیث سند کے اعتبار سے صحیح ہے۔ ② سنن ترمذی: کتاب البيوع، باب فی من اشتري عبدا فاستعمله ثم وجد به عيما، امام ترمذی فرماتے ہیں یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ امام البانی نے اس روایت کو حسن کہا ہے۔

نقضات اور منفی پہلو بھی سامنے آتے ہیں۔ جس سے خریدار کے جذبات مجموع ہوتے ہیں، بداعتمندی کا سلسلہ چل لکتا ہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ بھروسے کی فضانا پید ہو جاتی ہے، جو کہ کاروبار کی ترقی، برکت اور کامیابی کیلئے انتہائی ضروری ہے۔ اکثر اوقات ایسے مناظر دیکھنے کو ملتے ہیں کہ ایک شخص اپنی جمع پوچھی لگا کر چیز خریدتا ہے لیکن پھر بھی وہ کوس ہی رہا ہوتا ہے کہ میرے ساتھ فراڈ ہو گیا، میں لٹ گیا لیکن کیا کیا جائے یہاں آوے کا آواہی بگڑا ہوا ہے!

۔ شکوہ کریں تو کس سے شکایت کریں تو کیا۔-----

۔ حرف دروغ، غالب شهر خدا ہوا  
شہروں میں ذکر حرف صداقت کریں تو کیا

### ♦ دوسرا اباظہ حرام کردہ چیزوں کی ایڈورٹائزنگ نہ کی جائے {

اس میں ایڈورٹائزنگ کمپنیاں اور متعلقہ تمام ادارے اس کی پاسداری کریں حرام چیز کا نہ ایڈ تیار کیا جائے، نہ اس کی تشهیر کے لئے جگہ دی جائے اور نہ ہی اسے نشر کیا جائے، جس چیز کا استعمال گناہ ہے یقیناً اس کی ترغیب دینا بھی گناہ ہے اور اگر ایسا ہوا تو تمام لوگ جرم میں برابر کے شریک ہوں گے۔

فرمان باری تعالیٰ ہے:

وَتَعَاوُنُوا عَلَى الْإِيمَانِ وَالثَّقَوْيَ وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ {[المائدۃ: 2]

”بیکنی اور پرہیز گاری میں ایک دوسرے کی امداد کرتے رہو اور گناہ خلم زیادتی میں مدد نہ کرو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، بیشک اللہ تعالیٰ سخت سزا دینے والا ہے“۔  
آپ ﷺ کا ارشاد ہے کہ: ”بیشک اللہ تعالیٰ جب کسی قوم پر کسی چیز کا کھانا حرام کر دیتے ہیں تو اس کی قیمت سے فائدہ اٹھانا بھی حرام فرمادیتے ہیں“۔ ①

① سننDarقطني:كتابالبيوع،إناللهتعاليإذاحرمشيئاً حرم ثمته.

عصر حاضر میں حرام شدہ چیزوں کی ایڈورٹائزمنٹ کی چند صورتیں:

- ❖ ایسے اشتہارات تیار کرنا جن میں سگریٹ نوشی اور شراب و منشیات کی ترویج شامل ہو یہ حرام ہے۔
- ❖ ایسے بیکاؤں کے ایڈ تیار کرنا یا تشویش کرنا جو سودی لین دین کرتے ہیں۔
- ❖ موسیقی، فلم، میڈی اور اسٹچ ڈراموں و دیگر ایسے پروگراموں کی تشویش کرنا جن میں فحاشی بے حیائی، اور اخلاقی استھان شامل ہوتا ہے۔
- ❖ فحش سماں کو پر اپنے ایڈ دینا۔
- ❖ جوا، بدکاری و فحاشی کی ایڈورٹائزنگ اور مارکیٹنگ کرنا وغیرہ۔

◆ تیسرا شابطہ تشویش کسی ایسے مواد پر مشتمل نہ ہو جو شہوانیت اور جنسی جذبات کو ابھارے۔

شریعت اسلامیہ حیا و شرم، عفت و عفاف اور حسن اخلاق کو اختیار کرنے کا حکم دیتی ہے۔ غیر محروم سے خلوت اور اختلاط، نمائشِ بدن، اور ایسے کام بجالانا جس سے لوگوں کے شہوانی اور جنسی جذبات ابھریں اس سے منع کیا گیا ہے۔ کیونکہ اس طرح کی تشویش اور اعمال میں معافی کی تباہی، اخلاق کی تباہی اور فحاشی کو پر و موت کرنے کا عندیہ موجود ہے اس لئے شریعت اسلامیہ نے ایسے اعمال سے سختی سے منع فرمایا ہے۔ لیکن اگر آج کی ایڈورٹائزنگ پر نظر ڈالی جائے وہ چاہے آڑیو کی صورت میں ہو یا ویڈیو یا پرنٹ کی صورت میں ان کا اخلاقی گراف اتنا گرچکا ہے کہ الحفظ والامان! عورت کو ایک مہرہ بنائے استعمال کیا جاتا ہے، اسے پروڈکٹ متعارف کرنے کے لئے ایک آلبے کے طور پر استعمال کیا گیا ہے اس کی تکریم و عزت کی وجہیں بکھیر دی گئی ہیں۔

مگر شریعت مطہرہ نے انسان کی تکریم کی ہے اسے عفت و حیا کا درس دیا ہے فرمان باری تعالیٰ ہے:

{ وَلَقَدْ كَرَّمَنَا بَيْنَ آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَمَنْ خَلَقْنَا تَفَضَّلِيًّا } [الاسراء: 70]

”یقیناً ہم نے اولاد آدم کو بڑی عزت دی اور انہیں خشکی اور تری کی سواریاں دیں اور انہیں پا کیزہ

چیزوں کی روزیاں دیں اور اپنی بہت سی ملتوں پر انہیں فضیلت عطا فرمائی۔“

ہمارے معاشرے کا گراف کس حد تک گرچکا ہے اس کا اگر مشاہدہ کرنا ہے تو سائی بورڈز، ٹی وی اشہارات اور ہوڈنگز سے بخوبی ہو جاتا ہے کہ کیسے جنسی جذبات کو ہوا دی جا رہی ہے۔ فجور و غاشی اور بے حیائی انہی کو پہنچ چکی ہے، ملبوسات کا اشتہار ہو، شیپو کا اشتہار ہو، صابن یا صرف ہو، کھانے پینے کی اشیاء سب پر نیم برہنہ عورتیں برا جمان ہوتی ہیں۔ جس سے عیاں ہوتا ہے عورت کو نیم برہنہ کے بغیر کوئی پروڈکٹ فروخت ہو، ہی نہیں سکتی! اس طرح کی حیا باختہ تشویہ محض پروڈکٹ پر منفی اثرات نہیں ڈالتی بلکہ معاشرے سے عفت و عصمت حیا و پا کر امنی کا جنازہ لکل جاتا ہے۔ عورت ایک الہ ترویج بضاعت بن چکی ہے۔ جو لوگ ایسا کرتے ہیں ان کے بارے میں فرمان باری تعالیٰ ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشْيَعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا  
وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ {النور: 19}

ترجمہ: ”جو لوگ مسلمانوں میں بے حیائی پھیلانے کے آرزو مندرجتے ہیں ان کے لئے دنیا اور آخرت میں دردناک عذاب ہے اللہ سب کچھ جانتا ہے اور تم کچھ بھی نہیں جانتے۔“

اسلام نے تو عورت کی آواز تک کوحتاس قرار دیا ہے کہ جس سے برائی کے طالب لوگوں کی امیدیں والبستہ ہو جاتی ہیں اس لئے فرمایا:

إِيَّا إِنْسَأَنِ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِّنَ النِّسَاءِ إِنَّ اتَّقِيَتُنَّ فَلَا تَخْضُعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْبَعَ الَّذِي  
فِي قَلْبِهِ مَرْضٌ وَّقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا {الأحزاب: 32}

”اے نبی کی بیویو! تم عام عورتوں کی طرح نہیں ہو اگر تم پر ہیز گاری اختیار کرو تو نرم لمحے سے بات نہ کرو کہ جس کے دل میں روگ ہو وہ کوئی برا خیال کرے اور ہاں قاعدے کے مطابق کلام کرو،“

اور پردے اور حیا کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑنے کا حکم دیتے ہوئے فرمایا:

إِيَّا أَئِنَّا النَّبِيِّ قُلْ لِلَّأَزْرَوْاجَكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءَ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِيَنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيَّهِنَّ  
ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفَنَ فَلَا يُؤْذَنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا {الأحزاب: 59}

”اے بنی! اپنی بیویوں سے اور اپنی صاحبزادیوں سے اور مسلمانوں کی عورتوں سے کہہ دو کہ وہ اپنے اوپر چادریں لٹکایا کریں۔ اس سے بہت جلد ان کی شناخت ہو جایا کرے گی پھر نہ ستائی جائیں گی اور اللہ تعالیٰ مجشنے والامہربان ہے۔“

**پوچھا ضابطہ اپنی پروٹوکٹ کی ترویج کیلئے دیگر برادریوں کی مذمت نہ کی جائے**

اسلام نے جن اخلاق فاضلہ کی تعلیم دی ہے اس میں نمایاں اخلاق یہ بھی ہے کہ انسان کو اپنے دوسراے بھائی کیلئے ہمیشہ ثابت اور اچھی سوچ رکھنی چاہئے، ایثار اور قربانی کے جذبہ سے سرشار رہنا چاہئے اس کے ساتھ ساتھ باہمی تعلق و محبت کو فروغ دینے کی تعلیم دی ہے فرمان باری تعالیٰ ہے:

وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُجْبَوْنَ مَنْ هَا جَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مُّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يِهْمَ خَصَاصَةً وَمَنْ يُوقَ شَعْنَفِيسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ {الحضر: 9}

”اور (ان کے لئے) جنہوں نے اس گھر میں (یعنی مدینہ) اور ایمان میں ان سے پہلے جگہ بنالی اور اپنی طرف ہجرت کر کے آئے والوں سے محبت کرتے ہیں اور مہاجرین کو جو کچھ دے دیا جائے اس سے وہ اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہیں رکھتے بلکہ خود اپنے اوپر انہیں ترجیح دیتے ہیں گو خود کتنی ہی سخت حاجت ہو (بات یہ ہے) کہ جو بھی اپنے نفس کے بخل سے بچایا گیا وہی کامیاب اور بامراد ہے۔“

انس بن مالک رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”کوئی بھی شخص اس وقت تک کامل مؤمن نہیں ہو سکتا جب تک اپنے بھائی کے لیے وہی چیز پسند نہ کرے جو اپنے لیے پسند کرتا ہے۔“<sup>①</sup>

ہال منافست اور ایک دوسرے سے آگے بڑھنے سے شریعت نے منع نہیں کیا لیکن یہ ضابطہ مقرر کر دیا

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب الإیمان، باب من الإیمان أن یحب لأخيه ما یحب لنفسه. صحیح مسلم: کتاب الإیمان، باب الدلیل أن من خصال الإیمان أن یحب لأخيه المسلم ما یحب لنفسه من الخیر.

# البيان

کہ اس منافست اور رسہ کشی میں کسی دوسرے مسلمان بھائی کی ساکھ مجموع نہیں ہونی چاہئے اور نہ اس کو کسی قسم کا نقصان پہنچانا چاہئے۔ تاکہ معاشرے میں الفت و محبت کی فضلا پروان چڑھے اور بغرض وحدت کی فضا معدوم ہو۔ لیکن دور حاضر میں بالعموم تب تک اپنی پروڈکٹ کو کامیاب تصور نہیں کیا جاتا جب تک دوسروں کی پروڈکٹ کے ناقص بیان نہ کردے جائیں تقابل کے بغیر اپنی تشبیہ کو نامکمل سمجھا جاتا ہے دوسرے کو خراب کہہ کر خود کو صحیح ثابت کرنے کا طریقہ بہت رواج پاچکا ہے۔ جبکہ جبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

"لا ضرر ولا ضرار" ① "نَكُونَ قَوْنَصَانَ دُونَهْ تَمَہِیںْ نَقَصَانَ دِیَا جَاءَ"۔

اس لئے ایک مسلمان اور مومن تاجر کیلئے ضروری ہے کہ وہ اپنی پروڈکٹ کی ایڈوراٹائزنس کرے لیکن دوسرے مسلمان بھائیوں کی تتفیص کئے بغیر اور ان کی چیزوں سے مقارنہ کئے بغیر ورنہ کہیں اس حدیث کی ضمن میں نہ آجائے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "تم میں سے کوئی شخص اپنے بھائی کی بیع پر بیع نہ کرے" ②۔

ہمارے معاشرہ میں عموماً جو اشتہارات نظر سے گذرتے ہیں اس میں اس طرح کے القابات جلی حروف میں ہوتے ہیں "اس میں جو مزہ ہے وہ کسی اور میں کہاں" بے شمار طریقوں سے تقابل پیش کیا جاتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔ یہ اسلامی طرز تشبیہ کا اصول ہے جبکہ مغربی ایڈوراٹائزمنٹ میں تو نہ صرف کہ اس قسم کی تتفیص و تجریح کی حوصلہ افزائی کی جاتی ہے بلکہ تقابلی اشتہارات کو سب سے زیادہ کامیاب تصور کیا جاتا ہے۔

## پانچواں ضابطہ ایسے اشتہارات سے پر ہیز کرنا جو اسلامی عقائد و نظریات سے متصادم ہوں

عقیدہ مسلمان کی زندگی کا سب سے اہم ترین سرمایہ ہے، اس کے بغیر ایمان اور اسلام کی سلامتی خطرے میں پڑ جاتی ہے، لہذا کسی بھی ایسی پروڈکٹ کی تشبیہ نہ کی جائے جس سے مسلمان کے اخلاق اور اس کا عقیدہ متاثر ہو۔ اس میں سب سے بنیادی چیز غیر اللہ کے عرس و اعیاد کیلئے اپنا پلیٹ فارم مہیا کرنا، بروشر

① سنن ابن ماجہ: کتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، علامہ البانی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔

② صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب لا يبيع على بيع أخيه.

شائع کرنا، یا ایسے حیا بانختہ مشاعروں کی تشویہ کرنا جس میں تمام اخلاقی و اعتمادی حدود کو پامال کر دیا جاتا ہے، یا ایسے پروگراموں یا جرائد میں اشتہار دینا جن میں علم نجوم سے متعلق یا غیری معاملات سے متعلق بحث کی جاتی ہو۔

### ◆ چھٹا ضابطہ اعلانات میں فضول خرچی نہ کی جائے ◆

آج کے دور میں کمپنیاں ایڈو ریڈنگ پر اتنی خطیر رقم خرچ کرتی ہیں کہ جس کا اثر قیمت کی گرانی پر منجھ ہوتا ہے۔ فعل فضول خرچی کے ضمن میں آتا ہے اور فضول خرچی اسلام میں قطعاً جائز نہیں فرمان باری تعالیٰ ہے: {وَلَا تُنْهِرْ فُوقَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْتَرِ فِيهِنَّ} [الأنعام: 141] ترجمہ: اور بے جا خرچ نہ کرو۔ کیونکہ اللہ اسراف (فضول خرچ) والوں کو پسند نہیں کرتا۔

نیز فرمایا:

{وَلَا تُبَدِّلْ تَبَدِّلَيْرَا ۝ إِنَّ الْمُبَدِّلَيْنَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا} [الإسراء: 27.26]

ترجمہ: ”اور فضول خرچی نہ کرو۔ بیشک فضول خرچی کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں، اور شیطان اپنے رب کا بڑا ہی ناشکرا ہے۔“

کوئی کہنے والا یہ کہہ سکتا ہے کہ بھائی اس میں فضول خرچی کہاں ہے بلکہ تاجر تو جو خرچ کرتا ہے اس کا منافع اسے مل جاتا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ تاجر کی ایڈو ریڈنگ کی مکمل قیمت گاہک کو داکرنی پڑتی ہے، جس سے کساد بازاری کی فضاعام ہوتی ہے اور غریب لوگوں کیلئے خریداری مشکل سے مشکل تر ہو جاتی ہے۔ اور معاشرے پر اس کے انتہائی برے اثرات مرتب ہوتے ہیں جبکہ مومن کو تو چاہئے کہ وہ ہمیشہ لوگوں کیلئے بھلائی کے پہلو پر سوچے۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”لوگوں میں سے اللہ تعالیٰ کو سب سے محبوب وہ شخص ہے جو لوگوں کو زیادہ نفع اور فائدہ پہنچائے، اور اعمال میں سب سے پسندیدہ عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں وہ ہے جس میں ایک بنده اپنے مسلم بھائی کو کوئی خوشخبری دے، یا اس سے کوئی تکلیف دور کرے، یا اس کا قرض ادا کر دے، یا اس کی بھوک مٹا دے، اور میں ایک مسلمان بھائی کی ضرورت کو پورا کروں یہ مجھے مسجد میں

ایک مہینے کے اعتکاف کرنے سے زیادہ پسند ہے، اور جس نے اپنے غصے پر قابو پالیا، اللہ تعالیٰ اس کے عیبوں کو چھپائے گا، جس نے غصہ کو پیا اگرچہ وہ اس کو نافذ کرنے پر قادر تھا، اللہ تعالیٰ روز قیامت اس کے دل کو رضا سے بھردے گا اور جو شخص اپنے بھائی کی ضرورت پوری کرنے چلاتا کہ اسے ثابت قدم کر دے، اللہ تعالیٰ اسے روز قیامت ثابت قدم رکھے گا جس دن بہت سے قدم ڈمگا نہیں گے، اور بد اخلاقی مسلمان کے عمل کو ایسے تباہ کر دیتی ہے جیسا کہ سرکار کہ شہد کو، “قیتوں کی گرانی سے معاشرے کے متوسط اور نچلے طبقے پر بوجہ بڑھ جاتا ہے۔ اور چیزیں ان کی قوت خرید سے باہر ہو جاتی ہیں۔ جس سے معاشرہ میں عدم تو ازان کی فضاضیدا ہوتی ہے۔

## • ساتوال ضابطہ صارفین کے جذبات کو اپیل کرنے سے گریز کیا جائے •

شریعتِ اسلامیہ میں تجارت کے حوالے سے یہ ضابطہ دیا گیا ہے کہ وہ فریقین کی باہمی رضامندی پر مبنی ہونی چاہئے۔ چنانچہ فرمان باری تعالیٰ ہے: ”الا ان تکون تجارة عن تراض منکم“ رضا کیلئے ضروری ہے کہ انسان مکمل طور پر فکری و جسمانی لحاظ سے آزاد ہو اسے کسی چیز کے سودے پر حصی یا معنوی طور پر مجبور نہ کیا جائے۔ اکراہ اور مجبوری عمومی طور پر دو طرح سے ہوتی ہے۔ ایک تو کسی انسان کو جسمانی طور پر کسی دباؤ کے تحت کوئی چیز خریدنے پر مجبور کیا جائے۔ یہ صورت تو موجودہ تجارت میں تقریباً ہونے کے برابر ہے لیکن دوسری قسم یہ کہ انسان کو مسمرائز (Mesmerize) اور ہپٹاناائز (Hypnotize) کر کے کوئی چیز خریدنے پر مجبور کیا جائے۔ یعنی ہمیں تغییر اور اکراہ میں فرق کرنا چاہئے محمد بن شریذیر صاحب رقطراز ہیں:

”ہمارے معاشرے میں پراڈکٹس کے فوائد بتلا کر ان کو خریدنے کی تغییر پیدا کرنے کا کام بھی کیا جاتا ہے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ زیادہ زور اس بات پر ہے کہ لوگ اپنی عقل و دانش کے تحت تجویہ کر کے نہیں بلکہ اپنے جذبات کے ہاتھوں ان پروڈکٹس کو خریدنے پر مجبور ہو جائیں۔ اس مقصد کے لئے ہر برانڈ کو کسی مخصوص جذبے مثلاً دوستی، عشق و محبت، مامتا، اپنا نیت، ذہنی سکون،

ایڈ و پرچھتی کہ جنسی خواہش کے ساتھ وابستہ کر دیا جاتا ہے۔ جن افراد میں یہ جذبات شدت سے پائے جاتے ہیں، اشتہارات ان کے انہی جذبوں میں تحریک پیدا کرتے ہیں اور اس کے ذریعے انہیں اپنا برانڈ خریدنے پر مجبور کرتے ہیں۔ ان اشتہارات کو بار بار دکھا کر، انہیں میوزک اور نغموں کے ذریعے ذہنوں میں اتار کر، اور ان میں نت نتیٰ و رائٹی پیدا کر کے انہیں زیادہ سے زیادہ

① دلچسپ بنانا کران جذبات کی شدت (Jingles) میں اور اضانہ کیا جاتا ہے۔

لہذا لوگوں کی عقولوں کو زیر قبضہ کر کے، خریداری کے سحر میں گرفتار کر کے ان سے مرضی کی قیمتیں ایٹھنا اور انہیں نہ چاہتے ہوئے بھی خریدنے پر مجبور کرنا اسلامی روح سے متصادم ہے۔

اس کے منفی اثرات کا آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ دنیا میں آئے روز سطح غربت بڑھتی جا رہی ہے جبکہ انسان ہر طرف پر تیش سامان خریدنے کی فکر میں لگا ہوا ہے۔ جس کے گھر میں کھانے کو آٹا نہیں وہ بھی اعلیٰ قسم کے موبائل فونز رکھتا ہے۔ انواع و اقسام کافر نیچر خریدنے اور سامان تیش رکھنے کا متنہی ہوتا ہے۔ یہ اسی سحر کا نتیجہ ہے جو ان اشتہارات کے ذریعے لوگوں پر اثر انداز ہوتا ہے۔

﴿ ایڈورٹائزنگ کیلئے انعامی اسکیموں کا اعلان اور گفت دینے کا اہتمام کرنا ﴾

عصر حاضر کی مارکیٹ میں انعامات کو پروڈکٹ کی سیل بڑھانے میں مرکزی کردار سمجھا جاتا ہے، بڑی بڑی کمپنیاں ان مقابلوں میں ایک دوسرے کو نیچا دکھانے کیلئے کوڈتی ہیں، گاہوں کو بھی ان انعامات کی چکا چوند کھینچ لاتی ہے۔ ایڈورٹائزنگ میں انعامات کے طریقہ کار کو انتہائی سریع الشاخج اور سریع التاثیر سمجھا جاتا ہے۔

اگر ان انعامی اسکیموں پر طاری ان ظریفی جائے تو عمومی طور پر دو اقسام ابھر کر سامنے آتی ہیں۔ پہلی قسم: ایسی انعامی اسکیم جس میں شریک لوگوں کو کوئی نہ کوئی کام سر انجام دینا ہوتا ہے، یعنی کمپنی اپنے صارف سے کوئی نہ کوئی کام کراحتی ہے اس کے بعد انہیں انعامات دئے جاتے ہیں۔ جیسا کوئی

# البيان

مقابلے، پزل گیمز، پروڈکٹ کے خصوصیات سے متعلق سوالات وغیرہ، یا کسی جملے کو مکمل کرنا، یا املاکی غلطیوں کو درست کرنا وغیرہ وغیرہ پھر جوابات وصولی کے بعد کامیاب امیدوار کا نام بذریعہ قرضہ اندازی اعلان کیا جاتا ہے۔ اس مسئلے کو اگر شرعی نوعیت سے دیکھا جائے تو اس کی دو صورتیں بنتی ہیں۔

❶ کمپنی مقابلے میں شرکت کیلئے کسی چیز کے خریدنے کی پابند نہ کرے۔ بغیر کسی شرط کے وہ کوپن تقسیم کئے جائیں کہ کوئی بھی شخص اس میں حصہ لے سکتا ہے۔

❷ کمپنی یا مقابلے کا انعقاد کرنے والی شخصیت اپنی پروڈکٹس میں سے کسی چیز کے خریدنے کو لازم قرار دے۔ اس کا ایک طریقہ تو یہ ہو سکتا ہے کہ کمپنی کہے کہ ہم اس مقابلے میں حصہ لینے کا کوپن صرف اسی شخص کو دیں گے جو ہماری فلاں چیز خریدے گا۔ یا پھر وہ ایسے نہ کہیں بلکہ ایسا کریں جیسا کہ بہت سے ادارے کرتے ہیں کہ کوپن بیچے جانے والی چیز کے اندر ہی ہوتے ہیں جسے نکال کر فل کر کے بھیجا جاتا ہے۔ بالعموم اس طرح کے مقابلے پر نٹ میڈیا اخبارات و رسائل میں بکثرت دیکھے جاسکتے ہیں۔

**دوسری قسم:** ایسا انعامی مقابلہ جس میں مقابلہ میں شریک افراد کو کچھ بھی نہ کرنا پڑے۔ ان کی کسی قسم کی صلاحیت صرف نہ ہو۔

اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ مقابلہ منعقد کرنے والی جهات لوگوں میں خاص نمبر زپرمنی کو پنزر تقسیم کرتے ہیں اگر وہ قرضہ اندازی میں شامل ہونا چاہتے ہیں پھر ایک تاریخ کا اعلان کر دیا جاتا ہے کہ فلاں تاریخ کو قرضہ اندازی ہو گی اور بذریعہ قرضہ اندازی اتنے افراد کو جن کا نمبر نکلا انعامات دئے جائیں گے۔ اس قسم کے مقابلوں کی آسانی اور جاذبیت کے باعث اکثر کمپنیاں اس قسم کے ہی مقابلے کرتی ہیں اور لوگوں کو بھی یہی آسان لگتے ہیں کہ بغیر کسی ذہنی و جسمانی مشقت کے ٹوکن حاصل کر کے اگر کوئی انعام نکل آیا تو وارے نیارے ہو جائیں گے۔

اس قسم کی بھی ذیلی دو صورتیں بنتی ہیں۔

❶ مقابلے میں شرکت کیلئے کمپنی کی کسی پروڈکٹ خریدنے کی شرط نہ ہو۔

❷ مقابلے میں شرکت کیلئے پروڈکٹ خریدنے کی شرط لگائی جائے۔

مسائل مذکورہ بالا کا شرعی نوعیت سے جائزہ

اہل علم نے مقابلوں کو عمومی طور پر تین حصوں میں تقسیم کیا ہے۔

پہلی قسم: ایسے مقابلے جو معاوضہ (انعام) کے ساتھ بھی جائز ہیں اور بغیر معاوضے کے بھی۔

مقابلوں کے حوالے سے اسلام کا جو عمومی نقطہ نظر ہے یہ تین چیزوں اور نٹوں کی دوڑ، تیر اندازی، گھڑ دوڑ میں مقابلوں کے اجراء کو فقهاء نے اجماعاً جائز قرار دیا ہے بشرطیکہ اس مقابلے کی انعامی رقم کسی تیسرے فریق کی طرف سے ہونہ کے مقابلے میں شریک فریقوں کی جانب سے۔<sup>①</sup>

نبی اکرم ﷺ کا فرمان مبارک ہے: "لا سبق الا في خف، أو نصل، أو حافر"۔<sup>②</sup>

"مسابقات کے ساتھ مال لینا حلال نہیں مگر اونٹ، یا گھوڑے دوڑانے میں اور تیر اندازی میں"۔

اہل علم نے مذکورہ بالا حدیث سے استدلال کرتے ہوئے یہ مقرر کیا کہ حدیث میں مذکور تینوں چیزوں میں مقابلے منعقد کرنا جائز ہیں بلکہ مطلب شرعی ہیں۔

دوسری قسم: ایسے انعامی مقابلے جو واجبات کی ادائیگی سے غافل کر دیں، یا ان میں حرام چیز کی آمیزش ہو جائے ایسے مقابلے بالکل ناجائز ہیں۔

اہل علم کا اس امر پر بھی اتفاق ہے کہ ہر وہ چیز جو انسان کو واجب کی ادائیگی سے مشغول کر دے، غافل کر دے، یا کھیل تماشے اور غفلت میں ڈال دے یا ہر وہ چیز جس میں حرام کی آمیزش ہو جائے اس میں مقابلے کا انعقاد کرنا ناجائز ہے۔<sup>③</sup>

اس طرح کے مقابلے سورہ مائدہ میں فرمان باری تعالیٰ کی روشنی میں حرام و ناجائز قرار پائیں گے۔

① اس اجماع کیلئے ملاحظہ کیجئے: مختصر الطحاوی لمحمد بن حسن ص ، 304 مختصر اختلاف الفقهاء للجصاص ، 515 / 3 التمهید لابن عبدالبر ، 14 / 88 ، مراتب الاجماع ، 183 ، شرح صحيح مسلم . 14 / 13 ،

② ابو داؤد: کتاب الجهاد، باب في السبق، الترمذی: کتاب الجهاد، باب ماجاء في الرهان والسبق. النسائي: کتاب الخيل، باب السبق. ابن ماجہ: کتاب الجهاد، باب السبق والرهان.

③ دیکھئے: مجموع الفتاوى، شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ ، ج 32 ص 250 اور کتاب الفروضیة ، ابن القیم ص 178

فرمان باری تعالیٰ ہے:

إِنَّمَا الْجُنُودُ لِعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٩٠) إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقَعَ بِيْنَكُمُ الْعَدَوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهُلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ { [الاثدۃ: ٩١، ٩٠]

ترجمہ: اے ایمان والو! بات یہی ہے کہ شراب اور جوا اور تھان اور فال نکالنے کے پانے سب گندی باتیں، شیطانی کام ہیں ان سے بالکل الگ رہوتا کہ تم فلاح یا ب ہو۔ شیطان تو یوں چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کہ ذریعے سے تمہارے آپس میں عداوت اور بعض واقع کرادے اور اللہ تعالیٰ کی یاد سے اور نماز سے تمہیں باز رکھے۔ سواب بھی باز آ جاؤ۔

تیسرا قسم: انعامی مقابلوں کی تیسرا قسم ایسے مقابلے جن میں کوئی معاوضہ یا انعام مقرر نہیں ہوتا۔ اس قسم کے مقابلوں پر بھی اہل علم کا اجماع ہے کہ کوئی بھی ایسا مقابلہ جس پر معاوضہ و انعام نہ رکھا گیا ہو، اور اس میں نفع ہو نقسان کا اندر یہ نہ ہو، یا نقسان غالب نہ ہو تو ایسے مقابلے منعقد کرنا جائز ہے۔ ①  
جیسے دوڑ کا مقابلہ، کشتی رانی، سوئنگ وغیرہ کے مقابلے ہیں۔ ②

مقابلوں کی مندرجہ بالا انواع و اقسام کے ذکر کے بعد ایک اختلافی صورت پیش ہے اور وہ یہ کہ ان انعامی مقابلوں کے انعقاد کا کیا حکم ہے جن میں نص وار دنیں ہے اور نہ ہی اس نص میں مذکور مفہوم کا اس پر اطلاق ہوتا ہے، اور وہ معاوضہ اور انعام کی بنیاد پر منعقد کرائے جاتے ہیں؟ کیا شرعی نقطہ نگاہ سے ایسے مقابلے منعقد کرائے جاسکتے ہیں یا نہیں؟ جیسا کہ آج کل کے تجارتی انعامی مقابلے ہیں اس مسئلہ میں فہماء و اہل علم کی دو آراء سامنے آتی ہیں:

پہلی رائے: حنفیہ، ③ مالکیہ ④ شافعیہ ⑤ حنبلہ ⑥ اور امام ابن حزم ظاهري ⑦ کا موقف ہے کہ ایسے

①: اس اتفاق کا ذکر امام نووی نے شرح صحیح مسلم 13/14۔ ابن قدماء نے المغنی 13/407، اور امام ابن حجر رحمہ اللہ نے فتح الباری 6/72 میں کیا ہے۔ ②: دیکھئے: مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ رحمہ اللہ 32 ص 227، الفروضیہ لابن القیم ص 171

③: بداع الصناع: 6/206، حاشیۃ ابن عابدین: 6/402, 403، الذخیرہ للقرافی: 4/466، القوانین الفقهیہ: ص 105

④: روضۃ الطالبین 10/351، المغنی: 13/407، متنہی الإرادات: 1/497، المحلى: 7/354

انعامی مقابلوں کا انعقاد جائز نہیں۔

### دوسرا قول:

بعض مالکیہ<sup>①</sup> کی رائے ہے کہ اس طرح کے مقابلوں میں انعام متعین کرنا اور مقابلے منعقد کرانا جائز ہے لیکن بشرطیکہ یہ انعام کوئی تیسرا فریق مقرر کرنے کے مقابلے میں شریک فریق۔ فریق اول کے دلائل: پہلی دلیل: فرمان رسول ﷺ ہے کہ:

"لابیق الافی خف، اونصل، او حافر" -<sup>②</sup>

"مسابقت کے ساتھ مال لینا حلال نہیں مگر اونٹ، یا گھوڑے دوڑانے میں اور تیر اندازی میں"۔

وجہ استدلال: آپ ﷺ نے انعامی مقابلوں کے انعقاد کو تین چیزوں میں محصور کر دیا ہے۔ اونٹ، گھوڑے، اور تیر اندازی، اگر دیگر معاملات میں یہ چیز جائز ہوتی تو ان تینوں کے استثناء کی ضرورت نہ تھی کہ تمام مباح چیزوں میں بغیر عوض مقابلے دیے ہی جائز ہیں۔ ہاں اگر کوئی ایسی چیز جو اس حدیث کے مفہوم میں شامل ہو تو اس کے جواز کی اہل علم نے گنجائش نکالی ہے البتہ اس کے علاوہ کسی میں عوض اور انعام مقرر کرنا جائز نہیں۔ کیونکہ نہ تو وہ اس حدیث کی نص میں داخل ہے اور نہ ہی اس کے مفہوم میں پھر یہ کیونکر جائز ہو سکتے ہیں۔

دوسرا دلیل: اس طرح کے مقابلوں میں انعامات اور عوض کی ادائیگی کو جائز قرار دینے سے اعتراض شرعی جنم لیتا ہے اور وہ یہ کہ لوگ اس کام کو بحیثیت پیشہ اختیار کر لیں گے۔ بالخصوص اس کام کی سہولت و آسانی کو دیکھتے ہوئے بہت سے لوگ اس میدان میں کوڈ پڑیں گے اور لوگوں کی رغبت اس کام میں بڑھ جائے گی۔<sup>③</sup>

لہذا اس کام میں پڑنے سے بہت سی دینی و دنیاوی مصلحتوں کے ضیاع کا خدشہ ہے۔ اس لئے اسے

<sup>①</sup> مواهب الجليل : 393 / حاشية العدوی على مختصر الخليل 156

<sup>②</sup> ابو داؤد: كتاب الجهاد، باب في السبق، الترمذى: كتاب الجهاد، باب ماجاء في الرهان والسبق. النسائي: كتاب الخليل، بباب السبق. ابن ماجة: كتاب الجهاد، بباب السبق والرهان.<sup>③</sup> الفروسيه لابن القيم ص 182

جاائز قرآنیں دیا جاسکتا۔

فریق ثانی کے دلائل: اس رائے کے حامل اہل علم کا کہنا ہے کہ شارع نے ایسے مقابلوں میں انعامات اور معاوضہ لگانے سے منع فرمایا ہے جس میں معاوضہ فریقین میں سے کوئی ایک ادا کرے۔ کیونکہ اگر ایسا ہوا تو یہ صورت قمار و میسر کی صورت ہو جائے گی۔ کیونکہ قمار کی تعریف یہ ہے کہ: ہر وہ معاملہ جس میں انسان داخل ہوا اور پھر یا تو نفع میں رہے یا نقصان میں، اور انعامی رقم اگر فریقین میں سے کسی کی طرف سے ہوگی تو ان میں سے ایک نفع میں رہے گا اور ایک نقصان میں۔ اس علت کی بنا پر شریعت نے یہ معاملہ حرام قرار دیا ہے اور اس سے منع فرمادیا لیکن اگر یہ انعام کسی تیرے فریق کی طرف سے ہوگا اس علت کے زائل ہونے سے یہ معاملہ جائز ہو جائے گا کیونکہ یہ معاملہ حرام کرده جو کی صورت سے نکل جائے گا۔

ترجمہ: مندرجہ بالا بحث اور فریقین کے دلائل سے جوبات صحیح ترین معلوم ہوتی ہے وہ جہور اہل علم کی رائے ہے کہ اس طرح کے مقابلوں میں انعامات اور عوض مقرر کرنا جائز نہیں ہے۔ اور آپ ﷺ کا یہ فرمان: "لَا سِبْقُ الْأَفْيَ خَفَّ، أَوْ نَصْلٌ، أَوْ حَافِرٌ"۔

"مسابقت کے ساتھ مال لینا حلال نہیں مگر اونٹ، یا گھوڑے دوڑانے میں اور تیر اندازی میں"۔ اس مسئلے کی قطعی دلیل ہے۔

آپ کا یہ فرمانا: "لَا سِبْقٌ" یہ لفظ سیاقِ نقشی میں نکرہ وارد ہوا ہے اور عربی قاعدہ کے مطابق عموم کا فائدہ دیتا ہے۔ ہاں جہاں چند معاملات میں اہل علم نے اسے جائز قرار دیا ہے وہ اس لئے کہ ان چیزوں کا تعلق جہاد اور جنگی تیاری سے ہے اور یہ چیزیں جنگی تیاری میں مدد و معاون ثابت ہوتی ہیں اس لئے اسے جائز قرار دیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ جو بھی کھیل ہیں ان میں انعامات مقرر کرنا جائز نہیں چاہے ان کی صورت میسر اور قمار سے ملتی ہو یا نہیں کیونکہ حدیث اپنے باب میں قطعی دلیل ہے۔

یہ جہور اہل علم کی رائے ہے اور قریب تر اجماع ہے تمام مسالک و مشارب مذاہب فتحیہ اس پر متفق ہیں۔

① کیمیخ: الفروضیہ 182 ② ابو داؤد: کتاب الجہاد، باب فی السبق، الترمذی: کتاب الجہاد، باب ماجاء فی الرهان

والسبق. النسائي: کتاب الخيل، باب السبق. ابن ماجه: کتاب الجہاد، باب السبق والرهان.

مشہور حنفی عالم دین ابن عابدین فرماتے ہیں: ”حدیث میں مذکورہ تینوں اجناس کے علاوہ کسی چیز میں معاوضہ معین کر کے مقابلہ کرانا جائز نہیں“۔<sup>①</sup>

مالکی مذهب کے معروف عالم دین فرماتے ہیں: ”مقابلوں کے حوالے سے ہم نے جو بھی احکام شرعیہ بیان کئے ہیں، وہ گھوڑے اور سوار کے مابین یا ان دونوں کے درمیان ہیں اور یہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان: ”لا سبق الافی خف، أونصل، أو حافر“۔<sup>②</sup> سے مراد ہیں۔ اس کے ساتھ کسی اور مقابلے کو نتھی کرنا کسی طرح جائز نہیں الا کہ وہ مقابلہ بغیر معاوضہ و انعام کے ہو، اگر ایسا ہے کہ وہ مقابلہ بغیر انعام کے ہے تو اس میں اگر شمن پر غلبہ حاصل کرنا، اور مسلمانوں کے نفع کے حوالے سے فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے تو یہ جائز ہے۔“<sup>③</sup>

مذکورہ بالا حدیث کی تشریح میں امام شافعی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”اس کا دوسرا مطلب یہ ہے کہ مقابلے صرف انہی چیزوں میں ہو سکتے ہیں جو حدیث میں مذکور ہیں“۔<sup>④</sup>  
 ابن قدامہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”انعام مقرر کرنا یا معاوضہ مقرر کرنا صرف گھوڑے، اونٹ، اور تیر اندازی میں جائز ہے“۔<sup>⑤</sup>

### پروٹوکٹ کی ترویج کیلئے تحفہ دینا

پروموشن سکیموں میں ایک سیکم گفت دینے کی بھی ہے۔ مختلف کپنیاں اپنی پروٹوکٹ پر صارفین کو کوئی نہ کوئی گفت دیتی ہیں۔ دیے جانے والے اس گفت کی شکلیں مختلف ہوتی ہیں۔  
 یہ گفت کسی چیز کی صورت میں بھی ہو سکتا ہے۔

①) حاشیہ ابن عابدین 402/6

②) ابو داؤد: کتاب الجناد، باب فی السبق، الترمذی: کتاب الجناد، باب ماجاء فی الرهان والسبق. النسائی:

کتاب الخیل، باب السبق. ابن ماجہ: کتاب الجناد، باب السبق و الرهان. ③) الذخیرۃ للقرافی: 3/466

④) الام للشافعی: 4/230 ⑤) عمدة الفقه لابن قدامة 263

﴿اوسروس اور سہولت مہیا کرنے کی صورت میں بھی۔﴾

فقہاء اور مارکیٹنگ کمپنیوں کی گفت کی اصطلاح میں یہی بنیادی فرق ہے۔ کیونکہ فقہاء کی اصطلاح میں بدیہ میں سروز دا خل نہیں ہوتیں جبکہ مارکیٹنگ کی اصطلاح میں سروز بدیہ میں شامل ہوتی ہیں۔ جیسا کہ بہت سے پیٹرول پیپوں اور گاڑی شورومز والے آئل فری میں چیخ کرتے ہیں چیز خراب ہونے کی صورت میں ریپر مفت میں کی جاتی ہے۔ چیز کو واپس لے لیتا۔ اور بہت سی فرتچ اور الکٹرانک سامان بنانے والی کمپنیاں سامان کے خراب ہونے کی صورت میں ٹھیک کرنے کا ذمہ لیتی ہیں وغیرہ وغیرہ۔ جبکہ فقہاء کے ہاں سروس و خدمات کو بدیہ میں شمار نہیں کیا جاتا۔ فقہی اصطلاح میں بدیہ کی تعریف: "تملیک عین من غیر عوض لغیر حاجة المرضى" ① کسی بھی شخص کو اس کی ضرورت کے بغیر کسی عین یعنی چیز بغیر معاوضہ کے اس کا مالک بنادینا۔ یا اس کی ملکیت میں دے دینا بدیہ کہلاتا ہے۔ اور سروس چونکہ عین (چیز) نہیں بلکہ منفعت ہے لہذا اسے فقہاء کے ہاں بدیہ میں شمار نہیں کیا گیا۔ سروز ائمہ ثالثہ کے ہاں ہبہ منافع میں جبکہ احناف کے ہاں عاریہ میں یا اباحت منافع میں شمار ہوتی ہیں۔

مارکیٹنگ کی اصطلاح میں بدیہ ہر وہ چیز ہے جو تاجر حضرات اپنے صارفین کو سامان اور خدمات کی صورت میں بلا معاوضہ فراہم کرتے ہیں۔

گفت کو اگر مارکیٹنگ کی اصطلاح سے دیکھا جائے تو انہیں بحیثیت مجموعی تین اقسام میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

پہلی قسم: یادگاری گفت۔ یہ وہ گفت ہیں جو کمپنیاں اپنے ورکرز کو یا صارفین کو خاص موقع پر فراہم کرتی ہیں، جیسے سال کے اختتام پر کلینڈر دیتی ہیں، یا قومی دن پر شیلڈ وغیرہ دی جاتی ہے۔

دوسری قسم: کاروبار کو فروغ دینے کیلئے دیے جانے والے گفت۔

کمپنیوں کی جانب سے دیے جانے والے اس طرح کے گفت دو طرح کے ہوتے ہیں۔

﴿ہر خریدار کو گفت دیا جائے۔﴾ ② گفت چند شرائط سے مشروط ہو، مثلاً اگر کوئی اتنے کی خریداری کرے گا تو اسے بدیہ دیا جائے گا۔

تیسرا قسم: ایڈورٹائزنگ تحفے بطور نمونہ۔ Advertising gifts samples

① دیکھئے: بداع الصنائع: 116 / 6 الانصار: 134 / 7 المحلی: 9/ فتح الجواب: 625 / 1 :

ان تھائف سے مراد وہ تھائف ہیں جو کمپنیاں، پر مارکیٹس، شاپنگ مالز صارفین میں سیپل کی غرض سے تقسیم کرتے ہیں کہ ان کی پروڈکٹس کو فروغ ملے۔ لوگ اس کا تجربہ کریں استعمال کریں۔ پھر خریدیں۔<sup>①</sup>

## مأکینگ میں دتے جانے والے تھائف کی جملہ صورتوں کا شرعی جائزہ ہے

تحفہ تھائف کو اگر باعتبار اصل دیکھا جائے تو شریعت میں یہ نہ صرف جائز بلکہ احسان و اکرام پر مبنی عمل ہے شریعت نے ہدیہ دینے کی ترغیب بھی دی اور اسے محبت والفت کے فروع کا باعث بتایا۔ آپ ﷺ نے کافرمان ہے: تھادوا تھابوا۔<sup>②</sup> ہدیہ دیا کرو محبت بڑھے گی۔ بلکہ ہدیہ کو رد کرنے کی بھی ممانعت وارد ہوئی ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: "لاتردو الهدیة" <sup>③</sup> "تحفہ و اپنے نہ کیا کرو۔"

جہاں تک مارکینگ کیلئے دیے جانے والے تحفوں کا تعلق ہے تو ان کی مذکورہ بالا اقسام کی رو سے جو شرعی صورتیں اور حکم بتائے ہے اس کی تفصیل کچھ یوں ہے۔

یادگاری گفت کا شرعی حکم: شرعی نقطہ نگاہ سے یادگاری گفت میں کوئی قباحت نہیں بلکہ معاملات کے باب میں اس اصول "الأصل في المعاملات الحل" کو سامنے رکھتے ہوئے اہل علم نے اس کے جائز ہونے کا فیصلہ دیا ہے۔ نیز شریعت کے تحفے کے حوالے سے عمومی دلائل بھی اس کی تائید کرتے ہیں۔ لیکن اس حوالے سے یہ شرط متعین کی ہے کہ یہ گفت ایسا نہ ہو جو بذات خود حرام ہو یا اسے صرف حرام کام میں ہی استعمال کیا جاسکتا ہو۔ یا اس کا غالب استعمال حرام میں ہی ہوتا ہو، تو اس قسم کا تحفہ نہ دینا جائز ہو گا نہ لینا،

<sup>①</sup> معجم مصطلحات الاقتصاد والمال وإدارة الاعمال ص 486، الأنشطة الترويجية للشركات السعودية، ص

48,45

<sup>②</sup> أدب المفرد للبخاري: باب قبول الهدية، اس روایت کو حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے التلخیص الحیر (70/69-70) میں حسن قرار دیا ہے۔

<sup>③</sup> مسند احمد، 1، 404، علامہ حسینی نے مجمع الزوائد میں فرمایا "رجاله رجال الصحيح"، شیخ البانی رحمہ اللہ نے ارواء الغلیل میں اس روایت کو صحیح قرار دیا ہے۔

جیسے سودی بینکوں کے گفت، سکریٹ، شراب، وغیرہ  
کیونکہ فرمان باری تعالیٰ ہے:

{وَتَعَاوُنُوا عَلَى الْإِيمَانِ وَالْتَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الْإِلَهِمْ وَالْعُلُوَّاٰنِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ} [المائدۃ: 2]

ترجمہ: ”نیکی اور پرہیزگاری میں ایک دوسرے کی امداد کرتے رہو اور گناہ ظلم زیادتی میں مدد نہ کرو اور  
اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، بیشک اللہ تعالیٰ سخت سزا دینے والا ہے۔“

### کاروبار کے فروغ کے لئے دیے جانے والے گفت

یہ گفت یا تو سامان کی صورت میں ہوتے ہیں یا سروں اور سہولت کی صورت میں۔

ایڈورٹائزنگ میں راجح اس قسم کے تحفوں کا جائزہ لینے کے بعد اہل علم نے اس کی درج ذیل چند اہم  
صورتیں ذکر کی ہیں ان میں سے ہر صورت کا شرعی حکم کے ساتھ اجمالاً یہاں مذکورہ کیا جاتا ہے۔

### پہلی صورت: تحفے کا کسی چیز یا سامان کی شکل میں ہونا۔

ایسا گفت جس کا خریداری سے پہلے وعدہ کیا گیا ہو، اس کی صورت کچھ یوں ہے کہ کوئی دکاندار یا کوئی  
فرم اور کمپنی یہ کہتی ہے کہ جو ہماری یہ پروڈکٹ خریدے گا اس کو یہ چیز گفت کی جائے گی۔ اس کے لئے عموماً  
کمپنیاں اور دکاندار دو طریقے استعمال کرتے ہیں ایک طریقہ تو یہ ہے کہ ہر خریدار کو گفت دیا جاتا ہے۔ اور  
دوسرایہ کہ خریداری کی مقدار کا تعین کر دیا جاتا ہے کہ جو شخص فلاں شاپنگ سینٹر سے اتنی رقم کی خریداری  
کرے گا اسے یہ گفت دیا جائے گا فلاں شخص اتنی کو اٹھی میں چیز خریدے گا تو اسے یہ گفت ملے گا۔

اس معاملے کو فتحاء نے ” وعد بالہبة“ سے تعبیر کیا ہے کیونکہ یہاں پہلے دکاندار وعدہ کر رہا ہے کہ اگر  
کسی نے خریدا تو اسے یہ چیز دوں گا، اور اگر پہلے سے وعدہ نہیں کیا بلکہ، خریدنے کے بعد کچھ گفت دے دیا  
تو اسے ” وعد بالہبة“ نہیں بلکہ ہبہ کہا جائے گا۔ اہل علم اس صورت کے جائزہ کے بعد یہ فیصلہ دیا ہے کہ  
خریداروں کو اس طرح کے تحفے دینا جائز ہیں اس میں کوئی شرعی تباہت نہیں۔ کیونکہ معاملات میں اصل جواز ہے

- یہاں اہل علم نے یہ تنبیہ بھی کی ہے کہ اگر کوئی شخص دکان یا کمپنی سے کوئی چیز خرید لیتا ہے اسے گفت بھی دے دیا جاتا ہے لیکن بالفرض خریدار کو چیز پسند نہ آئی وہ معاهدہ ختم کر کے چیز واپس کرنا چاہتا ہے تو اس صورت میں دکاندار کیلئے خریدار کو وہ دیا گیا گفت واپس لینا جائز نہیں۔ کیونکہ آپ صائم یا حجراں کا فرمان ہے:

"العائد في هبته كالكلب يقعن ثم يعود في قيئه"<sup>①</sup>

"جو شخص ہدیہ دینے کے بعد واپس مانگتا ہے اس کی مثال اس کتاب کی سی ہے جو قنی کر کے اسے دوبارہ چاٹ لے"۔

**دوسری صورت: تحفہ کسی سہولت یا سروں وغیرہ کی صورت میں ہو**

اس قسم کی سرو سرز کو بھی اہل علم نے جائز قرار دیا ہے۔ سعودی عرب کی ممتاز علمی شخصیت علامہ صالح العثیمین رحمہ اللہ سے سوال پوچھا گیا کہ: ہماری ایک تاجر پیچرہ اور گاڑیوں کی سروں کی دکان ہے ہم نے چند کارڈ پرنٹ کرائے ہیں جن پر یہ لکھا ہے کہ آئل چینچ اور گاڑی کی سروں کے اس طرح کے چار کارڈ جمع کرنے پر ایک گاڑی کی دھلانی اور سروں فری ہے۔ تو کیا ہمارے اس کام میں کوئی شرعی قباحت ہے؟ نیز مقابلوں کے حوالے سے آپ کوئی شرعی قاعدہ بھی بیان فرمادیں۔

شیخ رحمہ اللہ نے جواب میں فرمایا: اگر اس آفر کی وجہ سے قیمت میں کوئی فرق نہیں پڑتا تو اس میں کوئی شرعی قباحت نہیں ہے اس حوالے سے شرعی قاعدہ یہ ہے کہ: ہر وہ عقد جس میں انسان سالم (نقچ جائے) ہو یا غانم (کوئی چیز پا لے) ہو تو اس میں کوئی حرج نہیں۔ اور اگر وہ یا تو غنم ہو یا غارم (کوئی چیز ہار جائے) تو یہ جائز نہیں ہے۔<sup>②</sup>

**ایڈورٹائزنگ تحفے بطور نمونہ Advertising gifts samples کا شرعی حکم**  
ان تھائے سے مراد وہ تھائے ہیں جو کمپنیاں، دکانوں کے مالکان سپر مارکیٹس، شاپنگ مالز صارفین

① صحیح البخاری: کتاب الحبۃ وفضلها و التحریض علیہا باب هبة الرجل لامراته والمرأة لزوجها.

② اللقاء الشهري مع فضيلة الشيخ محمد صالح العثيمين: اللقاء الأول، السؤال 50، ص 51.

میں سیپل کی غرض سے یا اس غرض سے تقسیم کرتے ہیں کہ ان کی پروڈکٹس کو فروغ ملے۔ لوگ اس کا تجربہ کریں استعمال کریں، پھر خریدیں۔

### اس قسم کے گفت دینے کا مقصد و طرح کا ہوتا ہے

اول: لوگوں کوئی پراڈکٹ سے متعارف کرایا جائے، انہیں اس کے استعمال کا طریقہ بتایا جائے، اور معلوم کیا جائے کہ کیا یہ پراڈکٹ، جس ضرورت کیلئے تیار کی گئی ہے وہ ضرورت پوری بھی کرتی ہے یا نہیں؟  
دوم: دوسرا مقصد اس کا یہ ہوتا ہے کہ اسے ایک نمونے کے طور پر لوگوں کو دیا جائے کہ اگر وہ ایسی چیز بنوانا چاہتے ہیں تو کیسی بنا نہیں اس قسم کے نمونے عموماً ان چیزوں کے بارے میں دئے جاتے ہیں  
جنہیں آرڈر پر تیار کرایا جاتا ہے۔

شرعی رو سے اس قسم کے تحفوں میں کوئی قباحت نہیں البتہ گفت دینے والا اس کو واپس نہیں لے سکتا جیسا کہ اوپر حدیث گذرچکی کے جو تحدیدے کردہ اس کی مثال کتے کی ہے جو اٹھ کر کے چاٹتا ہے۔  
مسئلہ: گفت کے حوالے سے ایک صورت مارکیٹ میں یہ بھی دیکھنے میں آئی ہے کہ بعض لوگ تخفہ میں نقدی بھی دیتے ہیں کہ بعض کمپنیاں یا دوکاندار اپنی پراڈکٹ میں سونے یا چاندی کے سکے، یا ٹکڑے، یا روپے ڈال دیتے ہیں تاکہ لوگوں کو خریداری کیلئے ابھارا جاسکے۔

اس کی ایک صورت تو یہ ہے کہ کوئی کمپنی یا تاجر یا اعلان کرے کہ ہر پیکٹ میں پچاس روپے یا سو روپے کے نوٹ ہیں جو ہر خریدار کیلئے گفت ہیں۔

فقہاء نے اس طرح کے گفت سے مشابہ مسئلہ کتب فقه میں ذکر کیا ہے جسے فقہاء نے ”مدعوجہ و درهم“ ایک پاؤ بجواہ اور درہم۔ کا نام دیا ہے۔

مذکورہ مسئلہ کی شرعی نوعیت اور حکم: ایڈورٹائزرنگ کے اعمامات کی اس صورت میں فقہاء کا اختلاف ہے۔

اور یہ اختلاف اسی مذکورہ بالامسئلہ ”مدعوجہ و درہم“ کے مسئلہ میں اختلاف پر مبنی ہے۔

شافعیہ حنبلہ ابن حزم اور عصر حاضر کے محققین علماء نے اسے ناجائز قرار دیا ہے۔ اور یہی صحیح تر رائے ہے۔ جس کی وجہات اور دلائل درج ذیل ہیں۔

﴿سیدنا فضالہ بن عبید کہتے ہیں کہ میں نے خیر کے سال ایک ہار بارہ دینار میں خریدا جو سونے کا تھا اور اس

میں لگینے جڑے ہوئے تھے پھر جب میں نے انہیں الگ الگ کیا (یعنی لگینوں کو سونے سے نکال ڈالا) تو وہ سونا بارہ دینار سے زائد قیمت کا لکھا میں نے اس کا ذکر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "لاتباع حتی تفصیل" ایسا ہاراں وقت تک فروخت نہ کیا جائے تا تو فتکہ سونا اور لگینے الگ الگ نہ کر لئے جائیں۔<sup>۱</sup>

آپ ﷺ نے سونے کے ہار کو دیناروں کے بد لے بیچنے سے منع کیا یہاں تک کہ اس میں موجود گنجینے الگ الگ نہ کر دئے جائیں، اس سے معلوم ہوا کہ سودی جنس کو اس کے مش جنس کے ساتھ اس وقت بیچنا منع ہے جب اس کی جنس کے ساتھ کوئی اور جنس بھی موجود ہو۔

دوسری صورت یہ کہ: بعض چیزوں میں نقدی رکھی جائے نہ کہ تمام چیزوں میں۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ بہت سی کمپنیاں یہ آفر کرتی ہیں کہ اس کی اس خاص پروڈیکٹ کے چند پیسز میں کچھ رقم، یا سونے یا چاندی کے سکر کھے گئے ہیں جسے خوش نصیب لوگ جیت سکتے ہیں۔ اس طرح کے انعامات عموماً بچوں کیلئے تیار کی گئی ٹافیوں یا چاکلیٹس وغیرہ میں ملتے ہیں کہ چیز کے ساتھ دس روپے، پانچ روپے کے نوٹ بھی ڈال دئے جاتے ہیں۔

اس قسم کے گفت دنیا شرعاً حرام ہیں۔ کیونکہ اس میں جوا اور دھوکہ شامل ہے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ خریدار وہ چیز خریدے ہی اس نیت سے کہ اس میں سے نقدی نکلے گی، یا سونے کا سکہ نکلے گا۔ اگر نکل گیا تو وہ غامب

<sup>1</sup> صحيح مسلم: كتاب المساقاة، باب بيع القلادة فيها خرز وذهب

<sup>2</sup> صحيح مسلم: كتاب المساقاة، ياب الصبر فوسيع الذهب بالورق نقدا.

(جیت) ہے اور اگر نہ نکلا تو گارم (نقسان) ہو گا۔

اس صورت میں بالعموم لوگوں کو یہ مغالطہ ہوتا ہے کہ یہ جو اکیسے ہو سکتا ہے جس شخص نے چیز خریدی اگر اس کا انعام نہیں بھی نکلتا تو چیز تو وہ استعمال کرے گا ہی! اس نے چیز کے پیسے دے تھے جو اس نے استعمال کر لی۔ لہذا اس نے جو قیمت دی ہے وہ چیز کی دی ہے نہ کہ انعام کی۔ لہذا یہاں منافع، نقسان کا اور جوے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

لیکن حقیقت اس سے مختلف ہے بلکہ اس معاملے میں بہت سے شرعی اعتراضات وارد ہوتے ہیں جس وجہ سے یہ معاملہ جائز نہیں رہتا۔

﴿اس طرح کی چیزیں خریدنے والوں کا بنیادی مقصد چیز خریدنا نہیں ہوتا بلکہ ان کا مقصد اس نقدی کا حصول ہے جو اس سامان میں رکھی گئی ہے۔ لہذا اس سے لوگ بلا ضرورت چیز خریدیں گے، اور اگر اس میں سے انعام نہ نکلا تو گارم (نقسان میں) ہوں گے۔﴾

اور اگر تمام جزئیات سے یہ جوانہیں تو اس کے بہت سے پہلو ہیں جو اسے اس طرف لے جاتے ہیں۔  
اول: اس میں جوے کی مشاہدہ کی موجود ہے اگرچہ جزوی ہی کیوں نہ ہو۔ ان تھنون کی جوے سے بہت گہری مشاہدہ ہے۔ اس لئے امام احمد رحمہ اللہ سے یعنی مراہجہ کے بارے میں منقول ہے فرماتے ہیں: ”اگر فروخت کنندہ یہ کہے کہ میرا سرمایہ اس میں سوروپے ہے میں تھے اس طرح بیچوں گا کہ ہر دس پر ایک دراهم منافع وصول کروں گا، فرماتے ہیں یعنی صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ یعنی ایسے ہی ہے جیسے کوئی دراهم کے بد لے دراهم فروخت کرے۔“ ①

یہاں امام احمد رحمہ اللہ نے ایک روایت میں مراہجہ کی اس صورت کو اس لئے ناجائز قرار دیا کیونکہ اس میں سود سے مشاہدہ پائی جاتی ہے۔

دوم: یہ صورت جوے میں ملوث ہونے کا وسیلہ اور ذریعہ ہے۔ لہذا اصولی قاعدہ ”سد الدڑاع“ کے تحت اس صورت کو ناجائز قرار دیا جائے گا۔

سوم: اس صورت میں غرر (دھوکہ) واضح شکل میں موجود ہے، خریدار کو یہ پتہ نہیں کہ معاهدہ کس پر مکمل ہوگا صرف سامان پر یا نقہ دہی پر۔؟

اسی خدشے کے تحت بیع الحصاۃ<sup>(2)</sup>، بیع الملامسہ<sup>(3)</sup>، اور بیع المناہذہ<sup>(4)</sup> سے احادیث صریحہ میں متع فرمایا گیا ہے۔ مذکورہ بالا گفت کی صورت بھی ان صورتوں سے ملتی جاتی ہے۔

چہارم: اس کے جائز قرار دینے سے لوگوں کو بہت سی ایسی چیزوں خریدنے پر ابھارا جاتا ہے جن کی انہیں ضرورت نہیں ہوتی، ان کا مقصد محسوس اس سے تحفہ کالانا ہوتا ہے اور بلا ضرورت چیزیں خریدنا اسراف اور فضول خرچی میں شمار ہوتا ہے جس سے شریعت نے منع فرمایا ہے۔

وَصَلَى اللَّهُ وَسَلَمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ



<sup>(2)</sup> بیع حصہ کی صورت یہ ہے کہ خریدار و کاندار سے کہہ کر جب میں تیری اس چیز یعنی بیع پر کنکری مار دوں تو سمجھ لیتا کہ بیع واجب ہو گئی یاد کا نہ ادا خریدار سے کہہ کر میں نے اپنی چیزوں میں سے وہ چیز تمہیں پیچی جس پر تمہاری چینگی ہوئی کنکری آکر گرے یا میں نے یہ زمین وہاں تک تہمارے ہاتھ فروخت کی جہاں تک تمہاری چینگی ہوئی کنکری جا کر گرے بیع کا یہ طریقہ ایام جاہلیت میں راجح تھا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے۔

<sup>(3)</sup> ملامست کا طریقہ یہ تھا کہ ایک شخص کوئی چیز مثلاً کپڑا خریدنے جاتا تو کپڑے کو ہاتھ لگا دیتا کپڑے کو ہاتھ لگاتے ہی بیع ہو جاتی تھی نہ تو آپس میں قولی ایجاد و قبول ہوتا تھا۔

<sup>(4)</sup> منابذت کی صورت یہ ہوتی تھی کہ دونوں صاحب معاملہ نے جہاں آپس میں ایک دوسرے کی طرف کپڑا ادا لابس بیع ہو گئی بیع کو دیکھنے بھالنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے تھے۔ یہ بھی ایام جاہلیت میں راجح بیع کا ایک طریقہ تھا لہذا اس کی ممانعت بھی فرمائی گئی۔

# البيان



زراعت

اسلامی معيشت میر

## زارعات کی اہمیت اور اس سے متعلقہ احکام

عمران فیصل ①

اسلام ایک مکمل نظام زندگی ہے اور شریعت اسلامی انسانی زندگی کے تمام شعبوں میں رُشد و ہدایت حاصل کرنے کا سب سے اہم ذریعہ ہے اور اسے معيشت و سیاست کیلئے دوسرے نظاموں سے کچھ بھی مستعار لینے کی ضرورت نہیں، دین کے بارے میں یہ غلط تصور مغربی تہذیب نے دیا ہے کہ یہ صرف اللہ اور بندے کے باہمی تعلق کا نام ہے اور دنیا کے دیگر معاملات ہمیں انسانی عقل اور تجربے کی کسوٹی پر پرکھ کر کر ہی بروئے کار لانے چاہئیں۔ تاریخ گواہ ہے جب جب انسان نے اس طرح کے نظام بنائے ہیں تو اس کے نتیجے میں اس نے انسان کو شخصی استبداد میں بنتلا کیا سرمایہ دارانہ نظام کی صورت میں، اور یا پھر

① فاضل مدینہ یونیورسٹی، مدیر شعبہ رفاهی امور المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

کیونزم کی صورت میں اسے اسکی ذاتی ملکیت سے ہی محروم کر دیا۔ جبکہ اسلام ہر معاملہ میں اعتدال کو پسند کرتا ہے اللہ تعالیٰ کافرمان ہے: {وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا كُمُّ أُمَّةً وَسَطًا} [البقرة: 143] ترجمہ: ”اور ہم نے تم کو ایک معتدل امت بنایا۔“ شریعت اسلامی اس معتدل امت کیلئے مکمل نظام زندگی ہے اور بلاشبہ مکمل نظام زندگی پر مشتمل شریعت کیلئے یہ کسی طرح موزوں نہیں تھا کہ وہ زندگی کے اس مخصوص شعبے [معاشی نظام] یا اس کی معاشی اساس ”زراعت“ کے بارے میں ہدایات جاری نہ کرے۔ انہی اہم وجہوں کی بناء پر اکثر سلف صالحین، ائمہ، محدثین، فقہاء نے اس موضوع کو اپنی کتب میں تفصیلاً ذکر کیا ہے۔ ماہرین معاشیات بنیادی طور پر معاشیات Economy کے تین عامل ذکر کرتے ہیں۔

### 1 زمین، 2 مخت، 3 سرمایہ Capital، Worker، Land

زیرنظر مضمون میں رقم نے معاشی نظام کے انتہائی اہم رکن ”زراعت“ سے متعلق احکام بیان کرنے کی کوشش کی ہے اور اس شعبے کو مندرجہ ذیل تین فصول میں تقسیم کر دیا ہے تاکہ قارئین زراعت اور اس کے متعلقہ احکام بآسانی سمجھ سکیں۔

- 1 زمین اور اسکی ملکیت
- 2 فضائل زراعت
- 3 مزارعت کے متعلق احکام

### زمین اور اسکی ملکیت

زمین سے مراد سطح زمین ہے اس میں وہ تمام قدرتی وسائل شامل ہیں جن پر انسان مخت کر کے اپنا گزر بس کرتا ہے اللہ تعالیٰ کافرمان ہے کہ: ”وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ“ [آل عمران: 109] ”جو کچھ آسمانوں اور زمین میں ہے سب اللہ ہی کا ہے“۔ یعنی دنیا میں جو کچھ ہے وہ اصل میں اللہ رب العزت ہی کی ملکیت ہے اور دوسری جگہ فرمایا: ”هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا“ [البقرة: 29] ”وَهِيَ تُوْهِي جَسْ نے زمین میں موجود ساری چیزیں تمہاری خاطر پیدا کیں“۔

یعنی تمام اشیاء کی خلقت کا مقصد بنی نوع انسان کی معاشی حیات کیلئے سب فراہم کرنا ہے اور کوئی شئی

فِي حَدَّا تَكَسِّيْ كَمِلُوكٍ خَاصٌّ نَّهِيْسُ جَبَ ان سَبَ كُوبَ كَلِيْنَه مَبَاحَ كَرْدِيَا توَانَ سَهْ فَانَدَه حَاصِلَ كَرْنَه  
مَيْنَ اَنْسَانُوْنَ کَه درْمِيَانَ مَزَاجَتْ اُورْمَنَاقَشَتْ شَرْوَعَ هَوَيْ تُوْپَهْرَاسَ آيَتْ مَبَارَكَه سَهْ رَاهَنَمَائِيَ کَيْ کَه:  
**{وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَبْلُوْ كُمْ فِي مَا  
آتَاكُمْ}[الانعام: 165]**

”وَهِيَ تُوْهِيْ جَسَ نَّتَهِيْسِ زَمِيْنَ مَيْنَ نَّاَتِبَ بَنَا يَا اوْرَايِكَ کَه مَقَابِلَه مَيْنَ دَوْسَرَے کَه درَجَ بَلَندَ کَنَه تَاَكَه  
جوْ كَچَه اَسَ نَّتَهِيْسِ دَه رَكَهَهِيْسَه اَسِيَ مَيْنَ تَهَهَرَیِ آزَماَشَ کَرَهِ“ - اَيَّكَ جَلَّهْ فَرمَيَا:  
**آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَآنِفُقُوا هَمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلِفِينَ فِيهِ** [الحَدِيد: 7]

”اللَّهُ پَرَ اوْرَاسَ کَه رسولَ پَرَ اوْرَايَانَ لاَهَا اوْرَانَ چِيزَوْلَه مَيْنَ سَه خَرَجَ کَرْوَه جَنَ مَيْنَ اَسَ نَّتَهِيْسِ نَمَانَدَه بَنَا يَا يَهِيْ“ -  
لَعْنَ حَقِيقَتِ مَيْنَ مَالَ وَمَلْكِيَتِ اوْرَزَ مَيْنَ اوْرَاسَ مَيْنَ مَوْجُودَتِمَامَ نَعْتَيِنَ اوْرَمَعْدَنَيَاتِ اللَّهِ رَبِّ الْعَزْتِ کَيْ مَلْكِيَتِ  
بَيْنَ اوْرَاسَانَ کَيْ حَيَّثِيْتِ اَسَمِيْنَ اَيَّكَ وَكِيلَ اوْرَنَمَانَدَه کَيْ سَيِّهِيْهِ - اوْرَپَهْرَشِرِيْعَتِ اِسلامِيْهِ نَیْکَسِرَشِصِيْ مَلْكِيَتِ  
کَا انْكَارِنَهِيْسِ کَیْا بَلَکَه اِجْتَمَاعِيْ مَفَادَاتَ کَه پَیْشَ نَظَرَایِسَه قَوَاعِدَ اوْرَطَرِيْقَه وضعَ کَنَه جَوَ انْفَرَادِيْ مَلْكِيَتِ مَيْنَ  
اعْتَدَالِ بَھِيْ رَکَهْسَکِيْنَ اوْرَاجَتَمَاعِيْ مَفَادَه کَوَوَیْ ٹھِیْسِ بَھِيْ نَه پَنْچَه اَسَ طَرَحَ زَمِيْنَ اِراضِيَ کَيْ بَنِيَادِيْ طَورَ پَرَ دَوَهِيْ  
اقْسَامَ بَنَتِيْ بَيْنَ:

**اُول: اِيَّيِ اِراضِيِ جَوَانِفَرَادِيِ مَلْكِيَتِ ہوں۔**

**دوم: اِيَّيِ اِراضِيِ جَوَانِفَرَادِيِ یَا خَصِيْ مَلْكِيَتِ ہوں۔**

**عُوْمِي طَورِ اِراضِيِ مَلْكَتِ مَنْدَرِجَه ذَلِيلِ اَقْسَامِ پَرِمَشَتمَلِ ہوَتِيْ ہے:**

**۱) اِراضِي موَات:** اِراضِي موَات اِيَّيِ بَخِيرِ مرَدَه اوْرَدَورِ اِفتَادَه زَمِيْنَ کَوَکَهَا جَاتَا ہے جَسَه کَسِيَ نَه آبَادَنَه کَیَا ہو،  
کَتَبَ فَقَهِيْهِ مَيْنَ بَابِ اِحْيَاءِ المَوَاتِ مَيْنَ اَسَ کَه مَتَعْلَقَه اَحْكَامَ ذَكَرَ کَنَه جَاتَه ہِيْ، اِحْيَاءِ المَوَاتِ سَه  
مَرَادِ کَسِيَ اِيَّيِ زَمِيْنَ کَوَپَانِي لَگَانَه، زَرَاعَتَه وَکَا شَتَّكارَیِيَا عَمَارَتَه تَعْيِيرَه کَنَه کَه زَرِيْعَه آبَادَکَرَنَه جَوَ پَهَلَه  
کَسِيَ کَيْ مَلْكِيَتِ نَه ہو؛ اِيَّيِ زَمِيْنَ کَيْ آبَادَکَارَیِ کَلِيْنَه شَرِيعَتِ اِسلامِيْهِ نَه سَادَه سَاصَوَلَ بَتَا يَا ہے کَه ”مَنْ

أَحْيَا أَرْضًا مِيَةً فَهِيَ لَهُ، "جَسَّ نَمَرُودَ بَرِّيَ بَلْ آبَادَ زَمِينَ كَوَآبَادَ كِيَا وَهَا إِسْكَانِيَّةَ كَيِّيَ هِيَ،" "كُوفَّةَ مِيلَنَ بَرِّيَ بَلْ آبَادَ زَمِينَوْ كَے بَارَے مِيلَنَ سِيدَنَ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَيِّي بَهِيَ رَائِيَّةَ تَقْبِيَّ،" -

سِيدَنَ عَمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَرِمَاتَ ہِيَ:

"مِنْ أَحْيَا أَرْضًا مِيَةً فَهِيَ لَهُ" وَيَرْوَى عَنْ عُمَرِ وَبْنِ عَوْفٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
وَقَالَ: "فِي غَيْرِ حَقِّ مُسْلِمٍ، وَلَيْسَ لِعَرْقٍ ظَالِمٍ فِيهِ حَقٌّ" ①

"جَسَّ نَمَرُودَ بَرِّيَ بَلْ آبَادَ زَمِينَ كَوَآبَادَ كِيَا وَهَا إِسْكَانِيَّةَ كَيِّي هِيَ،" عَوْفَ بَنْ عَوْفَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَيِّدُ الْمُسْلِمِينَ سَيِّدُ الْمُلْكَيَّاتِ نَهْ وَأَوْرَاسَ مِيلَنَ ظَالِمٌ كَيِّي پَسِينَهَ بَهَانَے کَا كَوَئِيْ حَقْ نَهْ نَهْ،" -  
اَضاَفَ كَے سَاتِھِ مَرْوَى ہِيَ کَہَ: "جَسَّ نَمَرُودَ بَرِّيَ بَلْ آبَادَ زَمِينَ كَوَآبَادَ كِيَا وَهَا إِسْكَانِيَّةَ كَيِّي هِيَ بِثَرْطِيَّهَ وَهَ پَہْلَے  
سَيِّدُ الْمُسْلِمِينَ کَيِّي مَلْكِيَّاتِ نَهْ وَأَوْرَاسَ مِيلَنَ ظَالِمٌ کَيِّي پَسِينَهَ بَهَانَے کَا كَوَئِيْ حَقْ نَهْ نَهْ،" -  
یعنی کسی اور کی مَلْكِيَّاتِ میں کاشت کاری کرنے والے کو اس کی محنت کا کوئی صلنہ نہیں دیا جائے گا اور نہ ہی  
مَلْكِيَّاتِ تصور کی جائے گی۔

سیدہ عائشہ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا سَيِّدَنَ عَلَيْهِ السَّلَامُ نَهْ فَرِمَاتَ ہِيَ:

"جَسَّ نَمَرُودَ زَمِينَ كَوَآبَادَ كِيَا جَوَكَسِيَ کَيِّي نَهْ ہَوَوَهَا إِسْكَانِيَّةَ كَيِّي هِيَ،" عَوْفَ بَنْ زَبِيرَ کَہتَے ہِيَ  
کَہ "إِسْكَانِيَّةَ كَيِّي مَطَابِقَ عَمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ نَهْ اپنی خلافت کے دورانِ فِصْلِ دَيْئَے" ②

سنن ابو داؤد میں جابر بن عبد اللہ سے بھی مَرْوَى ہِيَ کَہَ:

"مِنْ أَعْمَرَ أَرْضًا مَلَيِّستَ لِأَحَدٍ فَهُوَ أَحَدٌ" ③

"جَسَّ نَمَرُودَ زَمِينَ كَوَآبَادَ كِيَا جَوَكَسِيَ کَيِّي نَهْ ہَوَوَهَا إِسْكَانِيَّةَ كَيِّي هِيَ،" -

**کیا بُخْرَ زَمِينَ کَوَآبَادَ کَرَنَے کِيلَنَ حَكْمَتَ کَيِّي اجاَزَتَ ضَرُورِيَّ ہِيَ؟**

مولانا حنفی گنگوہی صاحبِ رُقم طراز ہیں کہ: "جو شخص مردہ زمین کو حاکم کی اجازت سے قابل زراعت بنالے تو امام صاحب کے نزدیک وہ اسکا مالک ہو جائے گا، صاحبین کے نزدیک حکمِ حاکم کے بغیر ہی مالک ہو جاتا ہے، انہم مثلا شکا بھی یہی قول ہے وہ یقیناً ماتے ہیں کہ حدیث "مِنْ أَحْيَا أَرْضًا مَيَةً فَهِيَ لَهُ" میں اذن و عدم اذن کی کوئی قید نہیں، امام صاحب کی دلیل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے "لیس

① صحیح بخاری: باب من أحیا أرضاً.. 3 / 106 ② أيضاً ③ سنن أبو داؤد: کتاب الحراج... 3 / 130

للمراء الاما طابت به نفس امامہ<sup>①</sup> اس حدیث کی روایت منقطع ہے اور ایک راوی مکحول نے کسی

مجھوں راوی سے روایت کی ہے اس بناء پر روایت جلت کے لا Quinn ہیں۔<sup>②</sup>

لیکن دو ریاضتیں حکومت تمام زمینوں کی مالک ہوتی ہے اس لئے حکومت سے اجازت لینا ہی فرین قیاس ہے اور حکومتوں کا بھی فرض بتتا ہے کہ وہ بھی مستحق لوگوں کیلئے خبر اراضی کی آباد کاری کی ایسی اسکیمیں متعارف کرائے جو طین عزیز کے کروڑوں نادار لوگوں کے پیٹ بھرنے کا سبب بھی ہوں اور ملک کی لاکھوں ایکڑ اراضی کے قابل کاشت بنانے کا باعث بھی۔ مزید تفصیل آگے آئے گی۔ ان شاء اللہ

### ۲ اراضی اقطاع

حکومتی اراضی سے کچھ حصہ [جاگیر، خواہ زمین ہو یا معدنیات] بعض مستحقین یا مخصوص افراد کو عطا کر دیا جائے تو اسی زمینوں کو اراضی اقطاع کہا جاتا ہے بشرطیکہ یہ اراضی پہلے سے کسی کی ملکیت میں نہ ہو۔ اقطاع اراضی کی عہد نبوی علیہ فضل الصلاۃ والسلام میں کئی مثالیں ملتی ہیں:

۱ انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھرین میں جاگیریں دینے کا ارادہ کیا تو انصار نے عرض کیا کہ [ہم لوگ نہ لیں گے] جب تک کہ ہمارے مہاجر بھائیوں کو بھی آپ اتنی ہی جاگیر عطا فرمائیں، آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میرے بعد دیکھو گے کہ لوگوں کو تم پر ترجیح دی جائے گی، تو اس وقت تم صبر کرنا یہاں تک کہ مجھ سے ملو“۔<sup>③</sup>

اس حدیث مبارکہ سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ نہ اراضی کا دورافتادہ و خبر [موات] ہونا ضروری ہے اور نہ ہی اس کا حاجت مند ہونا ضروری ہے جسے زمین دی جائی ہے۔ جبکہ امام شافعی رحمہ اللہ کے نزدیک خبر زمین کا قطعہ ہی کسی مستحق کو دیا جاسکتا ہے ان کی دلیل ہے۔ ”إن الله لا يقدس أمة لا يؤخذ

<sup>①</sup> صبح النوری شرح مختصر القدوری 2/383

<sup>②</sup> معرفة السنن والآثار: 9/8 <sup>③</sup> صحيح بخاری: باب القطائع: 3/114

للمضعيف فيهم حقه<sup>①</sup>، معنی کے لحاظ سے حدیث اگرچہ صحیح ہے لیکن اس حدیث کے راوی تھیں نے سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کوئی پایا تھا چنانچہ جیسے حربی اور ابی حاتم نے فرمایا ہے کہ اگر ایسا نہیں ہوتا تو روایت صحیح تھی۔<sup>②</sup>

**۲ عالمہ بن واللہ سے روایت کرتے ہیں:**

”نبی ﷺ نے حضرموت کے علاقے میں انہیں ایک قطعہ زمین عطا کیا۔<sup>③</sup>

**۳ ابیض بن حمال سے روایت ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس گئے اور چاہا کہ نمک کی وہ کان جو مارب میں تھی جا گیر کے طور پر ان کو دے دیں تو آپ نے ان کو عطا کر دی۔ جب وہ چلنے لگئے تو مجلس میں سے ایک شخص بولا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے کیا آپ جانتے ہیں کہ آپ نے اسے کیا دے دیا؟ آپ نے اس کو نہ تھم ہونے والا پانی دے دیا! چنانچہ یہ سن کر آپ نے اسے واپس لے لیا۔ اس کے بعد انہوں نے آپ ﷺ سے پوچھا کہ پیلو کے درخت کی کوئی زمین گھیری جائے؟ [جہاں لوگ اور ان کے جانور نہ آسکیں] آپ نے فرمایا جہاں انہوں کے قدم نہ بخیں سکیں۔ [یعنی جو آبادی اور چاگاہ سے الگ ہو۔]<sup>④</sup> یہ اقطاع اراضی کی عہد نبوی کی چند مثالیں ہیں ان کے علاوہ بھی کئی مثالیں موجود ہیں جو اس عمل کے جواز کی واضح دلیل ہیں اور اس کے بعد بھی امام المسلمين لوگوں کو ان کے جذبے، خدمت کو سراہتے ہوئے یا مستحقین کی مالی اعانت کے طور پر زمینیں عطا کیا کرتے تھے لیکن پس منظر میں اقطاع اراضی کا مقصود زمین کی آباد کاری اور زراعت کی افرواش بھی ہوتا تھا۔ یہ بعد کے اقطاع اراضی کے نظام سے بالکل مختلف تھا جس میں اچھی اور آباد زمینیں اقرباء میں تقسیم ہوتیں یا لوگوں کی وفادار یا خریدنے کیلئے دی جاتی تھیں، اس قسم کی اقطاع اراضی کے اموی دور سے لیکر ہندوستان میں مغل اور تک کے قصے زبانہ التاریخ میں بھرے پڑے ہیں۔**

لیکن دور حاضر میں وطنِ عزیز کا کیا المیہ ہے؟ یہاں تو عوام کی حکومت عوام پر ہے اور معیشت زبؤں حالی

<sup>①</sup> الام للشافعی: باب اقطاع الوالى: 51/4 <sup>②</sup> سلسلة الأحاديث الضعيفة: 14/356

<sup>③</sup> سنن أبو داود: باب في إقطاع الأرضين: 3/173

<sup>④</sup> صحيح ابن حبان: ذكر ما يستحب للأئمة استهلاه قلوب رعيتهم بآقطاع الأرضين لهم 10/351

کاشکار ہے پھر بھی آج تک تمام فوجی و سول حکومتیں ان اراضی کی منصافتانہ اصلاح تقسیم میں ناکام نظر آئی ہیں اور دنیا میں جہاں کہیں بھی حکومتیں اراضی کی اصلاحات متعارف کرنے میں ناکام ہوئی ہیں وہاں بے روزگاری، شورش اور خانہ جنگی نے بار بار جنم لیا ہے۔ روں، ویت نام اور چین میں دیہی علاقوں کے عدم اطمینان کی وجہ سے ہی کیونسوں نے حکومتوں کا تختہ اٹا تھا۔ ماضی قریب میں سعودیان، نیپال، زمبابوے، ایل سلوادور اور پیرو کے تنازعات اس بات کی عکاسی کرتے ہیں کہ کس طرح زمین کی ملکیت اور استعمال کا عرصہ نسلی اور طبقاتی تشدد کو ہوادینے کے لئے استعمال ہو سکتا ہے۔

پاکستان میں بھی بالکل ایسی ہی صورت حال ہے زمین کی ملکیت نہ ہونا پاکستان کے دیہی علاقوں میں غربت اور بھوک کی بلاشبہ سب سے بڑی وجہ ہے۔ تقریباً 70 فیصد دیہی آبادی کے پاس اپنی اراضی نہیں ہے اور پاکستان کی کل اراضی کی 71 فیصد Irrigated Land زمین کو قابل کاشت Arable Land بنایا جاسکتا ہے۔ جو کہ 1975 میں تقریباً 6 کروڑ 84 لاکھ پاکستانیوں کیلئے تھی یعنی کل قابل کاشت اراضی کا صرف 21 فیصد اور آج تقریباً 19.595 Million Hectar کروڑ پاکستانیوں کیلئے Hectar کی قابل کاشت اراضی کا صرف 23 فیصد ہے۔ اس 23 فیصد رقبہ کا 47 فیصد خواص کے پاس ہے اور باقی اراضی اسوقت عوام کی ملکیت ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ برسیں ہند میں برطانوی قانون کے تحت بھی جائیداد رکھنے کے حقوق بنیادی طور پر جاگیرداروں کو دیئے گئے تھے جس کا مقصد ان کی حمایت حاصل کرنا تھا اور آزادی ملنے کے بعد بھی پاکستان کی حکومتوں نے جاگیرداروں کے طبقہ اشرافیہ کو نوازنا کے لئے ان قوانین کو برقرار رکھا ہے جن میں سے بہت سے جاگیردار معروف سیاست دان بن چکے ہیں اسی لئے اس میں حیرت کی کوئی بات نہیں کہ ملک میں اصلاحاتِ اراضی کی کوششیں غیر مُنظم اور غیر مؤثر ثابت ہوتی رہی ہیں۔ ①

کیا وجہ ہے کہ پاکستان میں دنیا کا بہترین نہری نظام Irrigation System ہے اور پاکستان کے 68 فیصد علاقوں میں سالانہ برسات 250 Annual Rain Fall میل میٹر ہے اور 24 فیصد

① The World Bank Indicators for Pakistan Land use and The Woodrow Wilson International Center for Scholars.

علاقوں میں سالانہ برسات 500 ملی میٹر تک ہوتی ہے اور صوبہ پنجاب و سندھ میں اعلیٰ درجے کی زرعی جامعات اپنی نئی تحقیقات اخبارات میں شائع کرتی رہتی ہیں اور بے زین ہاریوں میں زین کی تقسیم، کاشتکار کے حقوق اور سبز انقلاب جیسے موضوع ہمارے "فتحب کردہ" نمائندوں اور زراعت ابلاغ کے دل پسند نظرے رہے ہیں پھر آج تک اس مسئلہ کے حل میں کوئی پیش رفت کیوں نہ ہو سکی؟

کیونکہ دین اسلام کو مکمل نظامِ زندگی کے طور پر نہیں اپنا یا کیا جکہ رب تعالیٰ نے ہمیں حکم دیا ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ خُلُوْفُ فِي السَّلِيمِ كَافَةً}. [البقرة: 208]

یعنی اہل ایمان کو اللہ عزوجل نے حکم دیا کہ اسلام میں پورے پورے داخل ہو جاؤ اس طرح نہ کرو جو باقی تھا مصلحتوں اور خواہشات کے مطابق ہوں ان پر تو عمل کر لادوسراے حکموں کو نظر انداز کر دو بلکہ صرف اسلام کو مکمل طور پر اپناو اور آج کل کے سیکولر ہن کی تردید بھی کرو جو اسلام کو مکمل طور پر اپنانے کے لئے تیار نہیں بلکہ دین کو عبادت یعنی مساجد تک محدود کرنا اور معاشیات و سیاست اور ایوان حکومت سے دین کو نکال دینا چاہتے ہیں۔

ایسے سیکولر ہنوں کیلئے چند گزارشات ہیں ان پر عمل کر کے شاید وطن عزیز کے 1100,00000 لوگوں کی بھوک کا کچھ مدوا ہو سکے:

⊗ حاکم و حکوم کو صحیح معنی میں دین اسلامی کو اپنا ہوگا کیونکہ اسلام کا حل ہمیشہ معتدل اصلاحی اور تعمیری ہوتا ہے کیونکہ اگر موجودہ سرمایہ دارانہ نظام کا حل عوام نے اشتراکیت کے ساز باز سے نکالا تو وہ انتقامی اور تحریتی جراثیم کا حامل ہوگا۔

⊗ ایک مقنی اور متین حکومت ایسے موقع پر قتی قوانین نافذ کر سکتی ہے، اس موضوع میں عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا دورِ خلافت ہمارے لئے نمونہ عمل ہے۔ انہوں نے تمام مفتوح علاقوں کی اراضی کی پیمائش کرائی جن میں مصر عراق و شام شامل تھے اور صرف عراق کی اراضی 30.65 Million Hector میں سے غیر آباد زمینوں کیلئے حکم دیا کہ جو انہیں آباد کرے گا وہی ان کا مالک ہوگا اور اگر تین سال آباد نہ کرے گا تو زمین اسکے قبضہ سے نکل جائے گی۔

⊗ غریب لوگوں میں ہی زمین کی مناسب تقسیم کو یقینی بنایا جائے تاکہ ان بے زمین کسانوں کا شمار بھی

زکاۃ اور محصولاتِ زراعت ادا کرنے والوں میں سے ہو سکنے کا سرما یہ داروں اور سرما یہ دار ممالک کو بخیر زمینیں آباد کرنے کے نام پر لاکھوں ایکٹر لیز کئے جائیں۔

Real Estate Sector کو بھی حکومتی سطح پر مجبور کیا جائے کہ وہ شہروں کے نزدیک زرعی اراضی کو نکریت کے جنگلات میں تبدیل نہ کریں بلکہ حکومت کے ساتھ مل کر نئے شہروں کی تعمیر کریں جس کی کئی مشاپیں مسلمانوں کے عہدِ قدیم سے ملتی ہیں جیسے بصرہ، کوفہ، موصل اور فسطاط وغیرہ۔

اور جب Government & Real Estate Sector بے زین کسانوں کی مدد کیلئے قدم بڑھائیں تو ہمارے عام مضاربین Financers کو بھی چاہئے کہ بینکوں کے ائمہ کنڈ بیشند ڈیک کی مضاربت چھوڑ کر اس شعبے میں اپنے محنت کشوں کو ان کے پیروں پر کھڑا ہونے میں مدد دیں اور با برکت منافع بھی حاصل کریں۔

### ۳ اراضی اوقاف و متروکہ وغیرہ

ان میں وہ تمام اراضی شامل ہیں جو رفاهِ عام کے لئے مختلف جوانب سے وقف کی گئی ہوں اور واقفین نے حکومت کو اس پر نگران مقرر کیا ہو۔

اراضی متروکہ مصالح عامہ الناس جیسے قبرستان وغیرہ کے لئے چھوڑی گئی اراضی کو کہا جاتا ہے انہیں حکومت نے چھوڑا ہو یا کسی نے ذاتی ملکیت سے متروکہ قرار دیا ہو۔

ایسی صورت میں وہ اراضی حکومت ہی کی ملکیت تصور کی جائیں گی لیکن حاکم ان اراضی کو کسی کی جا گیر میں نہیں دے سکتا۔

### انفرادی یا شخصی ملکیت میں موجود اراضی

شریعتِ اسلامی نے ہر اس شخصی ملکیت کا احترام کیا ہے جو اس نے جائز اور م مشروع طریقہ سے حاصل کی ہو مثلاً مورث کی میراث سے، یا باہمی خرید و فروخت اور تبادلہ سے، یا سبقت اور پہل کر کے کسی دور افتادہ قطعہ زمین کو آباد کر کے اپنی ملکیت میں لے لے، یا حاکم نے اسے قطعہ زمین عطا کیا ہو، یا اسے زمین ہبہ یا وصیت وغیرہ کے ذریعے اسکی ملکیت میں آئی ہو نیز اس طرح کے تمام مباح طریقہ تملیک کو تسلیم کیا ہے اور

مالک کو جائزت دی ہے کہ وہ اپنی ملکیت میں مناسب تصرف کرے اور اس کا یہ عمل دوسروں کی معاشرتی تک کا سبب نہ بن پائے۔ اور شخصی ملکیت میں قبضہ، ظلم و جبراً و غصب کے راستے بالکل بند کر دیئے ہیں۔ عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں:

"آن آبی سلمہ حدثہ أنه كانت بينه وبين أناس خصومة فذكر لعائشة رضي الله عنها فقالت يا أبا سلمة اجتنب الأرض فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال من ظلم قيد شبر من الأرض طوقه من سبع أرضين" ①

"ابو سلمہ روایت کرتے ہیں کہ ان کے اور چند لوگوں کے درمیان ایک بھگڑا تھا انہوں نے سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے بیان کیا تو سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا کہ ابو سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ زمین سے بچوں لئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے: "جس نے ایک بالشت بھر زمین کسی سے ظلم لے لی تو اسے سات زمینوں کا طوق پہنایا جائے گا"۔

امام مسلم کی بھی اسی معنی میں سعید بن زید سے روایت ان الفاظ کے ساتھ ہے کہ:  
أن أروى خاصمته في بعض داره، فقال: دعوها وإياها، فإني سمعت رسول الله  
صلى الله عليه وسلم، يقول: "من أخذ شبرا من الأرض بغير حقه، طوقه في سبع  
أرضين يوم القيمة" اللهم إن كانت كاذبة فأعم بصرها، واجعل قبرها في دارها،  
قال: "فرأيتها عمياً تتلمس الجدر تقول: أصابتني دعوة سعيد بن زيد، فيبنتا هي  
تمشي في الدار مرت على بئر في الدار، فوقع فيها، فكانت قبرها". ②

"اروی نے ان سے گھر کے بعض حصہ کے بارے میں بھگڑا کیا تو انہوں نے کہا کہ اسے چھوڑ دو اور زمین اسے دے دو کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنائے ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: "جس نے اپنے حق کے بغیر ایک بالشت بھی زمین لی تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے سات

① صحیح بخاری: باب من ظلم شيئاً من الأرض: 3/130

② صحیح مسلم: باب تحريم الظلم و غصب الأرض وغيرها: 3/1230

زمینوں کا طوق ڈالیں گے اے اللہ! اگر یہ جھوٹی ہے اور اسے انداھا کر دے اور اس کی قبر اس کے گھر میں بنا، راوی کہتے ہیں کہ ”میں نے اسے انداھا اور دیواروں کو ٹوٹ لئے دیکھا اور کہتی تھی مجھے سعید بن زید کی بد دعا پہنچی ہے اس دوران کے وہ گھر میں چل رہی تھی گھر میں کتوں میں کے پاس سے گزری تو اس میں گر پڑی اور وہی اس کی قبر بن گئی“۔

ایک اور جگہ بیان فرمایا کہ:

”من أخذ من الأرض شيئاً بغير حقه خسف به يوم القيمة إلى سبع أرضين“ ①  
 ”جس نے کسی زمین پر ناقص قبضہ کر لیا تو اسے قیامت کے دن سات زمینوں تک دھنسایا جائے گا“۔  
 مندرجہ بالا احادیث تمام قسم کے ناجائز قبضہ جات کا انکار کر رہی ہیں حتیٰ کہ حکومت بھی مالک کی مرضی کے بغیر اس کی زمین نہیں خرید سکتی، عہد فاروقی کا قصہ علامہ شبیل نعمانی نے الفاروق میں نقل کیا ہے کہ ”عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے مسجد نبوی کی توسعی کیلئے عباس بن عبدالمطلب رضی اللہ عنہ سے ان کا مکان خریدنا چاہا جو مسجد کے ساتھ تھا اور توسعی میں رکاوٹ بن رہا تھا سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے عباس رضی اللہ عنہ سے کہا کہ جائز قیمت دے کر مکان دے دیں۔ لیکن عباس اس بات پر راضی نہ ہوئے اور تازمہ کی شکل پیدا ہو گئی آخر فریقین“ حکومت وقت اور سیدنا عباس رضی اللہ عنہ نے ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کو ثالث مقرر کیا تو انہوں نے فیصلہ حکومت کے خلاف دے دیا اور جب سیدنا عباس رضی اللہ عنہ نے مقدمہ جیت لیا تو انہوں نے وہ مکان بلا قیمت ہی سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کو مسجد کی توسعی کیلئے دے دیا“۔

ملاحظہ کیجئے مکان حاصل کرنے کیلئے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا مقصد کتنا پاکیزہ تھا اور سیدنا عباس رضی اللہ عنہ بھی اس معاملہ میں انتہائی فراخ دل ثابت ہوئے۔ اس مقدمہ سے سیدنا عباس رضی اللہ عنہ کا مقصد یہ ظاہر ہوتا ہے کہ عام لوگوں کو یہ علم ہو جائے کہ شریعتِ اسلامی میں شخصی ملکیت کا کس قدر تحفظ ہے کہ حکومت وقت بھی اس کی ملکیت اس سے بذریعہ قیمت نہیں خرید سکتی جب تک مالک خود راضی نہ ہو جائے“۔

### فضائل زراعت

اسلام ایسا کامل و مکمل مذہب ہے، جو اپنے پیروکاروں کو زندگی کے ہر شعبے میں رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ پھر کیسے ممکن تھا کہ انسانی زندگی کے اس اہم شعبے Agriculture زراعت کے بارے میں راہنمائی نہ کرتا جس کا آغاز ہی سے بنی نوع انسان کا تعلق رہا ہے، فی الواقع زراعت کی بڑی اہمیت ہے۔ اگر زراعت نہ کی جائے تو غلہ کی پیداوار نہ ہو سکے جو انسان کی شکم پری کا بڑا ذریعہ ہے اسی لیے قرآن و حدیث میں اس فتن کا ذکر بھی آیا ہے:

{أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ أَنَّمِّلَتْ زَرْعَوْنَهُ أَنَّمَّ تَحْنَنُ الْزَّارِعُونَ} [الواقعہ: 63, 64]

”بھلا دیکھو جو حق تم بوتے ہو تو اس سے کھتی تم اگاتے ہو یا اگانے والے ہم ہیں۔ اس سے زیادہ فضیلت اور کیا ہو گی کہ جو حق ہم زمین میں لگائیں اسے اگانے کو اللہ تعالیٰ اپنی طرف منسوب کیا ہے، یہ کام کسان کا اللہ پر توکل بھی ثابت کرتا ہے۔“

{وَلَقَدْ مَكَّنَاهُ كُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ} [الاعراف: 10]

”ہم نے تمہیں زمین میں اختیار دیا اور تمہارے لیے اس میں سامان معیشت بنایا۔ مگر تم لوگ کم ہی شکر ادا کرتے ہو۔“

زمین سے منسوب معیشت میں زراعت سب سے پہلا طریقہ معیشت ہے جو اللہ نے انسان کو عطا فرمایا ہے اور زمین رب الکریم کا انسان پر ایسا عطیہ ہے جس سے بنی نوع انسان کے دو بنیادی اغراض وابستہ ہیں ایک کاشکاری یا زراعت اور دوسرا رہائش یا سکونت اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی زراعت کی اہمیت و فضیلت سے روشناس کرانے کیلئے آثار وارد ہیں۔

انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”کوئی بھی مسلمان جو ایک درخت کا پودا لگائے یا کھتی میں بیج بوئے، پھر اس میں سے پرندہ یا انسان یا جانور جو بھی کھاتے ہیں وہ اس کی طرف سے صدقہ ہے۔“ ①

اس حدیث کو امام مسلم نے یوں بیان کیا ہے کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ام مبشر نامی انصاری صحابیہ کا لگا یا ہوا کھجور کا درخت دیکھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو مسلمان کوئی درخت لگائے پھر اس سے آدمی یا پرندے یا جانور کھائیں تو یہ سب کچھ اس کی طرف سے صدقہ میں لکھا جاتا ہے۔“ ①

امام بخاری کی روایت کردہ حدیث میں مزید وسعت کے ساتھ لفظ ”اویز رع زرع“ بھی موجود ہے یعنی کچھ بھی زراعت کرے چاہے باغ لگائے یا کھیتی کرے۔ تو اس سے جو بھی آدمی، جانور، فائدہ اٹھائیں اس کے مالک کے ثواب میں بطور صدقہ لکھا جاتا ہے۔ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

یعنی اس حدیث میں باغبانی اور زراعت اور زمین کو آباد کرنے کی فضیلت مذکور ہے۔

مگر جو کاروبار فرائض اسلام کی ادائیگی میں حاصل ہو، وہ اثواب بالبھی بن جاتا ہے۔ کھیت کا بھی یہی حال ہے کہ بیشتر کھیتی باڑی کرنے والے یادِ الہی سے غافل اور فرائض اسلام میں سست ہو جاتے ہیں۔ اس حالت میں کھیت اور اس کے آلات کی مذمت بھی وارد ہے۔

ابو امامہ بahlی سے مردی ہے کہ انہوں نے ہل اور کچھ کھیت کے آلات دیکھے، تو کہا کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سن آپ فرماتے تھے:

”لَا يَدْخُلُ هَذَا بَيْتٌ قَوْمٌ إِلَّا دَخَلَهُ اللَّهُ الذُّلُّ“ ②

”جس قوم کے گھر میں یہ داخل ہو، اس گھر میں اللہ ذلت دا خل فرماتا ہے۔“  
بہر حال مسلمان کو دنیاوی کاروبار کے ساتھ ہر حال میں اللہ کو یاد رکھنا اور فرائض اسلام کو ادا کرنا ضروری ہے۔

### مزارعت کے متعلق احکام

اسلام کے معاشی نظام کے ثبت معاشی مقاصد میں غربت کا انسداد اور تمام انسانوں کو معاشی جدوجہد کے مساوی موقع فراہم کرنا بڑی اہمیت کا حامل ہے۔ اسلام سب کو حصول رزق کے موقع عطا کرنے اور

① صحیح مسلم: باب فضل الغرس والزرع: 3/1188

② صحیح بخاری: باب ما يحذر من عواقب الاستغفال بالآلة الزرع أو مجاوزة الحد الذي أمر به: 3/103

ثبت طور پر ایسی حکمت عملیاں بنانے کی تاکید کرتا ہے، جس سے غربت و افلات ختم ہوں اور انسانوں کو ان کی نبیادی ضروریات لازماً حاصل ہوں اور مزارعہ و مساقۃ Agricultural Sharecropping، Tanacy اس سماں یہ کاری کے ایسے معاهدے ہیں جن سے معاشرے کی پیداواری صلاحیتوں میں خاطرخواہ اضافہ کیا جاسکتا ہے اس لئے مزارعہ زراعت کا انتہائی اہم شعبہ ہے جس کے شرعی قوانین و ضوابط جانا بہت ضروری ہے۔

### تعريف و مشروعیت مزارعہ

مزارعہ کی تعریف اس طرح کی گئی ہے کہ:

"المزارعه، المعاملة على الأرض ببعض ما يخرج منها". ①

یعنی مزارعہ سے مراد وہ معاملہ یا معاهدہ ہے جو زمین کی پیداوار سے کچھ حصہ پر زمین کی زراعت کیلئے کیا جائے۔

اور المخبرہ سے بھی یہی مراد ہے اور کہا جاتا ہے کہ مسلمان جب خیر کے یہودیوں پر غالب آگئے تو رسول اللہ ﷺ نے ان سے خیر کی زمینوں پر مزارعہ کا معاهدہ کیا تو اسی کی مناسبت سے اس کا نام خبرہ ہو گیا تھا ورنہ دوںوں میں اصلاً کوئی فرق نہیں۔

اسی طرح المساقۃ آپاٹی Watering ہے اس میں مکمل زراعت نہیں بلکہ پہلے سے موجود کھجور یا دوسرے چل دار درختوں میں پانی لگا کر کاشنکار مالک زمین سے طے کردہ حصہ وصول کرنے کا معاهدہ کرتا ہے۔

### مشروعیت مزارعہ

مزارعہ کے بارے فقہاء کی دو آراء مشہور ہیں:

❶ ابو یوسف، محمد بن حسن، عامۃ المالکیہ و الشافعیہ اور حنابلہ مزارعہ کے جواز کے قائل

ہیں۔ امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ”زارعات صرف نقود کے عوض درست ہے“، جبکہ امام شافعی رحمہ اللہ کا فرمان ہے ”زارعات مساقاتہ کے ساتھ جائز ہے علیحدہ نہیں“۔ ① جمہور انہمہ مذاہب اربعہ اور انہمہ حدیث کے نزدیک مزارعات [بٹائی، بخابرہ] درست ہے، اختلاف بعض صورتوں میں ہے یا اولویت میں۔

اس رائے کے دلائل مندرجہ ذیل ہیں:

① قیس بن مسلم نے ابو جعفر سے روایت کی ہے کہ:

ترجمہ: ” مدینہ میں کوئی ایسا مہاجر نہ تھا جو تھائی یا چوتھائی پر کاشت نہ کرتا ہو، علی، سعد بن مالک، عبداللہ بن مسعود، عمر بن عبدالعزیز، القاسم، عروۃ، آل ابی بکر، آل عمر، آل علی اور ابن سیرین سب نے مزارعات کی اور عبد الرحمن بن اسود فرماتے ہیں کہ میں عبد الرحمن بن یزید کے ساتھ مل کر کاشت کاری کرتا تھا، اور عمر رضی اللہ عنہ نے لوگوں سے اس شرط پر مزارعات کرائی کہ اگر عمر نتیجہ دیں تو پیداوار میں آدھالیں گے اور اگر وہ [کاشتکار] نتیجہ اپنا استعمال کریں تو وہ اتنا لیں گے۔ ②“

اس اثر سے واضح ہوتا ہے صحابہ کرام کی کشیر تعداد مزارعات کی قابل تھی بلکہ بحربت کی شروعات سے ہی باجازت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انصار رضی اللہ عنہم کے ساتھ کاشتکاری کرتے تھے، قاضی شوکانی صحیح کی سابقہ عبارت کے بارے میں فرماتے ہیں: ”امام بخاری کا مقصد یہ ہے کہ صحابہ اور اہل مدینہ سے کوئی بھی مزارعات کے مخالف نہ تھا“۔ ③

صحیح بخاری ہی میں مردی ہے کہ:

② سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے انصار نے رسول اللہ سے عرض کیا کہ ہمارے باغات ہم میں اور ہمارے مہاجر بھائیوں میں تقسیم کر دیجئے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

① المغني: 581، الأَمُّ: 7: 187

② صحيح مسلم شرح النووي: باب المساقاة والمعاملة بجزء من الشمر والزرع 5/453

③ صحيح بخاری: باب المزارعة بالشرط.... 3/104

لَا، فَقَالُوا: "نَكْفُونَا الْمُؤْنَةُ وَنُشِرُّ كُمْ فِي الشَّمْرَةِ" ، قَالُوا: "سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا" ①  
”نهیں“ پھر انصار نے مہاجرین کو مخاطب کر کے کہا آپ باغات میں محنت کریں ہم پیداوار میں آپ کو شریک کرتے ہیں تو مہاجرین صحابہ نے فرمایا کہ ”چمیں منظور ہے۔“

اور یہ معاہدہ انصار اور مہاجرین کے درمیان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں ہوا تھا اگر جائز نہ ہوتا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں انکار کر دیتے بلکہ اس کے بعد جب اسلام غالب آگیا اور خیر فتح ہوا تو خیر کی زمینیں اور باغات یہود کو مزارعت کیلئے دیئے گئے۔

③ عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مرودی ہے کہ:

”آن النبي صلی اللہ علیہ وسلم عامل خیر بشرط ما يخرج منها من شمر أو زرع“ ②  
ترجمہ: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خیر کی زمینیں نصف پیداوار پر مزارعت کیلئے دیں۔ قائمین مزارعت کی سب سے بڑی دلیل یہی رسول اللہ کا فعل ہے اور چونکہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی آخری عمر تک اور عہد ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما تک یہی معاملہ رہاتا آنکہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے یہود کو جلاوطن کر دیا۔“

امام علاء الدین کاسانی الحنفی اس حدیث کے بارے میں تعلیقاً فرماتے ہیں: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل کم از کم جواز پر دلالت کرتا ہے اور یہی سیدنا علی، ابن مسعود، ابن عباس، عمر بن عبد العزیز، قاسم، عروۃ، زھری، ابن ابی لیلی اور ابن المسیب وغیرہ کا موقف ہے۔“ ③

اس دلیل پر اعتراض میں نامیں کہتے ہیں کہ خیر کا معاملہ مزارعت کا معاملہ تھا ہی نہیں کیونکہ خیر کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بزر شمشیر فتح کیا تھا لہذا خیر کے یہود مسلمانوں کے غلام تھے آپ صلی اللہ علیہ وسلم پیداوار کا جو حصہ وصول کرتے تھے وہ بھی آپ کا ہی تھا اور جو یہود کو دیتے تھے وہ بھی آپ کا ہی تھا۔ ④ اور یہ بھی

① نیل الاوطار: باب المزارعة بالشطر و نحوه: 13/6 ② صحيح بخاری: باب الشروط في المعاملة: 3/190

③ صحیح بخاری: باب المزارعة بالشطر و نحوه، صحیح مسلم: فی المساقاة بباب المساقاة والمعاملة بجزء من الشمر والزرع

④ بدائع الصنائع: 5/254، المغني: 5/59

کہا جاتا کہ خیر کی زمین خراجی تھی۔  
یہ اعتراض درست نہیں کیونکہ خیر کا کچھ حصہ تو بز و ششیر فتح ہوا تھا اور کچھ حصہ بغیر جنگ کے ہی فتح ہو گیا تھا اور مسلمانوں اور یہود کے مابین مصالحت اس بات پر ہوئی تھی کہ تمام زمینیں مسلمانوں کی ملکیت ہوں گی اسی لئے عہد فاروقی میں جب انہیں نکالا گیا تو خیر کی آدمی زمین تو بطور مال فی اسلامی مملکت کی تحويل میں آگئی اور باقی مجاہدین اور امہات المؤمنین وغیرہ میں تقسیم کر دیا گیا اسے کسی طور پر بھی خراجی زمین قرار نہیں دیا جاسکتا۔ باقی رہا مزارعہ کا معاملہ تو وہ زمین خراجی تھی یا غیر خراجی سب کا معاملہ مزارعہ پر ہی ہوا تھا۔ امہات المؤمنین رضوان اللہ علیہن اجمعین نے بھی اپنی زمینیں مزارعہ پر ہی دیں۔ مانعین مزارعہ کی طرف سے کچھ اور بھی اعتراض کر کے اسے مزارعہ سے نکلنے کی کوشش کی گئیں ہیں مگر ایسے اعتراض محض برائے اعتراض کئے جاتے ہیں لہذا ان کا جواب ضروری نہیں۔

② امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ اور ان کے شاگرد فرنے مزارعہ مساقة (آپاشی کیلئے) اور کراء الارض (ٹھیک پر دینا) کو منع فرمایا ہے۔<sup>①</sup>

ہدایہ میں امام صاحب کے اس قول کا استدلال کچھ اس طرح سے کیا گیا ہے کہ:  
اور انکی دلیل یہ روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مخبرت سے منع فرمایا ہے جو مزارعہ ہی ہے، اور کیونکہ یہ ایسا کرایہ ہے جس میں اجیر کی اجرت اس کے عمل میں سے ادا کی جاتی ہے اس طرح یہ قفیز الطحان جیسا معاملہ ہو جائے گا اور کیونکہ اس میں کرانے کی اجرت مجبول یعنی غیر مقدر ہوتی ہے تو یہ ہر طرح سے فاسد ہے، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خیر سے مزارعہ کا جو معاملہ کیا تھا وہ بیانی کے ذریعہ خراج وصول کرنا تھا اور مصالحت اور احسان میں وہ جائز ہے۔<sup>②</sup>  
اس استدلال کو ہم تین نکات میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

① ہنی پر وارد حدیث مبارکہ۔

② مزارعہ کا اجرت پر قیاس۔

③ اراضی خیر کو خراجی قرار دینا۔

❶ اس حدیث مبارکہ کو امام مسلم نے عبداللہ بن جابر سے روایت کیا ہے، انکے علاوہ رافع بن خدنج، عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہم اجمعین سے [المخابرة، المزارعة، المساقاة اور کراء الأرض وغیره] کی ممانعت کی احادیث مروی ہیں اور ان تمام صحابہ سے کوئی نہ کوئی توجیہ بھی وارد ہے۔  
سیدنا جابر رضی اللہ عنہ سے صحیح مسلم ہی میں اس نبی کی توجیہ وارد ہے فرماتے ہیں کہ:

أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من كانت له أرض فليزرعها، أو ليزروعها أخاه،  
ولايكرها". ①

"اگر کسی کے پاس زمین ہے تو وہ اسے خود کاشت کرے ورنہ کاشت کیلئے اپنے بھائی کو دے دے اور اسے [باتاً] یا ٹھیکہ پر نہ دے۔"

یعنی اس زمین پر کسی قسم کا منافع حاصل کرنے کی بجائے ازراہ تعاون اپنے غریب بھائی کو دے دے اور اس تعاون کی مثال ہمیں ہجرت کے بعد کے زمانے سے ملتی ہے کہ جب انصار صحابہ نے مہاجرین صحابہ کو زمین دینا چاہی وہ مکمل واقعہ اور بیان ہو چکا ہے، اس کے بعد سب سے زیادہ روایت انصاری صحابی سیدنا رافع بن خدنج رضی اللہ عنہ سے مروی ہیں وہ فرماتے ہیں کہ:

"كنا أكثر أهل المدينة حفلا، وكان أحدهنَا يكري أرضه، فيقول: هذه القطعة لي وهذه لك، فربما أخرجت ذهولم تخرج ذه، "فنهاهم النبي صلى الله عليه وسلم" ②

ترجمہ: "اہل مدینہ میں ہمارے کھیت بہت زیادہ تھے ہم زمین کرایہ پر دیا کرتے تھے، اس شرط پر کہ زمین کے ایک حصہ کی پیداوار زمین کے مالک کے لئے ہوگی، تو کبھی اس حصہ زمین پر آفت آجائی اور باقی حصہ محفوظ رہتا، ہم لوگوں کو اس سے منع کیا گیا۔ یعنی ان فاسد شرط کی بنا پر مزارعہ اور ٹھیکے سے منع کیا گیا اسی قسم

① صحیح مسلم: باب کراء الأرض: 3/1177

② صحیح بخاری: باب ما يكره من الشروط في المزارعة: 3/105

کے الفاظ عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہیں:

ترجمہ: رسول اللہ نے فرمایا: ”اگر تم بلا معاوضہ ہی اپنے بھائیوں کو زین دے دیا کرو تو یہ اس سے اچھا ہے کہ تم اس پر [بٹائی یا کرایہ] وصول کیا کرو۔“

اس عدم جواز کی توجیہ میں علماء ایک اور روایت ذکر کرتے ہیں زید بن ثابت فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ رافع بن خدیج کو معاف فرمائے واللہ میں اس حدیث کو ان سے بہتر جانتا ہوں، واقعہ یہ ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دو انصاری لڑتے ہوئے آئے تو آپ نے فرمایا کہ: ”إِنَّ كَانَ هَذَا شَأْنُكُمْ فَلَا تَكُرُوا الْمَزَارِعَ“<sup>①</sup>

اگر تمہارا یہی حال ہے تو زین ٹھیکہ پر نہ دیا کرو۔ اس روایت میں کراء الارض سے ممانعت کا سبب مذکور ہے اور اسی طرح کی ممانعت تو جیب عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مزارعت سے منع نہیں فرمایا البتہ یہ کہا ہے کہ آپ میں زمی کا برتاؤ کیا کرو۔<sup>②</sup>

مندرجہ بالا توجیہات سے یہ واضح ہوتا ہے کہ سرے سے ہی مزارعت کی ممانعت وارد نہیں ہوئی بلکہ کچھ غلط اسباب اور فاسد شروط کی بناء پر نبی الرحمہ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس سے منع کیا ہے اگر وہ نہ ہوں تو مزارعت جیسے معاہدوں میں کوئی مضاائقہ نہیں۔

### ۲ مزارعت کا اجرت پر قیاس

اسکا جواب قائلین اس طرح دیتے ہیں کہ مزارعت کا اجرت پر قیاس نہیں بلکہ مزارعت کا مضاربہ پر قیاس کیا جانا چاہئے جو راجماع امت سے جائز ہے مزید تفصیل امام ابن قیم کچھ یوں بیان کرتے ہیں کہ: انہوں نے یہ سمجھا ہے کہ یہ معاہدے اجارہ کی جنس سے ہیں، کیونکہ اس میں [عوض] اجرت کے بدلے [معوض] عمل ہے اور اجارہ میں عامل اور اسکا عوض یعنی اجرت معلوم ہونا ضروری ہے پھر جب انہوں نے اس معاہدے میں عمل اور منافع غیر معلوم پائے تو کہا یہ خلاف قیاس ہے، یہی ایک غلطی ہے، کیونکہ یہ معاہدے مشارکت کی جنس سے ہیں نہ کہ معاوضت محسن پر مشتمل ہیں جن میں عمل اور اجرت کا

<sup>①</sup> سنن أبي داود: باب في المزارعة: 3/257 <sup>②</sup> سنن ترمذی: باب ما جاء في المزارعة

معلوم ہونا ضروری ہوتا ہے اور مشارکت مواجبت سے الگ ایک قسم ہے۔ اسی طرح جنہوں نے مزارعت اور مساقة کو منع کیا ہے انہوں نے یہی سمجھا ہے کہ یہ ایسا معاملہ ہے جس میں اجیر [عامل] کی اجرت مجبول ہے اور اسکا انکار کر دیا مگر حقیقت میں ایسا نہیں ہے کیونکہ مزارعت میں عامل اور مالک زمین کے نفع اور نقصان میں شریک ہوتے ہیں اور یہ عین عدل ہے اور ظلم و غرر سے انتہائی دور۔<sup>①</sup> امام ابو یوسف نے بھی اپنی ”کتاب الخراج“ میں اسی قسم کی توجیہ بیان کی ہے کہ مزارعت کا معاملہ مضاربہ کے جیسا ہی ہے، اس طرح قفیز الطحان کا معاملہ بھی حل ہو جاتا ہے کہ جب وہ اجیر ہی نہیں تو مزارع اپنے عمل سے اپنی اجرت نہیں بلکہ اپنا حصہ وصول کرتا ہے جس پر وہ مقتنق ہوئے ہیں۔

### ۴ اراضی خیر کا خراجی قرار دینا

اراضی خیر کا خراجی قرار دینا درست نہیں جس کی تفصیل اوپر بیان کی جا چکی ہے۔ اور کتب فتحیہ میں امام صاحب کی ممانعت کے باوجود مزارعت کے مفصل احکام مذکور ہیں سید انور شاہ مرحوم جو حنفی مسلک کے مایہ ناز عالم دین ہیں اور انہوں نے متعدد معرکتہ الآراء مسائل پر کتابیں بھی تصنیف فرمائی ہیں، درس حدیث کی تقریر کی جامعیت کا اندازہ ”فیض الباری“ سے کیا جاسکتا ہے۔ جو صحیح بخاری کی تقریر ہے اور چار ضخیم جملوں میں شائع ہے، وہ مختلف و معارض اقوال میں اپنی قوت استنباط کے زور سے بلا تکلف ایک کو دوسرے پر ترجیح دیدیتے تھے، وہ فیض الباری میں فرماتے ہیں کہ: ”میں صاحب ہدایت کی مزارعت کے متعلق روشن کو مدت تک نہ سمجھ سکا کہ ایک طرف تو وہ مزارعت کو ابوحنیفہ کے نزدیک منع فرماتے ہیں اور صاحبین اور امام صاحب کا اختلاف نقل کرتے ہیں، جب امام کے نزدیک مزارعت درست ہی نہیں اس اختلاف اور فروع کے ذکر کی کیا ضرورت ہے؟“ اور دوسری جگہ فرماتے ہیں کہ ”پھر حادی الفردی سے معلوم ہوا کہ امام صاحب نے مزارعت کو کروہ سمجھا ہے حتیٰ سے منع نہیں فرمایا اسی حوالہ سے مجھے اطمینان ہو گیا“۔<sup>②</sup>

<sup>①</sup> اعلام الموقعين: 290/1

<sup>②</sup> فیض الباری: 481/2

مندرجہ بالا سطور سے یہ واضح ہوتا ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے مزارعت سے منع کرنے کی بنا دی وجہ باہمی مفادات میں عدم توازن اور محنت کرنے والے کا استھان ہے اگر کسی کی حق تلفی نہ ہو تو اس معاهدے میں کوئی مضائقہ نہیں۔

### دیگر مسائل معاہدة مزارعت پر

مرا عین کی مشارکت: اگر مزارعت میں عامل یعنی مزارع کسی وجہ سے اپنا کام مکمل کرنے سے عاجز ہو تو اپنے ساتھ دوسرے عامل کو شریک کر سکتا ہے اور اسے اپنے حصے سے بٹائی ادا کرے جس پر بھی انکا اتفاق ہو، بشرطیکہ زمین کے مالک نے یہ شرط نہ لگائی ہو کہ صرف اول الذکر عامل ہی کام کرے اگر اس قسم کی شرط ہو تو پھر زمین کے مالک کی اجازت لازمی ہوگی۔ ①

### فعح معاہدة مزارعت

اگر فصل تیار ہونے سے پہلے مالک معاہدے کو ختم کرنا چاہے تو وہ مزارع کو مثل نصیب [پیداوار سے اس کے حصے کے برابر] ادا کرے گا، کیونکہ وہی عامل کو کام کرنے سے منع کر رہا ہے جس کے عوض مزارع نے اپنا حصہ وصول کرنا تھا یہی شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کا موقف ہے اور جبکہ دیگر علماء کرام کا موقف ہے کہ مثل اجرت ادا کی جائے گی، لیکن اگر مزارع خود ہی معاہدے کو ختم کرنا چاہے تو اس کے لئے پھر پیداوار سے کچھ ادا نہیں کیا جائے گا کیونکہ وہ خود ہی اپنے حق سے دستبردار ہوا ہے بالکل اسی طرح جیسے مضاربت کا عامل منافع ظاہر ہونے سے پہلے ہی الگ ہو جائے تو منافع میں حصہ دار نہیں ہوگا، اور فتح اگر اس وقت ہو جب فصل پکنے کے قریب ہو تو مالک اور مزارع دونوں اپنا مکمل حصہ وصول کریں گے جس پر انکا اتفاق ہوا تھا اور مزارع اپنا کام مکمل کرے گا، اگر عامل اتنی لا پرواہی کرے کہ پیداوار تباہ ہو جائے تو نقصان کا ذمہ دار ہو گا اور اسی پر ضمان ہوگی۔

مالک اپنی اراضی فروخت کرنا چاہے تو کیا مزارع کو بھی کچھ مبلغ ادا کرے گا: اگر کچھ مزارع عرصہ دراز سے زمین کاشت کر رہے ہوں اور مالک زمین کو فروخت کرنا چاہے تو مزارعین کو کوئی حق نہیں کہ وہ زمیندار یا

نئے خریدار سے کچھ عرض طلب کریں تاکہ ان کا جو ذریعہ معاش ختم ہو گیا ہے اس کی جگہ کوئی اور ذریعہ اختیار کر سکیں کیونکہ زمین کے جانے سے اگر انہیں کوئی ضرر پہنچا ہے تو اس میں مالک کی کوئی ذمہ داری نہیں اور کیونکہ ان کی شرآکت مزارعت میں تھی ملکیت زمین میں نہیں، اور نہ ہی مزارعین زمین خریدنے کیلئے اس فروخت کی منسوخی کا مطالبہ کر سکتے ہیں مگر باہمی تعاون اور اچھے اخلاق کا تقاضہ یہ ہے کہ اگر صاحب زمین اپنی ملکیت فروخت کرنا چاہے تو اپنے مزارعین سے بھی مشورہ کرے وہ خریدنا چاہیں تو ان سے تعاون کرے اور اگر خریدنے کی طاقت نہیں رکھتے اور کوئی دوسرا روزگار بھی نہیں رکھتے تو مالی طور پر بھی ان کی معاونت کرے۔

معاہدة مزارعت کو عدل پر قائم رکھنے کیلئے علماء نے کچھ شراط بیان کی ہیں، جن کے اشتراط سے نہ زمیندار کا استحصال ممکن ہو پائے گا اور نہ ہی مزارع کی کسی قسم کی حق تلفی ہوگی وہ شراط مندرجہ ذیل ہیں:

- ❶ مزارع اور زمیندار دونوں عاقل بالغ [مکف] اور کامل اہلیت کے حامل ہوں، زمیندار زمین کا مالک ہوا اور مزارع زراعت کر سکتا ہو۔

- ❷ زمین قابل کاشت ہوتا کہ کاشت کا رحمت کر کے پیداوار میں حصہ دار ہو سکے، مساقة میں پھل دار درختوں کا ہونا ضروری ہے۔

- ❸ زراعت کی جانے والی فصل اور طریقہ زراعت معلوم ہوں، کیونکہ کچھ فصلیں اور طریقہ کاشت آمدن اور منافع پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ جو بعد میں اختلاف کا سبب بنتے ہیں۔

- ❹ زراعت کیلئے بیج اور آلات پر دونوں جس طرح متفق ہوں وہی درست ہے، بس کسی قسم کا بھی ضرر و غرر نہ پایا جائے۔

- ❺ پیداوار کی تقسیم فیصدی یا چوتھائی، تہائی، نصف کے طور پر اور تقسیم کا طریقہ کارٹ شدہ ہو، مکمل پیداوار سے دونوں کے حصوں کی تقسیم ہونہ کہ زمین یا فصل کے اعتبار سے حصے الگ الگ کئے جائیں۔ مثلاً زمیندار یہ کہے کہ پانی کے قریب والی فصل میری ہوگی اور فلاں حصہ زمین کی کاشتکار کے حصہ میں آئے گا یا گندم کی فصل کاشت کار لے اور چاول کی زمیندار لے، اس طرح تقسیم سے احادیث میں منع کیا گیا ہے، کیونکہ ممکن ہے جس قطع کی پیداوار زمیندار چاہ رہا ہو وہاں پیدا اور اچھی ہوتی ہو اور کاشت کار

زمیندار کی باری کی بسبت اپنی باری میں زیادہ محنت کرے۔

۶ مدت مزارع معلوم ہو، اگر فصل کی مدت مکمل ہونے سے قبل زمیندار کا شت کار کو الگ کرنا چاہیے تو مثال محنت ادا کرے۔

۷ زمیندار اور کاشتکار دونوں اس معاهدے میں ایک دوسرے کے شریک ہیں نہ ہی زمیندار کا شت کار کو پان غلام تصور کرے اور نہ ہی کاشتکار غصب کے ذریعے زمین کا مالک بننے کی کوشش کرے۔

### خاتمه پڑھ

گزشتہ اوراق میں ذکر کردہ آیات و احادیث مبارکہ اور علماء اسلام کی پیش کردہ توجیہات اور تشریحات سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اسلام کے معاشی نظام میں بنیادی وسائل معيشت میں سے زراعت کو بہت اہمیت دی گئی ہے، اور اسلامی حکومت کا یہ امتیاز رہا ہے کہ اس میں سرکاری اراضی کی انتہائی منصافانہ تقسیم کا طریقہ کار راجح ہوا اور ملکیت زمین کے حوالے سے خاطر خواہ تشریعی احکام جاری ہوئے جن میں شخصی ملکیت کا احترام بھی ہے اور مزارع یا حکومت وقت کو غصب و انتہاب کی کسی صورت اجازت نہیں دی گئی اس میں نہ قدیم و جدید جا گیر دارانہ نظام جیسی نظری ملتی ہے کہ جس میں بڑے بڑے زمیندار کا شت کاروں کے جان و مال پر متصرف نظر آئیں اور نہ ہی اشتراکیت کی یہ جھلک نظر آتی ہے کہ جس میں زمیندار کو اس کے حق ملکیت سے ہی محروم کر دیا جائے۔ علاوه ازیں معاهدہ مزارع کی بھی اسی صورت اجازت دی گئی کہ جس میں زمیندار اور کاشتکار کا معاهدہ مزارع میں دو شریک کاروں کی حیثیت میں سامنے آئیں اگر اس میں بھی افراد امت کے درمیان بغض او رعداً و اور ایک دوسرے کی حق تلفی کی صورت میں اسے بھی منوع قرار دیا ہے، غرض کہ اسلامی اقتصادی نظام میں معاهدہ مزارع کا مقصد انفرادی اور اجتماعی تعاون و ترابط اور تراحم کو مضبوط کرتا ہے تاکہ مسلمانوں کے درمیان باہمی اخوت اور محبت کا رشتہ قائم رہے اور اسکے لئے اسلامی معاشی نظام کو دوسرے نظاموں کو مشرف بالاسلام کرنے یا ان سے کچھ مستعار لینے کی ضرورت نہیں وہ ہر قسم کے زمان و مکان کے لئے صالح اور موزوں ہے بس ضرورت ہے تو اسے نافذ کرنے کی کہا جاتا ہے ایک مرتبہ مولانا عبد اللہ سندهی لینن سے ملے اور انہیں اسلامی نظام معيشت کے بارے میں بتایا تو لینن نے اعتراف کیا یہ واقعی انصاف پر بنی نظام ہے لیکن مجھے کہیں زمین پر دکھاد بیجئے میں اسے قبول کرلوں گا۔

# البيان



سودی میشت

## سودی میشت اور جدید بینکاری

ابو حمزہ پروفیسر سعید عجتی سعیدی<sup>①</sup>

اسلام ایک فطری مذہب ہے یہ حقوق العباد کو حقوق اللہ کی طرح بڑی اہمیت دیتا ہے بلکہ بعض روایات سے تو یہاں تک واضح ہوتا ہے کہ حقوق اللہ کی بنتیت حقوق العباد کی اہمیت زیادہ ہے کیونکہ حقوق اللہ کی بابت تو یہ امید کی جاسکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ عفو و کرم کرتے ہوئے بندے کو معاف کر دے گا اس کے برکت حقوق العباد کے متعلق یہ آیا ہے کہ جب تک حق والا معاف نہیں کرے گا اللہ تعالیٰ بھی اسے معاف نہیں کرے گا۔ اسی لئے اسلام نے ہر اس عمل کو ناجائز اور حرام قرار دیا ہے جس سے لوگوں کے حقوق کی پامالی اور حق تلفی ہوتی ہو۔ اسلام نے جن باتوں کو ناجائز اور حرام قرار دے کر انسانوں کو ان سے روکا ہے ان میں سے ایک سود بھی ہے۔ چونکہ سود وہ معاملہ ہے جس میں تھوڑی رقم یا جنس دے کر زیادہ رقم یا جنس لی جاتی ہے۔ اس میں سود دینے والے پر ظلم ہوتا ہے اور سود لینے والا بیٹھے بٹھائے بغیر کسی محنت کے منافع کمار ہاہے اسی لئے اسلام نے اسے حرام قرار دیا ہے۔

سود کی مذمت یہ

إِلَّاَنِيَّ يَأْكُلُونَ الرِّبُّوَا لَا يَقُولُ مُؤْنَنَ إِلَّا كَمَا يَقُولُ مُرَّالَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَنُ مِنَ الْمَيْسِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُّوَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبُّوَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّهِ

<sup>①</sup> فاضل مدینہ یونیورسٹی

فَإِنْتُمْ هُنَّ فَلَهُمْ مَا سَلَفَ وَأَمْرُكُمْ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَخْذَبُ النَّارَ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ ○  
يَمْحُقُ اللَّهُ الرِّبُّو وَيُبَيِّنُ الصَّدَقَاتِ ○ وَاللَّهُ لَا يُجِيبُ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِينِمْ ○ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا  
الصَّلِحَاتِ وَأَقَمُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الرِّزْكَةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ  
يَحْزَنُونَ ○ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا امَاتِيقَيْ منَ الرِّبُّو إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ○ فَإِنَّ لَمْ  
تَفْعَلُوا فَإِذْنُوا بِحَرْبِهِمْ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْشِّرُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا  
تُظْلِمُونَ ○ } [آل عمران: 130]

”جو لوگ سود کھاتے ہیں وہ (قبوں سے) اس طرح (حوالہ باختہ) اٹھیں گے جیسے کسی کو جن نے پڑھ کر دیوانہ بنادیا ہو یہ اس لئے کہ وہ کہتے ہیں کہ سود بینا بھی (فتح کے لحاظ سے) ویسا ہی ہے جیسے سود (لینا) حالانکہ سود کے کو اللہ نے حلال کیا ہے اور سود کو حرام توجہ کے پاس اللہ کی نصیحت کی پڑھی اور وہ (سود لینے سے) بازا آگیا تو جو پہلے ہو چکا وہ اس کا اور (قیامت میں) اس کا معاملہ اللہ کے سپرداور جو پھر لینے لگے گا تو ایسے لوگ دوزخی ہیں کہ ہمیشہ دوزخ میں جلتے رہیں گے۔ اللہ سود کو نایاب (یعنی بے برکت) کرتا اور خیرات (کی برکت) کو بڑھاتا ہے اور اللہ کسی ناشکرے گنہگار کو دوست نہیں رکھتا۔ جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل کرتے اور نماز پڑھتے اور زکوٰۃ دیتے رہے ان کو ان کے کاموں کا صلد اللہ کے پاں ملے گا اور (قیامت کے دن) ان کو نہ کچھ خوف ہوگا اور نہ وہ غمناک ہوں گے۔ اے ایمان والوں اللہ تعالیٰ سے ڈراؤ اور جو سود باقی رہ گیا ہے وہ چھوڑ دا گر تم سچ جی ایمان والے ہو۔ اور اگر کیا نہیں کرتے تو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے ٹڑنے کے لئے تیار ہو جاؤ ہاں اگر تو بہ کرو تو تمہارا اصل مال تمہارا ہی ہے، نہ تم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔“

نیز ارشاد ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبُّو أَضْعَافًا مُّضَعَّفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ○ }

”اے ایمان والوں! اگرچہ چو گنا سود نہ کھا اور اللہ سے ڈروتا کرنے کی بجائے حاصل کرو۔“ [آل عمران: 130]

نیز ارشاد ہے:

{فَإِذْلِمْ مَنِ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ طَيْبَتِ احْلَاثُ لَهُمْ وَبَصِيرَهُمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ  
كَثِيرًا ○ وَأَخْنِهُمُ الرِّبُّو وَقَدْ مُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهُمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ○ وَأَعْنَدُنَا لِلْكُفَّارِينَ  
مِمْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ○ } [ النساء: 160]

”تو ہم نے یہودیوں کے ظلموں کے سبب (بہت سی) پاکیزہ چیزیں جوان کو حلال تھیں ان کو حرام کر دیں اور اس سبب سے بھی کہ وہ اکثر اللہ کے راستے سے (لوگوں کو) روکتے تھے۔ اور اس سبب سے بھی کہ باوجود منع کرنے جانے کے سود لیتے تھے اور اس سبب سے بھی کہ لوگوں کا مال ناجن کھاتے تھے اور ان میں سے جو کافر ہیں ان کے لئے ہم نے درد دینے والا عذاب تیار کر رکھا ہے۔“

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَمَا آتَيْتُهُمْ مِّنْ رِزْقٍ إِلَّا يُرْجُو أَفَيْ أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْجُو عِنْدَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتُهُمْ مِّنْ زَكْوَةٍ ثُرِيْدُونَ  
وَجْهَةَ الْلَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ○ [الروم: 39]

”اور جو تم سود دیتے ہو کہ لوگوں کے مال میں افزائش ہوتا اللہ کے نزدیک اس میں افزائش نہیں ہوتی اور جو تم زکوٰۃ دیتے ہو اور اس سے اللہ کی رضامندی طلب کرتے ہو تو (وہ موجب برکت ہے اور) ایسے ہی لوگ (اپنے مال کو) بڑھانے والے ہیں۔“

### سود کا مفہوم پر

قرآن مجید میں سود کے لئے ریو کا لفظ استعمال ہوا ہے۔ جس کا معنی ہے اضافہ اور زیادتی۔ گویا الفوعی طور پر اصل رقم پر جو بھی اضافہ ہوا سے سود کہا جاتا ہے۔ مگر رقم پر اضافہ کی ہر صورت ریو یا سود نہیں بلکہ اس کی بعض سورتیں جائز اور بعض ناجائز ہیں۔ مثلاً کاروبار اور تجارت کے ذریعہ بھی اصل رقم پر منافع کی صورت میں اضافہ ہوتا ہے یہ شرعاً بھی جائز ہے اور اخلاقاً بھی۔ مگر سود اصل رقم پر مخصوص انداز کا اضافہ ہے جس کی اجازت قطعاً نہیں بلکہ یہ سرے سے حرام ہے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

{أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا}

کہ اللہ تعالیٰ نے تجارت کو حلال اور سود کو حرام ٹھہرا یا ہے۔

چونکہ عربوں میں سود یا ریو کی صورت متعین اور معلوم تھی اس لئے اس کی وضاحت اور تشریع کی ضرورت نہیں تھی گئی۔ فقادہ رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ: ”دور جاہلیت میں ایک آدمی دوسرے کے ہاتھ کوئی چیز فروخت کرتا اور قیمت کی ادائیگی کے لئے وقت مقرر کر لیتا۔ اگر مقررہ مدت پر وہ ادائیگی نہ کر سکتا تو وہ قیمت میں اضافہ قبول کر کے مزید مہلت لے لیتا تھا۔ اسے سود کہتے تھے۔“

اسی طرح مجاہد رحمۃ اللہ علیہ کا بیان ہے۔ ”قبل از اسلام روان خاکہ ایک آدمی قرض لیتا اور کہتا کہ اگر تم

مجھے اتنی مہلت دے دتو میں اصل رقم سے اتنی رقم زائد دوں گا۔“

یہ بھی سود کی ایک صورت تھی جسے قرآن مجید نے حرام قرار دیا ہے۔

تجارت اور سود میں بینادی فرق: سود خور لوگ اس معاملہ کو جائز ثابت کرنے کے لئے کہا کرتے ہیں کہ ہمارا یہ معاملہ بھی ایک قسم کی تجارت ہے جس طرح تجارت میں منافع جائز ہے اس طرح ہم بھی اپنی رقم پر منافع لیتے ہیں۔

ان لوگوں کی بات سراسر غلط اور خلاف حقیقت ہے کفار بھی یہی کہا کرتے تھے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کا ذکر کریوں کیا ہے:

**[إِلَّاَنِيْنَ يَا كُلُّوْنَ الرِّبُّوْلَا يَقُوْمُوْنَ إِلَّاَ كَمَا يَقُوْمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَنُ مِنَ الْمَيْسِ ذِلِّكَ يَا كَمِّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُّوْلَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُّوْلَا]** [البقرہ: 275]

”جو لوگ سود کھاتے ہیں وہ (قبوں سے) اس طرح (حوالہ باختہ) اٹھیں گے جیسے کسی کو جن نے لپٹ کر دیا نہ بنا دیا ہو یہ اس لئے کہ وہ کہتے ہیں کہ سود اپنچا بھی (نفع کے لحاظ سے) ویسا ہی ہے جیسے سود (لينا) حالانکہ تجارت کو اللہ نے حلال کیا ہے اور سود کو حرام“۔

اس سے معلوم ہوا کہ وہ لوگ ربیل یعنی سود کو ایک قسم کی تجارت کہتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے تجارت کو حلال اور ربیل یعنی سود کو حرام کیا ہے۔

### تجارت اور سود میں فرق

حالانکہ یہ دونوں معاملے الگ الگ ہیں۔ تجارت میں ایک آدمی اپنی چیز کو فروخت کرنے کے لئے پیش کرتا ہے اور دوسرا اسے خرید رہا ہوتا ہے۔ اس میں تاجر جو اصل رقم سے زائد رقم لیتا ہے اسے نفع کہا جاتا ہے۔ تجارت کا نفع اس لئے جائز ہے کہ بیچنے والے نے پہلے اس چیز کو خود تیار کیا یا وہ اسے کہیں سے خرید کر لایا، پھر کچھ عرصہ اسے اپنے پاس رکھا پھر اس سلسلہ میں اس نے اپنی بدنسی، ذہنی اور مالی صلاحیتوں کو صرف کیا اور اس کے عوض وہ منافع لے رہا ہوتا ہے۔ اس لئے یہ جائز ہے۔ اس کے بر عکس سود میں ایک آدمی دوسرے کو اپنی رقم دے کر اسے کچھ مہلت دیتا ہے اور وہ اس مہلت کے بال مقابل زائد رقم طلب کرتا ہے جس کے لئے اس نے کچھ بھی محنت نہیں کی ہوتی۔ یہ سود ہے جسے اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہے۔

اسی طرح تجارت میں ایک طرف ایک جنس ہوتی ہے اور اس کے بال مقابل رقم یا قیمت ہوتی ہے یہ جائز

ہے کہ دونوں طرف چیز الگ الگ ہوتی ہے۔ جبکہ سود کے معاملہ میں دونوں طرف ایک ہی چیز ہوتی ہے۔ اسی طرح تجارت میں ایک آدمی اپنی چیز دے کر اس کے عوض میں کوئی چیز لے رہا ہوتا ہے۔ مگر سود میں ایک فریق کو تو معاوضہ مل رہا ہوتا ہے۔ جبکہ دوسرے فریق کو کچھ نہیں ملتا بلکہ الملاوہ دے رہا ہوتا ہے۔ نیز تجارت میں تو ایک دفعہ منافع لے کر معاملہ مکمل ہو جاتا ہے اس کے بر عکس سود کی صورت میں رقم دینے والا اپنی رقم پر مسلسل سود لیتا رہتا ہے۔ اور عموماً یہ سودا اصل رقم سے بھی زیادہ ہو جاتا ہے۔ اس قسم کے اسباب کے پیش نظر اللہ تعالیٰ نے تجارت کو حلال اور سود کو حرام کیا ہے۔

ان کے علاوہ سود خور اخلاقی پستی کا بھی مریض ہوتا ہے وہ خود غرض، بخیل، بے رحم اور زر پرست بنا جاتا ہے ایک اچھے مسلمان میں ایسی باتیں قابلِ ذمۃ ہیں۔ ان بدعاں کے نتیجہ میں انسانوں کے ما بین نفرت، عداوت اور قطع تعلقی وغیرہ جیسی عادات آجاتی ہیں جن کی اسلام قطعاً جائز نہیں دیتا۔

چونکہ سود انسان کے دین کا بھی دشمن ہے اور اخلاق کا بھی۔ اس نے اللہ تعالیٰ نے انہیٰ سخت الفاظ کے ساتھ سود سے منع فرمایا اور اس کے رسول کے ساتھ جنگ کے مترادف ٹھہرایا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا يَقْعِدُونَ مِنْ إِنَّمَا يَعِدُ الَّذِي أَنْذَلَ لَكُمْ مُّؤْمِنِينَ ○ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأُذْنُوا بِمَحَرِّبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ] [البقرہ: 278-279]

”اے ایمان والو اللہ تعالیٰ سے ڈر اور جو سود باقی رہ گیا ہے وہ چھوڑ دو اگر تم سچ مج ایمان والے ہو۔ اور اگر ایسا نہیں کرتے تو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے ٹڑنے کے لئے تیار ہو جاؤ۔“

یہی وجہ ہے کہ جنت الوداع کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اعلان فرمایا کہ ”جاہلیت کے تمام سودی معاملات کا عدم ہیں اور سب سے پہلے میں اپنے چاچا عباس کا سود ساقط کرتا ہوں انہوں نے لوگوں سے جو سود لینا تھا وہ نہیں لیں گے۔“ ①

اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو بہت سے گناہوں سے منع کیا ہے مگر جس قدر وعید سود کے متعلق ہے ایسی سخت وعید دوسرے کسی گناہ پر نہیں ہے۔ سنن ابن ماجہ میں ایک حدیث ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے

① ابو داؤد: کتاب المذاکر، باب صفة حجۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم، حدیث نمبر 1905

سنن ابن ماجہ: باب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، حدیث نمبر 3074 یہ حدیث صحیح ہے۔

فرمایا: ”سود کے ستر درجے ہیں اور اس کا کم از کم گناہ یہ ہے کہ آدمی اپنی ماں کے ساتھ بدکاری کرے۔“ ① ایک اور حدیث میں ہے آپ نے فرمایا: ”سود لینے والا، کھانے اور کھلانے والا، دینے والا، اس کی دستاویز لکھنے والا اور اسی سے معاملہ پر گواہ بننے والا سب لوگ لعنتی ہیں۔“ ② یاد رہے کہ جس کا حسن سے یعنی غل کاغذ سے تبادلہ کرتے ہوئے برابری ضروری ہے ورنہ یہ بھی سود بن جائے گا۔

### سود کے نقصانات ۴

سابقہ تفصیل سے معلوم ہوا کہ کوئی آدمی اپنی اصل پر بغیر محنت و مشقت کئے اور بغیر اپنی کسی صلاحیت کو استعمال کئے جو زائد رقم لے وہ سود ہے جس سے شریعت نے منع کیا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اگر غور کیا جائے تو سود کے بہت سے نقصانات بھی ہیں۔ مثلاً سود خور آدمی خود غرض، مفاد پرست، حریص، تنگ دل اور زر پرست بن جاتا ہے۔ اور اس کے دل میں مال و دولت کی ہوس مزید پروان چڑھتی چلی جاتی ہے اس کے برکش اسلامی تعلیمات کے نتیجے میں انسان ایک فیاض، سخنی، ہمدرد، فراخ دل، عالی ظرف اور دوسروں کا خیر خواہ اور خیر اندر لیش ہوتا ہے۔ سود خور ان تمام صفات عالیہ سے یکسر محروم ہوتا ہے۔

سود کا دوسرا نقصان یہ ہے کہ اس طرح غریب طبقہ مزید غریب اور محروم کیا جاتا ہے ایک شخص پہلے ہی ضرورت مدد اور محتاج ہوتا ہے اور اسے سود پر رقم ملے تو وہ مزید زیر بار ہو جاتا ہے اور اس کی رہی سی قوت خرید بھی آہستہ آہستہ ختم ہو جاتی ہے اور وہ جو کچھ کھاتا ہے وہ ساہو کار لے جاتا ہے۔

### جو از سودی عقلی توجیہات ۵

① بعض مغرب زدہ لوگوں میں یہ غلط فہمی عام ہے کہ سود صرف اسی صورت میں قابل اعتراض ہے جب وہ ذاتی ضروریات کیلئے دی گئی رقم پر لیا جائے ان کا خیال ہے کہ اگر کوئی آدمی کاروبار کیلئے کسی سے رقم لے یا کسی کو رقم دے تو ایسی صورت میں سود کا لین دین حرمان نہیں بلکہ سراسر معقول، جائز اور حلال ہے۔ مگر ان کا یہ خیال بالکل غلط ہے کیونکہ یہی اصل رقم سے زائد ہے جو وہ بلا وجہ اور بلا معاوضہ لے رہا ہے لہذا یہ بھی ناجائز ہے۔

① سنن ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب التغليظ للربا، حدیث نمبر: 2274 یہ حدیث صحیح ہے

② صحیح مسلم: کتاب المساقاة، باب لعن آكل الربا۔۔۔

۲) اس طرح بعض لوگ کہتے ہیں کہ تم جب اپنی رقم کسی کو دیتے ہیں تو اپنی ضرورت کو روک کر دوسرا کی ضرورت کو پورا کرتے ہیں اور اس میں رقم کے ڈوبنے کا خطرہ بھی ہوتا ہے اس لئے اس پر سود لینا جائز ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر مال دار آدمی کو رقم ڈوبنے کا اندر یہ شہ ہو تو وہ ایسا کام ہی نہ کرے اور بے خطر ہو جائے یا پھر وہ مدیون سے کوئی چیز بطور رحمانت لے کر رکھ لے۔

۳) نیز بعض لوگ کہتے ہیں کہ میں دوسرا کو اپنے مال سے فائدہ اٹھانے کا موقعہ دیتا ہوں، لہذا اس میں سے مجھے بھی حصہ ملنا چاہئے۔ یہ بات اگر چہ درست ہے مگر اسے ایسی صورت میں مشارکت کا معاملہ کرنا چاہئے کہ اگر رقم لینے والے کو اربابار میں نفع ہوا تو یہ نفع میں شریک ہو اور اگر اسے خسارہ آئے تو یہ خسارہ میں بھی حصہ دار بننے۔ یہ کہاں کا انصاف ہے کہ وہ منافع میں تو حصہ دار بننے پر تیار ہے مگر خسارہ کی صورت میں بالکل الگ حلگ ہو جائے؟

ہماری اب تک کی گزارشات سے یہ واضح ہو چکا ہے سود شرعی طور پر قطعاً ناجائز اور حرام ہونے کے ساتھ ساتھ انسانوں پر ظلم ہے نیز اس کے روحاںی اور اخلاقی نقصانات بھی زیادہ ہیں۔

### اصلح احوال

ایک سوال: ہماری اس قسم کی گفتگوں کو بعض مغرب زدہ دانشور کہہ دیا کرتے ہیں کہ چونکہ اب تک غیر سودی نظام مالیات مدون نہیں ہوا۔ لہذا عارضی طور پر سودی نظام جاری رہنا چاہیے۔ جب غیر سودی نظام سامنے آجائے گا تو اسے ختم کر دیں گے۔ یہ می خام خیالی ہے سود چونکہ شرعاً حرام ہے اسے دستوری طور پر بھی منوع قرار دینا چاہیے۔ اس کے نتیجے میں خود بخود غیر سودی نظام سامنے آجائے گا اگر سودی نظام اسی طرح چلتا رہے تو قیامت تک اس سے جان نہیں چھوٹ سکتی۔ اور بعض لوگ کہا کرتے ہیں کہ سود کے بغیر ہمارا ملک چل ہی نہیں سکتا۔ یہ میں شیطانی وسوسہ ہے ہم سود عجیبی خوست کی وجہ سے مشکلات کا شکار ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا کوئی بندہ جرأت کر کے سود کو مکمل طور پر منوع قرار دے پھر دیکھیں کہ کیوں کر اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کا فضل ہمارے شامل حال ہوتا ہے۔ إِن شاء اللہ۔

یہ تو ہیں سود کے متعلق اسلامی احکامات۔ ان کے علاوہ کوئی بھی سنجیدہ، غیر متعصب اور انسانیت کا خیر خواہ آدمی سود کو قبول کرتا ہے نہ پسند۔ اگر ہم مغربی ماہرین معاشیات کی کتابوں کا وسیع مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ لوگ بھی سود کو انسانیت کے لئے بہت زیادہ نقصان دہ سمجھتے ہیں۔ معروف مغربی ماہر اقتصادیات

سر رائے ہارڈ نے لکھا ہے کہ انسانی معاشرہ کی بہتری چاہتے ہو تو سود سے نجات حاصل کرو۔

### بینکاری کا آغاز پر

مغربی ممالک میں بینکاری کا آغاز یوں ہوا کہ ابتداء میں جب کاغذ کے نوٹ نہ ہوتے تھے اس وقت لوگ اپنی دولت سونے یا چاندنی کی صورت میں جمع کیا کرتے تھے۔ جس کے پاس زائد ضرورت دولت ہوتی وہ اسے بطور امانت سناروں کے پاس رکھ کر اس سے رسید لے لیتا کہ میری اتنی دولت فلاں سنار کے پاس بطور امانت پڑی ہے پھر وہی رسید میں خرید فروخت کے سلسلہ میں ایک سے دوسرے کی طرف منتقل ہونے لگیں۔ ہر لین دین کے موقعہ پر سنار سے سونا لے کر ادا لگی کرنے کی بجائے محض رسیدوں پر خرید فروخت کرنے میں لوگوں کو سہولت تھی۔ چنانچہ کاروبار کا یہ انداز لوگوں میں راجح ہو گیا۔ موجودہ زمانہ میں بینک نوٹ، چیک اور ڈرافٹ وغیرہ اسی رسید کی ترقی یافتہ صورتیں ہیں۔ آہستہ آہستہ ان سناروں اور ساہوکاروں نے محسوس کیا کہ ایسے لوگ بہت کم ہیں جو بیک وقت اپنی تمام رقم کی واپسی کا مطالبہ کریں۔ سونے چاندنی کی بہت بڑی مقدار ان کے پاس یوں ہی بے کار پڑی رہتی ہے۔ انہوں نے سوچا کہ کیوں نہ اس ذخیرہ کا کچھ حصہ بطور قرض دے کر اس پر منافع کمایا جائے۔ جن سے یہ کاروبار منافع بخش ثابت ہوا تو انہوں نے لوگوں سے زیادہ سونا چاندنی حاصل کرنے کی خاطر امانت پر سود دینا شروع کر دیا۔ اس طرح وہ ٹھوڑی شرح سود پر رقم لے کر حاجت مندوں کو زیادہ شرح سود پر قرضہ دے کر منافع کرانے لگے۔

موجودہ زمانے کے بینک اسی طریقہ کی ترقی یافتہ شکل میں اگرچہ بینکوں میں ہونے والے لین دین کی بنیاد سود پر ہے جو کہ یقیناً جائز، غلط اور حرماں ہے اس کے باوصف بینک بہت سی ایسی خدمات بھی سر انجام دیتا ہے جو انسانوں کے لئے مفید بھی ہیں اور ناگزیر بھی۔ مثلاً رقوم کا ایک جگہ سے دوسری جگہ بھیجننا اور ادا لگی کا انتظام کرنا، یعنی ممالک سے لین دین کی سہولت، قیمتی اشیاء کی حفاظت وغیرہ۔ کیونکہ بینک بہت ٹھوڑا معاوضہ لے کر وقت اور سرمایہ کو بچاتا ہے۔ تاہم ضرورت اس بات کی ہے کہ ان بینکوں کو یک سخت کرنے کی بجائے ان کے نقص کو دور کر کے اس نظام کی اصلاح کی جائے۔ اس طرح بینکاری کا نظام پاکیزہ ہو کر کئی گناہ زیادہ منافع بخش بھی ہو جائے گا۔

بعض حضرات کا خیال ہے کہ اس وقت لوگ سود کی لاچ میں آ کر اپنا سرمایہ بینکوں میں جمع کراتے ہیں اگر سود ملنے کی توقع نہ ہو تو کون اپنا سرمایہ بینکوں میں جمع کرائے گا؟ مگر حقیقت ہے کہ سود ختم کر دینے کے بعد

لوگ منافع کی امید پر بھی اپنی رقوم بینکوں میں جمع کرتے رہیں گے بلکہ جس تدریق انہیں سودی کی صورت میں ملتی ہے منافع کی صورت میں اس سے کہیں زیادہ انہیں ملنے لگے گی۔

### پاکستان میں غیر سودی بینکاری کا آغاز

چونکہ سود قطعاً حرام ہے اور بینکوں کا نظام بھی اصلاح کا محتاج ہے اسی ضرورت کو مد نظر رکھتے ہوئے پاکستان کے ماہرین معاشیات روز اول ہی سے سوچ بچار کرتے آرہے ہیں کہ کسی طرح سود سے گلو خلاصی ہو جائے اور بینکوں کا نظام بھی اسلامی صورت میں آجائے۔

چنانچہ کم جنوری ۱۹۸۱ء سے بینکوں میں غیر سودی شعبہ بھی کھول دیا گیا اس کا اہل پاکستان نے پر جوش خیر مقدم کیا اور چند ہی مہینوں کے اندر ان کھاتوں میں جمع کرائی جانے والی رقم دوارب روپے ہو گئی۔ بینکوں کے نظام کی اصلاح عوامی امنگوں کے عین مطابق ہے۔ کیونکہ پاکستان کے اسلامی معاشرہ میں سود ہمیشہ ناقابل قبول رہا ہے۔ عوام کی اکثریت بینکوں میں سودی نظام کے تحت اپنی رقوم جمع کراتی ہے مگر وہ دلی طور پر اسے قبول نہیں کرتے۔ بینکوں میں بطور تجربہ جو کھاتے کھولے گئے ہیں ان میں سے ایک نفع نقصان میں شراکت بچت کھاتے ہے اور دوسرا نفع نقصان میں شراکت کامیعادی کھاتے اگرچہ ابھی اس نظام میں اصلاح کی مزید ضرورت ہے تاہم امید ہے کہ اگر ہماری حکومت اور ماہرین خلوص دل سے کوشش کریں تو اس اعنت سے چھٹکارا حاصل کیا جاسکتا ہے۔ پاکستان میں غیر سودی بینکاری کا محدود تجربہ کرنے کے بعد یہ حقیقت آشکارا ہو گئی ہے کہ اس سے بینکوں کی رقوم میں بالکل کمی نہیں آئی بلکہ پہلے سے بھی زیادہ رقوم جمع کرائی گئی ہیں اور عوام کو سودی کی صورت میں جتنی رقم ملتی تھی نفع نقصان کے کھاتے میں اس سے بھی زیادہ رقوم ملنے لگی ہیں الحمد للہ۔

### اسلامی ترقیاتی بینک

اسلامی ممالک کی دیرینہ خواہش تھی کہ وہ اقتصادی ترقی کے لئے آپس میں تعاون کریں اور غیر سودی بینکاری کا نظام رانجھ کریں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ”اسلامی ترقیاتی بینک“ وجود میں آپکا ہے اس کا صدر دفتر جدہ میں ہے تمام اسلامی ممالک اس بینک کے رکن بن کر بلا سود قرض خواص حاصل کر سکتے ہیں۔ اس کا میاہ ب تجربہ کو دیگر بینکوں میں بھی رو بہ عمل لایا جاسکتا ہے۔

وصلی اللہ و سلم علی نبینا محمد و علی آلہ و صحبہ أجمعین

# البيان



سود و معیشت

# سود

اور

# حیله سازی

ابو احمد فراز الحق ①

قرآن و سنت کے بیشتر دلائل سے سود کی حرمت روز روشن کی طرح واضح ہے۔ مگر کچھ لوگ اس دنیا کی خاطر آخرت کو داؤ پر لگاتے ہوئے اس حرمت سے بچنے کیلئے چور دروازے ڈھونڈتے نظر آتے ہیں۔ چنانچہ وہ لوگ نصوص صحیح کی من مانی تاویلات کر کے سود کی مختلف صورتوں کو جائز قرار دینے کے درپے ہوتے ہیں۔ حالانکہ یہ تمام حیلے بہانے سود کو حرمت کے دائرہ سے خارج نہیں کرتے۔

سود کے اس دروازے کو بند کرنے کے لئے شریعت نے سود کھانے کے لیے بہانہ بازی اور حیله سازی کو

① مسٹر عالم مدینہ یونیورسٹی مدینہ منورہ، ایم اے شعبہ علوم الحدیث۔

حرام قرار دیا ہے، یہی نہیں بلکہ اسلام نے تو کسی بھی حرام شے کو بذریعہ حیلہ حلال کرنے کی سختی سے نمٹت کی ہے اور اس طرح کے کسی بھی فعل کو حرام ختم ہرایا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے یہودیوں پر گائے کی چربی حرام کی تھی مگر انہوں نے اسے حلال کرنے کیلئے یہ حیلہ رچا کہ چربی کو گھلا کر بیچتے پھر اس کی قیمت استعمال کرتے۔ چنانچہ جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”قاتل الله اليهود، إن الله لما حرم عليهم شحومها، جملوه ثم باعوه وأكلوا ثمنه“<sup>①</sup>  
ترجمہ ”اللہ تعالیٰ ان یہودیوں کو غارت کرے جب اللہ تعالیٰ نے ان پر چربی کو حرام کیا تو انہوں نے اسے گھلا یا پھر بیچا اور اس کی قیمت کھائی۔“

عصر حاضر میں سود کو بذریعہ حیلہ سازی حلال کرنے کی تفصیل سے قبل حیلہ کی تعریف اور اس کا مفہوم جاننا ضروری ہے۔

### لغوی تعریف:

”حیلہ“ حیلہ کی جمع ہے، جس کے معنی ”مہارت، چالاکی، باریکی سے کوئی کام انجام دینا“۔<sup>②</sup>

### اصطلاحی تعریف:

شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”غثت میں باریک یہ بینی سے کسی کام کو انجام دینا حیلہ کہلاتا ہے۔ جبکہ اصطلاح دین میں اس لفظ کا استعمال مہارت اور چالاکی کے ساتھ اپنے غرض و مقصد کو پالینے کے معنی میں کیا جاتا ہے۔ جیسا کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا۔“ اس فعل کا ارتکاب نہ کرنا جس کا ارتکاب یہودیوں نے کیا کہ اللہ تعالیٰ کی حرام کردہ چیزوں کو حیلوں کے ذریعے حلال کرلو۔<sup>③</sup>

① صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب البيع الميتة والأصنام، حدیث نمبر: 2236 صحیح مسلم: کتاب المساقاة، باب تحریم بیع الخمر والمیتة الخنزیر والأصنام، حدیث نمبر 4026

② لسان العرب / 185

③ رواہ ابن بطة فی کتابہ "إبطال الحیل" شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ نے اس سنکو حسن قرار دیا ہے دیکھنے مجموع الفتاوی 29/29

فقہاء کے عرف میں حیلے کا معنی حرام کردا امور کوتاؤ یا لات کے ذریعے حلال کرنے کی کوشش کیا جاتا ہے ①  
امام شاطیٰ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”شریعت کے کسی حکم کے ابطال کی غرض سے ایسا عمل انجام دینا جو بظاہر جائز معلوم ہو (اسے حیلہ کہا جاتا ہے)“ ②

علامہ ابن قدامہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”والحیل کلها محمرمة غير جائزۃ فی شیء من الدین“ ③  
دین کے کسی بھی معاملے میں کسی بھی قسم کا حیلہ حرام اور ناجائز ہے۔

پھر حیلے کی تعریف بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں ”حیلہ یہ ہے کہ کوئی شخص جائز عقد و معاملے کو ظاہر کرے مگر پھر بطور دجل و فریب حرام معاہدہ و معاملہ کرے۔ (ایسا طریقہ استعمال کرے جس سے) حرام کو حلال کرنا، واجب کو ساقط کرنا، یا حق کو رد کرنا مقصود ہو۔“ ④

گزشتہ تفصیل سے معلوم ہوا کہ لغت کے اعتبار سے ”حیل“ کا لفظ انتہائی وسیع مفہوم رکھتا ہے۔ کسی بھی معاملے میں ذہانت اور ہوشیاری سے کام لیتے ہوئے اسے صحیح طرح انجام دینا بھی حیلہ ہے لیکن فقہاء کے عرف میں اس کا مذموم معنی ہے بخشنیت طوالت ہم اسی مذموم معنی کو ہی لے کر اپنے مضمون کو آگے بڑھائیں گے۔ ورنہ تمام اقسام کے حیلے اور ان کے احکام ذکر کرنے سے مضمون بہت طویل ہو جائے گا۔ و باللہ استمد العون وال توفیق۔

سود کو حلال کرنے کیلئے جو حیلے بھانے اختیار کئے جاتے ہیں ان میں سے چند ایک کی تفصیل ذیل میں بیان کی جاتی ہے۔

### سودی معاملات میں تعاون کرنا

پکھ لوگ سودی معاملات میں تعاون کرتے ہیں اور کہتے ہیں ہم خود تو سودہنیں کھار ہے۔ جبکہ یہ ایک انتہائی بھونڈی دلیل ہے کیونکہ اسلام نے سود کا دروازہ بند کرنے کے لئے ایسا ضابطہ دیا ہے کہ سودی معاملے سے منسلک ہونے والا ہر شخص برابر کا گھنگہ رہوتا ہے۔ جن میں سود لینے والا، دینے والا، سودی دستاویز لکھنے والا، سودی کا رو بار میں واسطہ بننے والا، سب گناہ میں برابر ہیں۔

① الفتاویٰ الکبریٰ 3/191 ② المواقفات 4/201 ③ المغني: 4/63 ④ المغني: 4/63

سیدنا جابر رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں

لعن رسول اللہ آکل الربا و موکله و شاہدیہ و کاتبہ و قال ہم سواء<sup>①</sup>

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سود کھانے والے اور سود دینے والے اور اس کے گواہ بننے والوں پر لعنت بھیجی ہے اور فرمایا کہ یہ سارے لوگ گناہ میں برابر کے شریک ہیں۔“ چنانچہ سود سے منسلک لوگوں کے ساتھ کسی قسم کا تعلق درست نہیں۔ اور اس کے جواز کے تمام حیلوں کو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث نے باطل کر دیا ہے۔

### ﴿بَعْضِ عِيَّنَةِ كَوَاخْتِيَارِ كُرْنَاهِ﴾

اس کی صورت یہ ہے کہ احمد نامی شخص نے سلیم نامی شخص کو کوئی سامان خاص مدت کے لئے ادھار بیجا اور پھر اسی سامان کو احمد نے سلیم سے اس سے کم قیمت پر فروخت کیا علماء محققین نے اس قسم کے تجارتی معاملے کو سود قرار دیا ہے۔

اس بارے میں حدیث میں عبید بھی وارد ہوئی ہے، چنانچہ فرمانِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے ”جب تم سودی کا رو بار کرنے لگو گے اور کھتی باڑی پر راضی ہو جاؤ گے اور بیلوں کی دمیں کپڑا لو گے اور جہاد کو چھوڑ دو گے تو اللہ تعالیٰ تم پر ذلت و پستی مسلط کر دے گا۔ اور اسے اس وقت تک تم سے دور نہیں کرے گا جب تک تم اپنے دین کی طرف واپس نہیں آ جائے“۔<sup>②</sup>

شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”تفسیر قرآن عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے فتویٰ پوچھا گیا کہ ایک آدمی نے حریز (خصوص کھانہ) ایک مدت کے لئے ادھار بیجا، پھر اسے اس سے کم قیمت پر فروخت کیا تو انہوں نے جواباً کہا: ”یہ ان معاملات میں سے ہے جسے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے حرام کیا ہے“۔<sup>③</sup>

<sup>①</sup> صحیح مسلم: کتاب المساقاة، باب لعن آکل الربا و موکله، حدیث نمبر 1598

<sup>②</sup> سنن ابی داود: کتاب الإجارة، باب فی النهی عن العینة، علامہ البانی نے اس روایت کو سلسلۃ الصحیح میں صحیح فراہدیا ہے۔

<sup>③</sup> فتاویٰ ابن تیمیہ 29/446

چنانچہ یہ نفع جبھو علماء کے نزدیک حرام ہے۔

﴿قرض دینے پر کسی بھی قسم کا نفع حاصل کرنا نہ ہے﴾

سود کا دروازہ بند کرنے کے لئے نبی ﷺ نے مسلمانوں کو اس نفع کے حصول سے بھی منع فرمایا ہے جس سے شبہ پیدا ہو کہ یہ قرض دینے کے سبب حاصل ہوا ہے مثلاً: کوئی ہدیہ دینا،<sup>①</sup> یا قرض دینے والے کا کوئی کام مفت انجام دینا وغیرہ۔

فرمانِ نبوی ﷺ ہے: "إِذَا أَقْرَضَ أَحَدُكُمْ قَرْضاً فَأَهْدِي إِلَيْهِ أَوْ حَمْلِه عَلَى الدَّابَّةِ فَلَا يَرْكَبْهُ وَلَا يَقْبِلْهُ إِلَّا أَنْ يَكُونْ جَرِيَّةً وَبِينَهُ وَبَيْنَهُ قَبْلَ ذَلِكَ".<sup>②</sup>

"جب تم میں سے کوئی کسی کو قرض دے اس پر اسے ہدیہ دیا جائے یا سواری پر بٹھایا جائے تو وہ نہ بیٹھے اور نہ ہدیہ قبول کرے، ہاں! اگر قرض دینے سے پہلے ہی سے یہ سلسلہ چلا آ رہا ہے تو کوئی حرج نہیں" ،<sup>③</sup>  
علماء کرام اس باب میں ایک اصولی قاعدہ ذکر کرتے ہیں: "کل قرض جر منفعتہ فهو ربا"  
ترجمہ: "جو قرض بھی نفع لائے وہ سود ہے"۔

اس بارے میں صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے چند آثار ملاحظہ ہوں:

علامہ ابن سیرین رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ: "سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کو دوس ہزار درہم قرض دئے تو ابی بن کعب رضی اللہ عنہ اپنی زمین کا پچھل انہیں بطور ہدیہ دیا۔ عمر رضی اللہ عنہ نے وہ ہدیہ قبول کرنے سے انکار کر دیا"۔ اس پر ابی بن کعب عمر رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور کہنے لگے: "اہل مدینہ کو علم ہے کہ میرا پچھل سب سے بہتر اور اچھا ہوتا ہے، اور ہمیں اس کی ضرورت بھی نہیں، تو آپ نے ہمارا ہدیہ کیوں قبول نہیں کیا؟ پھر جب انہوں نے دوبارہ دیا تو عمر رضی اللہ عنہ نے اسے قبول کر لیا"۔

امام ابن قیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے یہ ہدیہ اس خیال سے رد کیا کہ کہیں یہ قرض کی بنابرہ ہو لیکن جب انہیں

① تاکہ قرض دار اپنے قرض کا مطالبہ موخر کر دے۔ ② سنن ابن ماجہ: کتاب الصدقات، باب القرض، یہ حدیث حسن ہے۔

③ فتاویٰ الکبریٰ 6/159 شیخ الاسلام نے اس حدیث کو حسن کہا ہے۔

یہ یقین ہوا کہ یہ قرض کی بنا پر نہیں تو انہوں نے ہدیہ قبول کر لیا، اور مقرض شخص کا ہدیہ قبول کرنے سے باب میں یہ روایت فیصل ہے۔

امام شوکانی رحمہ اللہ ”نیل الاوطار“ میں لکھتے ہیں:

”ما حصل یہ کہ اگر تو ہدیہ یا عاریہ قرض میں اور مہلت لینے اور وقت زیادہ کرنے کے لئے ہو، یا قرض خواہ کے لئے بطور شوت ہو، یا قرض خواہ کو قرض کے بد لفظ دینے کے لئے ہو تو یہ حرام ہے، کیونکہ یہ سود اور رشتہ کی ایک قسم میں سے ہے۔

اور اگر مقرض اور قرض خواہ کی عادت میں سے ہو کہ وہ اس قرض سے قبل بھی ایک دوسرے کو ہدیہ دیتے ہوں تو اس میں کوئی حرج نہیں، اور اگر یہ اصلاً اس غرض سے نہیں تو ظاہر یہی ہے کہ اسے قبول نہیں کرنا چاہئے، کیونکہ اس کی ممانعت مطلقاً ہے<sup>(1)</sup>

اگر آپ یہ کہیں کہ:

کیا ہدیہ رد کرنے کے علاوہ اور بھی کوئی حل ہے، اور سود میں واقع ہونے کے علاوہ کوئی اور راستہ بھی ہے؟  
تو اس کا جواب یہ ہے:

بجی ہاں، اگر آپ اسے رد کرنے سے انکار کریں، اور ضرور قبول کرنا چاہیں تو پھر آپ کے سامنے دو راستے ہیں ان میں سے جو چاہیں اختیار کریں:

یا تو اسے اسی طرح کا ہدیہ دیں جو اس سے بھی بہتر اور اچھا ہو، یا پھر اسے قرض میں شامل کریں اور اس کی قیمت قرض میں سے کم کر کے ہدیہ کے مالک سے اتنا قرض کم واپس لیں۔

سعید بن منصور رحمہ اللہ اپنی سنن میں بیان کرتے ہیں کہ عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے پاس ایک شخص آیا اور کہنے لگا:

”میں نے بغیر کسی تعارف کے ایک شخص کو قرض دیا، تو اس نے مجھے کچھ ہدیہ دیا، این عمر رضی اللہ عنہما کہنے لگے: اسے اس کا ہدیہ واپس کر دو یا اسے قرض میں سے شامل کرو“  
اور سعید بن منصور ہی بیان کرتے ہیں کہ سالم بن ابی جعد نے بیان کیا: ”ایک شخص ابن عباس رضی اللہ

عنهما کے پاس آیا اور کہنے لگا:

”میں نے ایک مچھلی فروش کو بیس درہم قرض دئے تو اس نے مجھے ایک مچھلی ہدیہ دی، میں نے اس مچھلی کی قیمت لگوائی تو وہ تیرہ درہم تھی، اس پر ابن عباس رضی اللہ عنہما فرمانے لگے: ”اس سے سات درہم لے لو“<sup>①</sup> شیخ ابن عثیمین رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”اگر کوئی کہنے والا کہے کہ جب یہ مسئلہ ہے ہی حرام تو اسے اصل پر کیوں نہیں لوٹایا جاتا (یعنی اسے بالکل منع ہی کیوں نہیں کر دیا جاتا)؟“

تو ہم کہیں گے: اس لئے کہ ہو سکتا ہے اسے حیاء اور شرم روک دے اور ہدیہ رد کرنے سے ہدیہ دینے والے کا دل ٹوٹ جائے تو ہم کہتے ہیں:

اس سے لے لو اور اسے اتنا یا اس سے بھی زیادہ بدلہ دینے کی نیت کرلو، یا اس کی قیمت قرض میں شامل کرلو تو اس میں کوئی حرج نہیں کچھ کمی و میشی کے ساتھ۔<sup>②</sup>

اسی ضمن میں ایک اور منوع صورت کا ذکر کرتے چلیں کہ ایک شخص اگر کسی کو 10 ہزار روپے ادھار دے پھر ساتھ میں اپنا کوئی سامان جس کی قیمت 4 ہزار روپے ہو وہ 5 ہزار میں بیج دے یہ بھی ناجائز ہے۔ کیونکہ یہ 1 ہزار روپے کا منافع صرف اور صرف اس کے قرض دینے کی وجہ سے لیا جا رہا ہے۔ اور قرض دار قرض کی مجبوری کی وجہ سے اس کا سامان خریدنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے چنانچہ یہ بھی ایسا قرض ہے جو منافع لا تاتا ہے الہذا شرعی اصول کی بن پر یہ ناجائز ہے۔ اور اس کی حرمت پر سلف کا اجماع ہے۔<sup>③</sup>

اس صورت میں ایک اور قباحت یہ ہے کہ اس میں ادھار اور خرید ایک ساتھ جمع ہو رہی ہیں جو کہ شرعاً منوع ہے۔ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے: ”قرض کی شرط پر بیع حلال نہیں، اور نہ ہی ایک بیع میں دو شرطیں، اور نہ ہی اس میں منافع ہے جو مضمون نہ ہو اور جو تیرے پاس نہیں اس کی بیع نہیں“۔<sup>④</sup>

<sup>①</sup> مجموع الفتاوى الكبرى لابن تيمية 6/159 <sup>②</sup> شرح المتع 9/61 <sup>③</sup> المغني لابن قدامة 4/211

<sup>④</sup> جامع الترمذی: کتاب البيوع، باب ماجاء في كراهية بيع ماليٍس عندك، امام ترمذی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو حسن صحیح قرار دیا ہے۔ سنن أبي داؤد کتاب الإجارة، باب في الرجل بيع ماليٍس عند

امام ابن قم رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”یہ حدیث معاملات کے باب میں ایک اصول ہے اور سعودی جیلوں کی حرمت پر واضح دلالت کرتی ہے۔“<sup>①</sup>

مسئلہ تورق<sup>②</sup>: اس کی صورت یہ ہے کہ ایک آدمی دوسرے شخص سے کوئی سامان خریدتا ہے تاکہ اسے بیچے اور اس کی قیمت لے، اس کا مقصد نہ اس سامان سے فائدہ اٹھانا ہے اور نہ تجارت کرنا بلکہ اس کا مقصد صرف ایک سے لیتا اور دوسرے کو دینا ہوتا ہے۔ اور اس سے حاصل ہونے والی رقم کا حصول ہے۔ اس طرح کی خرید و فروخت کو تورق کہتے ہیں۔

التورق: ”ورِق“ یعنی چاندی سے مانوذ ہے، کیونکہ جس نے سامان خریدا ہے وہ صرف پیسے اور رقم بنانے کے لئے سامان خرید رہا ہے علماء کرام اسے مباح قرار دیتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کا عمومی فرمان ہے: {وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا} [آل بقرہ: 275] اور اللہ تعالیٰ نے خرید و فروخت کو حلال کیا ہے اور سود کو حرام،

اور اس لئے بھی کہ اس میں سود کی صورت اور مقصد ظاہر نہیں ہوتا۔ اور اس لئے بھی کہ خریدار سامان اس لئے خرید رہا ہے تاکہ اس سے فائدہ حاصل کرے۔ یا تو وہ بعینہ اس چیز سے فائدہ حاصل کریگا، یا پھر اس کی قیمت سے، سعودی عرب کی مستقل فتویٰ کمیٹی کے علماء کرام اور شیخ ابن باز رحمہ اللہ نے یہی رائے اختیار کی ہے۔<sup>③</sup>

مگر شیخ ابن عثیمین رحمہ اللہ نے اس میں توسط اختیار کرتے ہوئے کچھ معمیں شرائط کے ساتھ اس معاملے کو جائز قرار دیا ہے۔ شیخ رحمہ اللہ اپنے ایک کتابیج ”رسالۃ المداینۃ“ میں لکھتے ہیں: ”پانچویں قسم (یعنی قرض کی اقسام میں سے) کہ اسے رقم اور مبلغ کی ضرورت ہے اور اسے قرض دینے والا کوئی شخص نہیں تو وہ کوئی چیز ادھار خرید کر پھر اسے کسی اور شخص کو فروخت کر دے جس سے خریدا ہے اسے فروخت نہ کرے، یہ مسئلہ تورق کہلاتا ہے۔

<sup>①</sup> تہذیب السنن المطبوع مع عون المعبود 402

<sup>②</sup> اس مسئلہ کے آخر میں شیخ ابن عثیمین رحمہ اللہ سے کچھ شروط منقول ہیں۔ اگر ان کا خیال نہ کھا جائے تو یہ بارے جیلوں میں سے ہو جاتا ہے۔

<sup>③</sup> فتاویٰ اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء 141/13 مجموع فتاویٰ ابن باز 19/225

اس کے جواز میں علماء کرام کا اختلاف ہے، بعض تو اسے جائز قرار دیتے ہیں، کیونکہ آدمی کوئی چیز خریدتا ہے تو اس کا مقصد یا توبعینہ وہ چیز اور سامان ہوتا ہے، یا پھر اس کا کوئی عوض، اور یہ دونوں مقصد صحیح ہیں۔

اور بعض علماء کرام کہتے ہیں کہ یہ جائز نہیں، کیونکہ اس کا مقصد پیسے حاصل کرنا ہے، اور یہ سامان تو ان کے مابین بطور حیلہ داخل ہوتا ہے اور ان وسائل کا استعمال کرنا جس سے نقصان اور خرابی کا ازالہ نہیں ہوتا اس کی بنیاد پر کسی حرام چیز کو حلال کرنے کا کوئی فائدہ نہیں۔ اور نبی کریم ﷺ کا فرمان ہے ”اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے، اور ہر شخص کے لئے وہی ہے جو اس نے نیت کی“ ① مسئلہ تورق کو حرام قرار دینے کا قول شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ نے اختیار کیا ہے، اور امام احمد رحمہ اللہ سے بھی ایک روایت ہے۔ بلکہ امام احمد رحمہ اللہ نے تو ابو داؤد کی روایت میں اسے العینہ یعنی سود میں شامل کیا ہے، جیسا کہ ابن قیم رحمہ اللہ نے تہذیب السنن میں نقل کیا ہے۔ ②

لیکن آج کے دور میں لوگوں کی ضرورت اور قرض دینے والوں کی کمی کے پیش نظر کچھ شراط کے ساتھ اسے جائز کہنا ضروری ہے:

❶ تورق کا معاملہ کرنے والا شخص ضرورت مند ہو، اور اگر وہ رقم کا محتاج نہیں تو پھر جائز نہیں ہوگا، مثلاً کوئی شخص کسی دوسرے کو قرض دینے کے لئے یہ طریقہ اختیار کرے تو ایسا کرنا جائز نہیں ہوگا۔

❷ کسی اور مباح ذریعے سے اس کے لئے مال حاصل کرنا ممکن نہ ہو مثلاً قرض کے ذریعے، اور اگر کسی اور طریقہ سے اس کے لئے مال حاصل کرنا ممکن ہو تو اس کے لئے یہ طریقہ (تورق) اختیار کرنا جائز نہیں ہوگا کیونکہ اس کی ضرورت نہیں۔

❸ معاهدہ کسی ایسی چیز پر مشتمل نہ ہو جو سود کے مشابہ ہو، مثلاً وہ یہ کہے: میں نے تجھے یہ دس دراهم، گیارہ دراهم میں فروخت کئے، یا اس طرح کی بات کہے اگر وہ اس پر مشتمل ہو یا تو یہ مکروہ ہوگا یا پھر حرام۔ امام احمد سے منقول ہے کہ انہوں نے اس طرح کے مسئلہ میں فرمایا: گویا کہ یہ دراهم کے بد لے دراهم ہیں، یہ صحیح نہیں ہے۔

لہذا اس بنا پر صحیح طریقہ یہ ہے کہ دینے والا سامان کی قیمت اور اس کے نفع کی مقدار معلوم معین کر کے بیان کرے اور پھر لینے والے کو کہے ”میں نے تجھے ایک سال تک اتنے میں دیا۔“

**④** ادھار لینے والا سے اپنے قبضہ میں کرنے اور اپنے پاس لے جانے سے پہلے اس چیز کو فروخت نہ کرے کیونکہ ”نبی کریم ﷺ نے تاجر و کو سامان اپنی دوکانوں اور اپنی جگہوں پر لے جانے سے قبل فروخت کرنے سے منع فرمایا ہے۔“<sup>①</sup>

جب یہ چاروں شرائط پوری ہو جائیں تو پھر مسئلہ تورق کو جائز قرار دیا جا سکتا ہے، تاکہ لوگوں کو تنگی نہ ہو۔ لیکن یہ معلوم ہونا چاہئے کہ ادھار لینے والے اور ادھار دینے والے کو یہ سامان اور چیز فروخت کرنے والے کو کسی بھی حالت میں خریدی ہوئی قیمت سے کم میں فروخت نہ کرے کیونکہ یہی ”العینہ“ (سود کی ایک قسم) ہے۔<sup>②</sup> انتہی والله اعلم

### ﴿ دو خرید و فروخت کرنے والوں کا تیرسے شخص کو واسطہ بنانا ﴾

اس کی صورت یہ ہے کہ دو آدمی کسی سودی معاملہ پراتفاق کر لیں اور دوکان کے مالک کہ پاس آئیں اور اس سے کسی قیمت پر کوئی سامان کا مطالبہ کریں اور وہ سامان ان میں سے ایک آدمی خرید لے پھر دوسرے کے ہاتھ خریدی ہوئی قیمت سے زیادہ قیمت پر ادھار پر اپنے ساتھی کو بیچ دے، اور جب اس کا ساتھی خرید چکے تو پھر دوکان کے مالک کو اس سے کم قیمت پر واپس کر دے اس طرح دوکان کے مالک نے دونوں کے درمیان واسطہ بن کر منافع کمایا اس صورت کو علماء نے ”حیله ثلاثیہ“ سے تعبیر کیا ہے کیونکہ اس میں تین لوگ شریک ہوتے ہیں۔

امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں ” بلاشہ یہ صورت سود میں سے ہے“<sup>③</sup>

اس صورت میں ایک اور قباحت یہ ہی ہے کہ پہلے آدمی نے سامان اپنے قبضے میں لئے بغیر ہی بیچ ڈالا جو کہ ناجائز ہے جیسا کہ حدیث میں ذکر ہوا۔

<sup>①</sup> سنن أبي داؤد: كتاب الإِجَارَة، باب في الطَّعَامِ قَبْلَ أَنْ يَسْتَوِي.

<sup>②</sup> رسالة المداينة للشيخ العثيمين رحمه الله <sup>③</sup> المجموع: 441/29

## ﴿مُخَابِرَةٌ وَ مُزَادَةٌ وَ مُحَاكَلَةٌ﴾

یہ اقسام بھی ربا (سود) کے سد باب کے لئے حرام کی گئی ہیں۔ المخبرة: یعنی کھیت کی پیداوار سے اپنے لئے کچھ حصہ خاص کر لینا۔ مثلا زمین کا مالک کسان سے کہہ کہ زمین کے آخری حصہ میں جو کاشت کرو گے وہ تمہارا ہو گا تو یہاں ربا کا دروازہ کھل رہا ہے کیونکہ وہاں زراعت کا ہونا یقینی نہیں، ہاں اگر پوری زمین میں سے فیصد کے ساتھ تقسیم ہو کہ مکمل زراعت میں سے 5 فیصد تمہارا ہو گا تو یہ جائز ہے۔

مزابنہ سے مراد یہ ہے کہ مثلا درخت میں لگی ہوئی کچھ بھور کو پکی ہوئی بھجور سے بیچنا۔

محاقله: یعنی کھیت میں لگے ہوئے کچے اناج کو پکے ہوئے اناج سے خریدنا۔ وغیرہ

امام ابن کثیر رحمہ اللہ رقطراز ہیں: ”خرید و فروخت کے معاملے کو اور ان جیسے دیگر معاملات کو اس وجہ سے حرام قرار دیا گیا ہے تاکہ سود کا مادہ ختم ہوا اور اس کی جڑ کٹ جائے کیونکہ سوکھنے سے پہلے دونوں چیزوں میں ہم وزنی مماثلت اور برابری معلوم نہیں ہے اسی لئے فقهاء نے لکھا ہے ”الجهل بالملائحة کحقيقة المفاضلة“۔ ترجمہ: ”دو چیزوں میں برابری و مماثلت معلوم نہ ہونا ہی سود کی حقیقت ہے۔“ ①

## ﴿سُودٌ وَ مَنَافِعٌ أَوْ رَفَاهٌ مِّنْهُ سَعَىٰ بِهِ دِيَنًا﴾

حیلوں میں سے یہ بھی ہے کہ سود لینے والے لوگ اسے فائدے، نفع سے تعبیر کرتے ہیں۔ تاکہ جو قرآن و حدیث کے نصوص میں سود سے متعلق وعیدیں ہیں ان سے بچا جا سکنے جبکہ یہ نہایت ہی بچگانہ عمل ہے۔ ہم ان سے پوچھتے ہیں کیا یہ مال اور منافع جو آپ نے لیا کیا اس لئے نہیں لیا کہ آپ نے ایک مدت کیلئے قرض دیا اور اب واپسی کے وقت آپ اس پر نفع مانگ رہے ہیں؟ یہ تو یعنی ربا ہے آپ اسے جو چاہیں نام دیں کیا خنزیر کو اگر بھیڑ بکری کہہ دیا جائے تو وہ حلال ہو جائیگا؟ ہرگز نہیں، اسی طرح کچھ لوگ ایک اور حیلہ ڈھونڈتے ہیں کہ ہم کفار کے ممالک میں اپنا مال رکھیں گے پھر ان سے نفع لے کر ان کے ملک کے اقتصاد کو کمزور بنائیں گے۔ یہ بھی مضمکہ خیز ہے، آپ کے ان ممالک میں مال رکھوانے سے حقیقت میں اُن کا

اقتصاد مصبوط ہو رہا ہے کیونکہ ان کے ملک کی دولت بڑھ رہی ہے کبھی بھی وہ مجبوری میں اس مال کو استعمال کر سکتے ہیں اور اکثر ممالک یہ فوائد مسلم ممالک کو نقصان پہنچانے کے لئے استعمال کرتے ہیں یا مسلمانوں کو سودی قرضے دے کر ان پر مزید باڑھاتے ہیں۔

اسی طرح آج کل کے ایک نام نہاد ڈاکٹر پروفیسر صاحب کا فتویٰ نظر سے گزار کہ فرماتے ہیں کافر ممالک میں رہائش پذیر لوگ سودے سکتے ہیں سود کے یہ احکام صرف مسلمان ممالک پر لاگو ہوتے ہیں۔ ایسا عجیب فتویٰ یقیناً مسلمانوں کے لیے شرعیں کا دروازہ کھولنے کے مترادف ہے۔ اگر کوئی اسی قسم کی بات زنا/حرام گوشت، کھانے وغیرہ کے بارے میں کہے تو ہمارا کیا رد عمل ہو گا؟ کیا یہ امور بھی وہاں حلال ہو جائیں گے؟

اللہ تعالیٰ ہمیں ربا کے تمام حیلوں سے بچنے اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کے تمام احکامات کے سامنے سر ختم تسلیم کرنے والا بنائے (آمین)

وَصَلَى اللَّهُ وَسَلَمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى أَلِهٖ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ

اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلِ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هُمَّنَا وَلَا مَبْلَغَ عِلْمِنَا وَلَا إِلَى النَّارِ  
مَصِيرُنَا وَاجْعَلِ الْجَنَّةَ هِيَ دَارُنَا وَقَرَارُنَا

ترجمہ: اے اللہ دنیا کو ہمارا سب سے بڑا مقصد نہ بنانا اور نہ ہمارے علم کی پہنچ اس دنیا کو رکھنا اور نہ ہمارا انجام جہنم ٹھہرانا اور جنت کو ہمارا اگھر اور ٹھکانہ بنادے۔

# البيان



معاشی نظریات

## اسلام میر گردش دولت

سید ابو بکر غزنوی ①

تاریخ گواہ ہے جب بھی معاشرے میں نظم معيشت بگرتا ہے اور دولت چند افراد کے ہاتھوں میں سمش آتی ہے، اس معاشرے کے لئے سب سے اہم مسئلہ یہ ہو جاتا ہے کہ زندگی کی ضروریات کیسے میر آئیں، روٹی کہاں سے کھائیں اور تنڈھا نپنے کو کپڑا کہاں سے لائیں؟  
یہ بات ہمیں تسلیم کر لینی چاہیے کہ افلاس انسان کی روحانی اور اخلاقی اقدار کو بر باد کر دیتا ہے، جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "کاد الفقر أَن يَكُونُ كُفْرًا" ② "قریب ہے کہ مغلسی انسان کو فرنٹک پہنچا دے۔"

① سابق و اکس چانسلر بہاولپور یونیورسٹی

② مشکاة الصابح: تحقیق علامہ ناصر الدین البانی، باب ما یهی، الفصل الثالث، شیخ البانی نے اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے۔ شعب الإیمان للبیهقی: باب فی الحث علی ترك الغل والحسد۔

وَخُصْ جِسْ كَيْ پَاسْ پَيْثَ بَهْرَنْ كَيلَنْ رُولْ نَهْ هَوا وَرْتَنْ دَهَانْيَنْ كَيْ لَنْ كَپْرَانْ هَوْدَهْ اَسْ بَاتْ پَرْ كَانْ  
نَهْيَنْ دَهْرَ سَكَتَا كَهْ زَنْدَگِيْ كَا مَقْصِدَ اللَّهِ كَيْ مَجْبَتْ اُورَ اُورَ اَسْ كَيْ عَبَادَتْ هَيْ - شَخْ شِيرَازَنْ هَيْ بَجا كَاهْ تَهَا:

لَنْ چَنَا لَنْ قَطْ سَالَ شَدَ انْدَرَ دَمْشَقَ  
كَهْ يَارَانْ فَرَامُوشَ كَرَدَنْ عَشَقَ

[ایک سال دُمشق کے اندر ایسا قحط پڑا کہ یار لوگ عشق کرنا ہی بھول گئے۔]

پاکستان میں بھی دولت چند ہاتھوں میں سمٹ آئی اور معاشرہ بھوک اور نگاہ کے ہاتھوں کراہی ہے۔  
عوام کی زبانوں پر ایک ہی سوال ہے:

”ہمارے معاشی مسائل کا حل تمہارے پاس کیا ہے؟“ اس سوال نے اس شدت کے ساتھ سراٹھایا  
ہے کہ آپ اسے ٹال نہیں سکتے۔ اس کا جواب دیجئے اور واضح اور متعین جواب دیجئے۔

اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے، وہ عبادت بھی ہے، روحانیت بھی ہے، وہ تدبیر منزل بھی ہے اور اصول  
تمدن بھی، وہ ہماری سیاست بھی ہے اور ہماری معيشت بھی ہے۔ آئیے ہم کتاب وسٹ کی روشنی میں اپنے  
معاشی مسائل کا حل تلاش کریں۔

سرما یہ کا چند ہاتھوں میں سمٹ آتا بدترین اور سُکَنَین جرم ہے:

یہ بات تو باکل صاف اور واضح ہے کہ معاشرے میں دولت کا چند ہاتھوں میں سمٹ آنا، اسلامی نقطے

نظر سے ایک بدترین اور سُکَنَین جرم ہے، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ:

{يَا أَيُّهُمْ لَذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ  
وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ يَكْبِرُونَ الدَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ  
فَبَيْشَرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ} ○ يَوْمَ يُجْمَعُ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكَوَى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوْبُهُمْ  
وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَذَّبُتُمْ لَا نَفْسٌ كُمْ فَلَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْبِرُونَ ○} [التوبہ: 34, 35]

ترجمہ: ”جو لوگ معاشرے کا خون چوستے ہیں اور سرما یا سمیتے ہیں اور اللہ کی خاطر اسے معاشرے پر خرچ  
نہیں کرتے، انہیں در دنک سزا کی خبر دو جس روز دوزخ کی آگ میں اسے گرم کیا جائے گا اور اس  
دولت سے ان کی بیشانیاں اور پہلو اور ان کی پیچھے داغی جائے گی، یہی ہے وہ دولت جو تم اپنے لئے

سمیٹ سمیٹ کر رکھتے تھے، پس دولت سمیٹنے کا مزا چھوڑو۔

اسلام یہ چاہتا ہے کہ سرمایہ معاشرے میں یوں گردش کرے جیسے خون رگوں میں گردش کرتا ہے، وہ نظام جس میں چند افراد بے زمام اور بے مہار ہو کر کھلیتے ہوں اور معاشرے کا خون چوتھے ہوں اسلام اسے باطل نظام قرار دیتا ہے، وہ ہمیں خبردار کرتا ہے کہ:

{أَيُّ لَا يُؤْنَنُ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مُنْكَمِّمٌ} [الحشر: 7]

ترجمہ: ”ایسا نہ ہو کہ دولت صرف سرمایداروں ہی میں گردش کرتی رہے۔“

اکناف کی بدترین صورت سودا کا روابر ہے جس نے ساری اجتماعی میعيشت کی باگ ڈور چند خود غرض سرمایداروں کے ہاتھ میں دے دی ہے۔ علامہ اقبال اللہ نے بجا کہا تھا:

ظاہر میں تجارت ہے حقیقت میں بُجوا ہے  
سودا ایک کا لاکھوں کے لئے مرگِ مفاجات  
یہ علم ، یہ حکمت ، یہ تدبیر ، یہ سیاست  
پیتے ہیں لہو ، دیتے ہیں تعلیم مساوات

ذخیرہ اندوزی حرام ہے  
رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”المحتكر ملعون“<sup>①</sup> ترجمہ: ”احتکار کرنے والے پر اللہ کی پھٹکار ہے۔“

شریعت کی بولی میں احتکار سے مراد یہ ہے کہ کوئی شخص بعض اجناس کو بہت بڑی مقدار میں اس لئے خریدے کہ بازار میں وہ اجناں کمیاب یا نایاب ہو جائیں اور لوگ مجبوراً اسی کی طرف رجوع کریں۔ وہ من امنی قیمت ٹھہرائے، لوگوں کو وہی نرخ قبول کرنا پڑے۔

<sup>①</sup> المستدرک على الصحيحين للحاكم حدیث نمبر: 2164۔ سنن ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب الحکمة و الجلب۔ یہ حدیث مذکورہ بالا الفاظ کے ساتھ موضوع ہے۔ لیکن احتکار سے متعلق صحیح مسلم میں عمر بن عبد اللہ العدوی کے طریق سے روایت مردی ہے جس کے الفاظ یہ ہیں: ”لا يحتكر إلا الخاطئ۔“ دیکھئے: صحیح مسلم، کتاب المساقاة، باب تحريم الاحتکار فی الأقوات

ایسے شخص پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ کی پھٹکار ہو۔"

بہ اصول معاشرات قرآن کریم کی روشنی میں پڑے

قرآن مجید نے نظامِ معيشت کو متوازن کرنے کیلئے چند اصول انسان کو بخشنے، قرآن مجید اس بات پر زور دیتا ہے کہ:

{هُوَ الَّذِي خَلَقَ لِكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ بِجَنِيعَةً} [البقرة: 29]

"وَهُنَّ يَهُونُ جِبَارَے لَتَهُ يَسْبُكُهُ بِعِظَمٍ سَبِيلًا جَيْرَوَعَ زَمِنَ پُرَبَّهُ۔"

اور سورہ حم سجدہ میں فرمایا:

{وَقَدْرَ فِيهَا أَقْوَاتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَّاءٌ لِلشَّاهِدِينَ} [فصلت: 10]

"چار میں میں میں روئے زمین پر مختلف غذاوں کو اندازے سے پیدا کیا، تمام ضرورت مندوں کا ان غذاوں پر برابر حق ہے۔"

اور سورۃ النحل میں فرمایا:

{وَاللَّهُ فَصَلَّى بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الرِّزْقِ فَمَا الَّذِينَ فُسْلِلُوا إِبْرَاهِيمَ رِزْقُهُمْ عَلَى مَا مَلَكُوتُ أَيْمَانُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَاءٌ أَفَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ} [النحل: 71]

"اور اللہ نے تم کو رزق میں ایک دوسرے پر برتی عطا کی ہے، پھر جن کو برتی عطا کی گئی ہے وہ اپنا رزق اپنے زیر دستوں کو نہیں لوٹاتے ہیں کہ وہ اس میں برابر کے شریک ہو جائیں۔ پھر کیا یہ اللہ کی نعمتوں کے صریحاً ملنکر نہیں ہو رہے ہیں؟"

ان آئیوں سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ قرآن مجید اس بات پر زور دیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی نے رزق کی تمام انواع و اقسام پیدا کی ہیں، وہی ہر فرد کی کفالت کرنے والا ہے اور اللہ کی مخلوق کو اس کی پیدا کی ہوئی غذاوں پر برابر کا حق ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:

{أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ أَلَّا تُرَوْنَهُ أَفَمْ نَحْنُ الْزَّارِعُونَ} [الواقعة: 63, 64]

"یہ جو تم کھتی باڑی کرتے ہو کیا تم نے اس پر نظر ڈالی ہے؟ کیا تم انہیں اگاتے ہو یا ان کے اگانے

والے ہم ہیں؟“

یہ ہوا نئیں کون چلاتا ہے؟ کون ہے جو مینہ برساتا ہے؟ یہ کس نے دھوپ پیدا کی ہے؟ جس کی کرنوں سے تمہاری فصل پکتی ہے، اگر یہ سب کچھ ہم ہی نے پیدا کیا ہے تو اسے ہماری خاطر معاشرے پر خرچ کرنے سے درلنگ کیوں کرتے ہو؟

گردش دولت کاظم

دولت کو گردش میں لانے کے لئے اور معاشرے کے تمام افراد میں پھیلانے کے لئے اسلام نے یہ ترغیب دی کہ:

[البقرة: 267] {مَنْهُ تُنْفِقُونَ} أَنْفَقُوا مِنْ طِبَّاتِ مَا كَسْبُتُمْ وَمِنْهَا أَخْرَجَنَّا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيْمِمُوا الْحِيَثُ

”اور جو کچھ تم نے کمایا ہے اور جو کچھ زمین سے ہم نے تمہارے لئے نکلا اس کا بہترین حصہ اللہ کی راہ میں خرچ کرو اور ردی چجز میں چھانٹ چھانٹ کر اللہ کی راہ میں نہ دیا کرو۔“

زکوه عشر

اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کی ترغیب دی اور زکوٰۃ کو واجب ٹھہرایا اور مالداروں سے اٹھائی فیصد جرأۃ صول کرنے کا حکم دیا اور یہ اسلام میں کروڑوں کی رقم صرف مساکین کے لئے روزگار فراہم کرنے کے لئے وقف کر دی جاتی ہے۔

قانون و راثت

دولت کو گردش میں لانے کے لئے حکم دیا کہ ہر شخص کی وفات پر اس کے مال اور اس کی زمین کو اس کے قریب اور دور کے رشتہ داروں میں بانٹ دیا جائے۔ جائیداد کے حصے بخوبی کر دیئے جائیں تاکہ دولت مرکوز نہ ہو، اولاداً کبر کی جاشنی کا قانون Law of Primogeniture اور مشترکہ خاندان کا طریقہ Joint Family System اسلام نے اسی لئے ناجائز قرار دیا کہ اس سے دولت مرکوز ہو جاتی ہے۔

اس مقصد کے پیش نظر کہ نظام معیشت غیر متوازن نہ ہو، حکم ہوا:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُو أَمْوَالَكُمْ بَيْتَكُمْ بِإِلْبَاتِ طِيلِ} [النساء: 29]

ترجمہ: ”اے ایمان والوایک دوسراے کے اموال ناجائز طریقوں سے نہ کھایا کرو۔“

ہر وہ بات جس سے نظمِ معیشت بگڑ جانے کا خدش تھا اور اس کے غیر متوازن ہونے کا امکان تھا، ناجائز قرار دی گئی، سودخوری، رشوٹ ستانی، ذخیرہ اندوزی، سُقُط (speculation) اور تجارتی قمار بازی کو حرام ٹھہرایا گیا۔

یوں اسلام زکوٰۃ عشر اور قانون و راثت کو نافذ کر کے اور سودخوری، ذخیرہ اندوزی اور تجارتی قمار بازی کو حرام ٹھہرایا کر ایک متوازن نظامِ معیشت فائم کرتا ہے۔  
یہ سمجھنا صریحاً غلط ہے کہ زکوٰۃ اور عشر ادا کر دینے کے بعد معاشرہ کا کوئی حق باقی نہیں رہتا، ترمذی شریف کی حدیث ہے کہ:

”إن في المال حفاسوی الز کاۃ“ ① ”یقیناً مال میں زکوٰۃ کے علاوہ بھی معاشرہ کا حق ہے۔“

قرآن مجید ہر قانون کی ارتقائی کڑیوں کو محفوظ کرتا ہے تاکہ جب بھی کسی معاشرے میں اسلامی قوانین کو نافذ کیا جائے، وہ انہی ارتقائی منزلوں سے گذر اکریں۔ جیسے شراب کی حرمت کا قانون جن مرحلوں سے گزر، قرآن مجید نے ان تمام مرحلوں کو محفوظ کیا، حرمت شراب کا پہلا مرحلہ یہ تھا:

{لَا تَقْرَبُوا الصَّلَةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى} [النساء: 43]

”نماذ کے قریب مت جاؤ جب تم نشے کی حالت میں ہو۔“

اور حرمت شراب کی آخری ارتقائی منزل کا ذکر اس آیت میں کیا:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحُنْمُرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ} [المائدۃ: 90]

”اے ایمان والو! شراب، جوا، بت اور پانے شیطانی عمل کی نجاست ہے تم اس سے دور رہ جاؤ۔“

① سنن الترمذی: کتاب الزکاۃ، باب ماجاءَنَفِیِ المَالِ حفاسویِ الزکاۃ، یہ روایت ضعیف ہے۔

اسی طرح اسلام کے نظامِ معيشت کی آخری ارتقائی منزل قرآن نے یوں بیان کی:

{وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنِفِّعُونَ قُلِ الْعَفْوَ} [البقرة: 219]

”یہ لوگ جن کے پاس سرمایا ہے رسول اللہ ﷺ سے آکر پوچھتے ہیں کہ ہمیں کس حد تک خرچ کرنا ہوگا۔ آپ ان سے کہہ دیجئے کہ تمہاری ضرورت سے جو کچھ زیادہ ہے، وہ تمہیں معاشرے پر خرچ کر دینا چاہیے۔“

حکیم الامم اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے اسی آیت کی طرف اشارہ کیا تھا:

جو حرفِ قل العفو میں پوشیدہ ہے اب تک  
اس دور میں شاید وہ حقیقت ہو نمودار

یہ جوبات میں کہہ رہا ہوں مصر کے بہت سے عالموں نے بھی یہ بات کہی ہے۔ میں دانستہ طور پر ایک ثقہ عالم کا حوالہ اور کسی تجدی پسند کا حوالہ نہیں دیتا کہ آپ کے نزدیک ان کی ثقاہت محل نظر ہو۔ میری مراد مولانا محمود حسن چشتی سے ہے۔ ایضاح الادلة میں {هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ بِحِمْيَةٍ} [البقرة: 29] کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

جملہ اشیاء بِ دلیل فرمان واجب الاذعان {خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ بِحِمْيَةٍ} تمام بني آدم کی مملوک معلوم ہوتی ہیں، یعنی غرض الہی تمام اشیاء کی پیدائش سے رفع حوانج جملہ ناس (انسان) ہے اور کوئی شے فی حدِ ذاتہ کسی کی مملوک خاص نہیں، بلکہ ہر شے اصل خلقت میں جملہ ناس میں مشترک ہے اور من وجہ سب کی مملوک ہے۔ ہاں بوجہ رفع نزاع و حصول انتفاع قبضہ کو علت ملک مقرر کیا گیا اور جب تک کسی شے پر ایک شخص کا قبضہ تامة مستقلہ باقی رہے، اس وقت تک کوئی اور اس میں دست درازی نہیں کر سکتا۔

ہاں خود مالک و قابض کو چاہیے کہ اپنی حاجت سے زائد پر قبضہ نہ رکھے بلکہ اس کو اوروں کے حوالے کر دے کیونکہ باعتبار اصل اوروں کے حقوق اس کے ساتھ متعلق ہو رہے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مال کثیر حاجت سے بالکل زائد جمع رکھنا بہتر نہ ہو، اگر زکوٰۃ بھی ادا کر دی جائے اور انہی علمہم السلام اور صلحاء رحمہم اللہ اس سے نہایت مجنوب رہے۔ چنانچہ احادیث سے یہ بات واضح ہوتی ہے بلکہ بعض صحابہ رضی اللہ عنہم

وتابعین رض نے حاجت سے زائد رکھنے کو حرام ہی فرمادیا۔ ①

**قُلِ الْعَفْوَ** کامفہوم سیدنا ابوسعید خدری رض والی حدیث وضاحت سے معین کرتی ہے۔

"أن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم قال: "من كان معه فضل من ظهر، فليعد به على من لا ظهر له، ومن كان له فضل من زاد، فليعد به على من لا زاد له" قال: "فذكر من أصناف المال ما ذكر، حتى رأينا أنه لاحق لأحد منافي فضل" ②

"سیدنا ابوسعید خدری رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس کے پاس فالتوسواری ہو وہ اسے لوٹا دے، جس کے پاس سواری نہیں ہے اور جس کے پاس ضرورت سے زائد غذا ہے وہ ان لوگوں کے حوالے کر دے، جن کے پاس غذائیں نہیں ہے"۔ ابوسعید خدری رض کہتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ایک ایک قسم کا جدا جدا ذکر کیا حتیٰ کہ ہماری یہ رائے ہو گئی کہ فالتوسواری پر ہمارا کوئی حق نہیں رہا۔"

یہ "رأينا" جو یہاں ہے اس کے یہ معنی نہ خیال بیجئے کہ "ہم نے یہ خیال کیا"۔ یہ میں عربی کے طالب علموں سے کہہ رہا ہوں۔ فتقہ کی بولی میں، ہم "رأينا" اس وقت کہتے ہیں جب ہم کوئی فتویٰ دے رہے ہوں اور اپنی علمی رائے کا اظہار کر رہے ہوں لیس یہ جو ابوسعید خدری رض نے فرمایا: "حتیٰ رأينا أنه لاحق لأحد منافي فضل" تو اس کا معنی یہ ہوا کہ "حتیٰ کہ ہماری فقہی رائے یہ ہو گئی کہ فالتوسواری پر ہمارا کوئی حق نہیں"۔

کیا اسلامی حکومت جبراً چھین سکتی ہے؟

اس بارے میں ایک سوال بہت اہم ہے جو ہمارے سامنے آتا ہے، اگر دولت چند افراد کے ہاتھوں میں یوں سمت آئی ہو کہ خدشہ ہو کہ یہ اصول معاشیات جو ہم نے بیان کئے ہیں، ان کو تدبیجی اور ارتقائی طور پر نافذ کرنے سے پہلے یہ معاشرہ دم توڑ دے گا، اور کیفیت یہ ہو کہ:

① ایضاح الادلة: ص 268 ② صحیح مسلم، کتاب اللقطة، باب استحباب المؤاساة بفضل المال المحلي [282/4]

”تا تریاق از عراق آور ده شود مار گزیده مردہ شود“ کہ جب تک عراق سے تریاق لا یا جائے گا اتنی دیر میں مریض مر جائے گا، تو ایسی صورت میں کیا کیا جائے؟

امام ابن حزم رحمہ اللہ نے جو ایک عظیم اقلابی مفکر ہیں، ”المحلی“ کی چھٹی جلد میں بہت فاضلانہ بحث اس پر کی ہے، وہ کہتے ہیں کہ کتاب و سنت کی روشنی میں یہ بات بالکل واضح ہے کہ اگر نظم معیشت یکسر غیر متوازن ہو گیا ہو اور خدا شہ ہو کہ تدریجی اور ارتقائی طور پر اصول معاشیات کے نفاذ سے پہلے ہی معاشرہ دم توڑ دے گا، تو اسلامی حکومت کو یہ حق حاصل ہے کہ وہ سرمایہ داروں سے پیسہ اور غلہ جبراً اصول کرے:

اس موضوع پر بحث کرتے ہوئے انہوں نے کہا کہ دیکھو قرآن مجید بار بار کہتا ہے کہ سرمایہ داروں کی دولت میں مساکین کا ”حق“ ہے قرآن مجید لفظ ”حق“ بار بار استعمال کرتا ہے: {وَقَوْنَى أَمْوَالَهُمْ حَقًّا لِلَّسَائِلِ وَالْمَحْرُومِ} [الذاريات: 19] اور سورہ اسراء میں ہے: {وَآتِ ذَا الْقُرْبَانِ حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ} [الاسراء: 26] وہ فرماتے ہیں کہ اس میں احسان کا کوئی سوال نہیں اور جن کی طرف مال لوٹا یا جارہا ہے، وہ سرمایہ داروں کے رہیں منت نہیں۔ امام ابن حزم رحمہ اللہ ”المحلی“ کی چھٹی جلد میں یوں رقم طراز ہیں:

”اگر ارباب ثروت ایسے عادلانہ معاشی نظام کو قبول نہ کریں، تو اسلامی اسٹیٹ کا فرض ہے کہ اسلام کے اجتماعی معاشی نظام کے مطابق ارباب ثروت کو قانوناً مجبور کرے اور اگر ملی خزانے کا میزانیہ کافی نہ ہو تو محروم المعیشت انسانوں کو سنبھال دینے کیلئے صنعت کاروں اور جاگیر داروں سے پیسہ اور غلہ جبراً حاصل کر کے حق معیشت کی مساوات بروئے کار لائے، خواہ اہل دولت مالیانہ اور سرکاری واجبات ادا کر چکے ہوں۔①

سیدنا ابو عبیدۃ بن جراح رضی اللہ عنہ اور تین سو جمل قدر صحابہ رضوان اللہ عنہم نے باوثق ذراائع سے بیان کیا ہے کہ ایک سال غلہ کا قحط ہوا سیدنا ابو عبیدۃ رضی اللہ عنہ نے ہم سب کو حکم دیا کہ ہم سب اپنا غلہ استھا کرنے کے مرکزوں میں اکٹھا کریں، پھر ابو عبیدۃ رضی اللہ عنہ ان مرکزوں میں سے خود ہر ایک فرد کو

مساوی طور پر خوارک دیتے رہے۔

اس کے بعد امام ابن حزم رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

"فهذا إجماع مقطوع به من الصحابة لاخالف لهم منهم"

"اس پر صحابہ کرام کا قطعی اجماع ہے، ان میں سے کسی نے اس سے اختلاف نہیں کیا ہے۔"

یحییٰ بن آدم رحمہ اللہ جو ایک جلیل القدر محدث تھے، نے زراعت کے موضوع پر اپنی کتاب "الخراج"

میں لکھا ہے:

عن عبد الله ابن أبي بكر قال جاءه بلال بن الحارث المزني رضي الله عنه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاستقطعه أرضاً فاقطعها له طويلة عريضة فلما ولّى عمر رضي الله عنه قال له يا بلال إنك استقطعتم رسول الله صلى الله عليه وسلم أرضاً طويلة و عريضة قطعها لك و كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يمنع شيئاً ليسأله وأنت لا تطيق ما في يديك فقال أجل ! فانظر ما قويت منها فأمسكه مالم تطق و مالم تقوى عليه فارفعه إلى يانقسمه بين المسلمين فقال لا أفعل والله أقتعنيه رسول الله فقال عمر والله لتفعلن فأخذ منه ما عجز عن عمارته فقسمه بين المسلمين .<sup>①</sup>

"سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کے فرزند سیدنا عبد اللہ رضی اللہ عنہ جو رسول اکرم ﷺ کے محبوب صحابی اور کفار مکہ کی سازشوں کی اطلاع دینے والے فردا کار مسلمان، جنگ مکہ سے لے کر طائف کے لوگوں تک رسول ﷺ کے دوش بدوسٹرنے والے تھے۔ روایت کرتے ہیں کہ بلال رضی اللہ عنہ بن حارث المزني آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ ﷺ سے زمین کا ٹکڑا مانگا۔ آپ ﷺ نے ایک لمبا چوڑا رقبے عطا فرمادیا، جب سیدنا عمر رضی اللہ خلیفہ ہوئے تو بلال رضی اللہ عنہ سے کہا: بلال رضی اللہ عنہ! تم نے رسول اللہ ﷺ سے زمین کا ایک لمبا چوڑا قطعہ

<sup>①</sup> کتاب الخراج: ص 93، کنز العمال 2/191، سنن البیهقی: 6/138-149 علامہ البانی رحمہ اللہ اواراء الغلیل میں فرماتے ہیں: "یہ حدیث صحیحت مجموعی طرق سے ثابت ہے۔"

مانگا تھا اور آپ ﷺ نے عطا فرمادیا اور آپ ﷺ کا تو یہ عالم تھا کہ مانگنے والے کی کسی بات کو رد نہ کرتے تھے۔ بلال رضی اللہ عنہ زمین کی جو مقدار تم نے حاصل کی ہے وہ تمہاری بساط اور قوت کاشت سے زیادہ نہیں ہے؟، بلال رضی اللہ عنہ: ہاں یہ بھیک ہے۔ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے فرمایا: دیکھو تم جتنی زمین آباد کر سکتے ہو اسے اپنے پاس رہنے دو اور جو تمہاری قوت کاشت سے زیادہ ہے، وہ ہمارے حوالے کر دو تاکہ ہم اسے مسلمانوں میں بانٹ دیں۔ بلال رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں ہر گز واپس نہیں کروں گا۔ عمر بن الخطاب نے فرمایا: اللہ کی قسم تم کو ایسا کرنا پڑے گا۔ پس زمین کا وہ حصہ جسے آباد کرنے سے بلال رضی اللہ عنہ قادر ہے تھے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ اسے چھین لیا اور مسلمانوں میں اسے بانٹ دیا۔“

”میں یہ کہتا ہوں کہ اگر محمد ﷺ کی بخشی ہوئی زمین ملی مفاد کی خاطر چھینی جا سکتی ہے تو وہ جا گیریں جو مسلمانوں پر گولیاں برسانے کے صلے میں دی گئی تھیں، وہ جا گیریں جو مسلمانوں کا لہو بہانے میں عطا کی گئی تھیں، وہ جا گیریں جو ملک و ملت کے ساتھ غداری کے صلے میں بخشی گئی تھیں، کیوں نہیں چھینی جا سکتیں؟ میں یہ واضح طور پر کہنا چاہتا ہوں کہ اس ملک میں غریب اور مزدور کی حمایت کا حق ادا نہیں کیا گیا۔ میں

جمع الزوائد میں آپ ﷺ کا ارشاد پڑھ رہا تھا اور سر دھن رہا تھا۔

آپ ﷺ کا ارشاد ہے: ”خیر الکاسب العامل إذ انصح“<sup>①</sup> ”کسب معاش کرنے والوں میں سب سے بہتر اور معزز مزدور ہے، جب وہ اخلاص کے ساتھ کام کرتا ہے۔“

آپ ﷺ نے مزدور کو معاشرے کا معزز ترین فرقہ ارادیا ہے۔

ہمیں یہ اعتراف کرنا چاہئے کہ ہم نے اس معاشرے میں مزدور کی توہین و تذمیل کی ہے اس کا دامن، اس کا گریبان ہماری دست درازیوں سے گلمہ مند ہے۔ اس ملک میں عین اس وقت جب کہ مزدور پڑھا تو زخموں سے کراہ رہا تھا، ہم نے اس کے زخموں پر نمک چھڑکا، ہم نے اس سے کہا اور ٹھوکے

دے دے کر کہا کہ دیکھو یہ ٹھیک ہے تم کہتے ہو سرمایہ دار پر تمہارے حقوق ہیں، مگر یہ ہر گز نہ بھولنا کہ تم پر بھی سرمایہ دار کے حقوق ہیں۔

ہم نے اس سے یہ بات عین اس وقت کی جب کہ وہ سکیاں لے لے کر دم توڑ رہا تھا۔

سے ہر سخن جائے وہ فکر مکانے داروں

ہربات کا ایک محل ہوتا ہے، میں ایک موٹی سی مثال دیتا ہوں، دو بھائیوں کی آپس میں لڑائی ہو جائے، آپ دیکھیں کہ ایک موٹا مسٹنڈا ہے اور دوسرا جو کمزور اور نحیف وزارہ ہے، مجروم ہے، پڑ رہا ہے اور نزع کی حالت میں پنڈلی پر پنڈلی پنک رہا ہے، اگر اس وقت کوئی آکر اس دم توڑنے والے کو یہ کہے کہ یہ ٹھیک ہے گوتم مر رہے ہوا اور دم توڑ رہے ہو، مگر تم یہ نہ بھولنا کہ اس بیٹے کے بھائی کے بھی تم پر حقوق ہیں، یہ بات اس ملک میں کہی گئی۔

عین اس وقت جب کہ غریب اور مزدور کے پیٹ میں بھوک سے قراقر اٹھ رہا تھا، ہم نے اس سے یہ کہا کہ دیکھو تمہاری زندگی کا مقصد پیٹ نہیں، دل ہے۔ وہ بھوکا تھا، وہ دل کی طرف متوجہ نہیں ہو سکتا تھا، عین اس وقت جب کہ وہ بھوک سے پیچ وتاب کھارہا تھا، ہم اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی محبت کے گیت اس کو سنانے لگے، وہ بھوک سے نہ ڈھال تھا، وہ محبت کے گیتوں سے لطف اندو زنہیں ہو سکتا تھا، وہ ہم سے روئی مانگتا رہا، ہم اسے محبت کے گیت سناتے رہے، بتیجہ کیا ہوا؟ بتیجہ یہ ہوا کہ وہ سرخ جھنڈیاں لے کر چورا ہوں میں ناچنے لگا، وہ مذہب سے برگشتہ ہوا، وہ علماء سے برگشتہ ہوا حتیٰ کہ وہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ سے برگشتہ ہوا، وہ سرخ جھنڈیاں لے کر چورا ہوں میں ناچ رہا تھا، ہاں وہ غیر دوں سے اپنی والبستگی کا اعلان کر رہا تھا، میں نے جو اسے دیکھا، تو میرے ذہن کو کوئی جھکانہ لگا، اس لئے کہ میرے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ کہا تھا کہ: "کاد الفقر آن یکون کفرًا" <sup>①</sup> "مغلسی انسان کو کفر تک پہنچادیتی ہے"۔

دیکھئے معاشی مسائل کا حل واضح اور معین پیش کیجئے۔ مزدور اس ملک میں صدیوں سے مامتنا سے محروم ہے، اس کے زخموں پر نمک مت چھڑکیں، اس کو مامتنائیں، اس سے جھگڑا نہ کریں، اگر آپ یہ چاہتے ہیں

<sup>①</sup> مشکاة المصاibح: باب ما یهی، الفصل الثالث، تحقیق علامہ ناصر الدین البانی، شیخ البانی نے اس روایت کو ضعیف قرار دیا ہے۔ شعب الإیمان للبیهقی: بباب فی الحث علی ترك الغل والحسد۔

کہ اس ملک میں سو شلزم نہ آئے، تو اس کا یہ علاج تونہ تھا۔ بنرو محراب سے غلط آوازیں اٹھتی رہیں، آپ لیقین کیجھ کہ اگر مزدور اور غریب کے معاشی مسائل کا واضح اور متعین حل اسلامی تعلیمات کی روشنی میں پیش نہ کیا گیا اور اگر مزدور کا غم کھانے میں ہم سو شلسٹوں سے آگے نہ نکل گئے (جیسا کہ رسول اقدس ﷺ کی تعلیمات کا تقاضہ ہے) تو یہ عارضی بند جو سو شلزم کے امنڈتے ہوئے سیالب پر باندھا گیا ہے، ٹوٹ جائے گا اور اس کی موجیں جو بھی تک پایا ہیں، ہمارے سروں سے گزر جائیں گی۔

### کمپلیکس، سو شلزم اور اسلام

اسلام ہمارے تمام دکھوں کا مداوا ہے، وہ ہر درد کا درماں ہے، وہی اعتدال کی راہ ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام کی سب سے بڑی قباحت یہ ہے کہ اس میں چند افراد جو بدیانتی، رشوت ستانی اور ذخیرہ اندوڑی سے دولت سمیٹ لیتے ہیں، وہ تمام معاشرے کے اوپر مسلط ہو جاتے ہیں اور ذہنی قابلیت رکھنے والے محنت کرنے والے، کاروبار کو کاوش سے چلانے والے سب ان چند سرمایہ داروں کے سامنے یقین ہو جاتے ہیں۔ اس نظام میں فرد (individual) بے زمام، بے مہار ہوتا ہے، وہ پورے معاشرے کا خون چوتا ہے۔ سو شلزم کیا ہے؟ یہ اسی سرمایہ دارانہ نظام کا رد عمل ہے۔ سو شلسٹوں نے یہ سمجھا کہ یہ فرد (individual) ہی تمام فساد کی جڑ ہے، اس کی تقریر پر پابندی لگادو، اس کی تحریر پر قدغن لگادو، اس کی رائے پر قدغن لگادو، اس کی اقتصادی آزادی اس سے چھین لو، اور تمام ذرائع پیداوار (means of production) کو قومی ملکیت میں دے دیا جائے۔ ”نیشنلائزیشن آف پروڈکشن“ یہ ترکیب بہت خوبصورت معلوم ہوتی ہے، لیکن ایک طالب علم کے ذہن میں فوراً یہ سوال ابھرتا ہے کہ قومی ملکیت میں دے دینے سے کیا مراد ہے؟ کیا قوم کا ہر فرد اس پر قبضہ و اختیار رکھتا ہے؟ یہ تو ناقابل عمل ہے۔

تحقیق کی جائے، تو معلوم ہوتا ہے کہ سو شلسٹ حکمران پارٹی کے چند مخصوص افراد کے تصرف و اختیار میں تمام ملک کے ذرائع پیداوار دے دئے جاتے ہیں، پس ملک کے وہی چند افراد جن کے ہاتھوں میں فوجی، سیاسی اور قانونی طاقت سمشی ہوئی ہے، ملک کے تمام ذرائع پیداوار بھی انہی کے قبضہ و اختیار میں چلے جاتے ہیں، یوں ملک کی تمام طاقتیں چند ہاتھ سمیٹ لیتے ہیں، تمام معاشری، سیاسی اور فوجی قوتوں کا یہ ارتکاز

سرمایہ دار ائمہ نظام کی انتہائی بھیانک صورت ہے، جو ایک خطرناک آمریت کو جنم دیتی ہے۔ بھائیوں اور بزرگوں! مقصد تو یہ تھا کہ ڈسٹریکٹ ایشن ہو، دولت اور قوت بکھرے۔ کمپلائز کا جورد عمل ہوا، اس میں تو پھر تمام تو تین سمش کر چند ہاتھوں میں آگئیں اور ایسا شدید ارتکاز ہوا کہ اس نے انتہائی بھیانک آمریت کو جنم دیا۔ یہ دونوں افراط و تفریط کی راہیں ہیں۔ یہ دونوں نظام انسان کے ذہن کی پیداوار ہیں، وہ انسان جو جذبات کا بندہ اور خواہشات کا پچاری ہے، اسلام شخصی ملکیت اور قومی ملکیت میں ایک حسین امتراج پیدا کرتا ہے، وہ فرد کے حقوق و اختیارات اور حکومت کے حقوق و اختیارات میں ایک توازن قائم کرتا ہے۔

### شخصی ملکیت

بعض ہمارے بھائی جو اشتراکی نظام سے متاثر ہیں، یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ اسلام بھی انفرادی ملکیت کو ناجائز قرار دیتا ہے اور حضور ﷺ اور خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم کو یہ معنی، معاشری، انتظامی وسائل میسر ہوتے، جو اس دور کی حکومتوں کو حاصل ہیں، تو انفرادی ملکیت کو ختم کرنے کے لئے انہیں کوئی تامل نہ ہوتا۔ اس بات کے لئے ان کے پاس کوئی سند یاد لیلی نہیں ہے۔ اس بحث میں بھی کچھ ڈھڑا بندی کی بات پیدا ہو چلی ہے۔ کوئی پیغمبر اس روئے زمین پر ایسا نہیں گزرا، جس نے انسان کو کسی اقتصادی آزادی سے محروم کیا ہو، کوئی صحیحہ آسمانی ایسا نہیں، جس میں انسان کو اس کی شخصی آزادی سے محروم کیا ہو، پھر وہ سید الاولین و سید الآخرین، وہ سرور دنیا و دین ﷺ جن کی بعثت کا ایک اہم مقصد یہ بیان کیا گیا ہے: {وَيَضُعُ عَنْهُمْ إِضْرَارُهُمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ} [الاعراف: 157]

یعنی وہ جو انسانوں کو بے جا بندھنوں اور غلامیوں سے آزاد کرنے کے لئے آیا تھا، یہ کیوں کر ممکن تھا کہ انسان کو اس کی اقتصادی آزادی سے محروم کر دیتا اور تمام معاشرے کے افراد کو ریاست کا بے دست و پا غلام بنادیتا۔ اسلام انفرادی آزادی کو شخصی ارتقاء کے لئے ناگزیر سمجھتا ہے، وہ فرد کی آزادی پر اس وقت قدغن لگاتا ہے، جب مفادِ عامہ کو اس سے دھپکا لگے اور معاشرے کے اجتماعی حقوق کو صدمہ پہنچے۔

## ذرائع پیدا اور کوئی ملکیت میں لینا بھی

قرآن و حدیث میں کسی صنعت، تجارت یا ذریعہ پیدا اور کوئی ملکیت میں لینے کے خلاف ایک حرف بھی میری نظر سے نہیں گزرا۔ اگر مفاد عامہ اور ملی مصلحتوں کے پیش نظر اسلامی حکومت کسی صنعت یا تجارت یا ذریعہ پیدا اور کوئی ملکیت میں لینا چاہے تو وہ ایسا کرنے کی مجاز ہے۔ اگر کوئی صنعت یا تجارت چند افراد کے ہاتھوں میں ہو اور اس کی شخصی ملکیت اجتماعی مفاد کے لئے نقصان دہ ہو تو حکومت ان افراد کو معاوضہ دے کر وہ کاروبار اپنے ہاتھ میں لے سکتی ہے لیکن اسلام اس بات کا ایک اصول کی حیثیت سے تسلیم نہیں کرتا کہ دولت کی پیدا اور کے تمام ذرائع حکومت میں یوں چلے جائیں کہ ملک بھر کی تمام صنعتوں اور تجارت کی منڈیوں پر وہ تنہا قابض ہو اور حکومت تمام اراضی کی واحد مالک ہو۔ پس اسلام شخصی اور اجتماعی ملکیت میں ایک توازن قائم کرتا ہے۔

## دونوں نظام بالل میں بھی

سرمایہ دارانہ نظام اور اشتراکیت یہ دونوں بالل میں علامہ اقبال رحمہ اللہ نے بجا کہا تھا۔

ہر دو را جاں ناصور و ناشکیب

ہر دو یزاداں ناشاس آدم فریب

دونوں کی رو جیں روحانی سکون سے نا آشنا، دونوں اللہ سے غافل، دونوں اللہ سے جاہل، دونوں اپنے ذاتی اغراض کے لئے ہر فریب، دھاندلی بد دیانتی، لوٹ کھسوٹ، مار دھاڑ اور قتل و غارت کو دوار کھنے والے اور اپنی ادنیٰ سی خواہش کے لئے ہزاروں انسانوں کو موت کے گھاٹ اتار دینے والے:

غرق دیم ہر دو در آب و گل ہر دوراً تن روشن و تاریک دل

فرماتے ہیں: ”میں نے سرمایہ دارانہ نظام کو بھی دیکھا اور اشتراکی نظام کو بھی جانچا، دونوں مادیت میں ڈوبے ہوئے، دونوں کا منتہائے نظریہ جہاں آب و گل، دونوں بدن سنوارنے میں لگے ہیں، دونوں کے دلوں پر ظلمت کا سناٹا چھایا ہوا ہے“۔

اسلام اور اشتراکیت کیجا ہو سکتے ہیں؟

ایک اور سوال ہمارے بعض بھائیوں نے اٹھایا ہے، ہمارے جو بھائی اشتراکیت سے متاثر ہیں، کہتے ہیں: اسلام اور اشتراکیت کو سمجھا کر دو، بات لمبی اور بحث طلب ہے۔ لیکن وقت کی قلت کے پیش نظر بات سمیتتا ہوں۔ کارل مارکس کا ”داس کمپیل“، جو کمیونزم کی بنیادی کتاب ہے، اگر اس کی پہلی جلد کے ابتدائی صفحات ہی آپ پڑھ ڈالیں، تو یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ اشتراکیت کا فلسفہ عزندگی ”جدلیاتی مادیت“ کی بنیادوں پر استوار ہوتا ہے، میں اس فلسفہ کی تشریح اس وقت نہیں کر سکتا، صرف اتنا کہتا ہوں کہ ہر وہ شخص جو فلسفہ کی بنیادوں سے بھی واقف ہے، وہ سمجھتا ہے کہ جدلیاتی مادیت کے نظریے میں اللہ، رسول، وحی و تنزیل، حیات بعد الممات، روح، ملائکہ اور دوسرے مابعد الطبيعیاتی (Metaphysical Realities) حقائق کے تصور کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں۔

کارل مارکس کا فلسفہ عزندگی جدلیاتی مادیت پر مبنی ہے، اس کے فلسفہ تاریخ کی اساس بھی جدلیاتی مادیت ہی پر ہے، اس کا اقتصادی نظام بھی قطعی طور پر (Dialectical materialism) کی بنیادوں پر استوار ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کارل مارکس کے اقتصادی نظام میں حلال و حرام میں کوئی حد فاصل نہیں کھینچی گئی۔

پس آپ یقین کیجئے کہ اگر اس ملک میں سو شلزم آتا ہے تو ہماری اخلاقی اور روحانی قدروں کا بر باد ہونا یقینی امر ہے، اگر سو شلزم اس ملک میں آتا ہے تو ہماری اخلاقی و روحانی قدروں کا یقیناً ہی حال ہو گا جو سمر قند و بخار میں ہوا، جو مشرق و سطی میں ہوا، ہم اس سے مختلف مناج کی توقع اس ملک میں نہیں رکھتے ہیں۔ جب کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ اسلام اور اشتراکیت کو سمجھا کر دو تو یا تو دونوں کے مفہوم سے ناواقف ہے یا وہ لوگوں کی آنکھوں میں قصد اور ارادات دھول جھوک رہا ہے، وہ فلسفہ عزندگی جس کی بنیادوں پر ایک نظام قائم ہوتا ہے، آپ اس فلسفہ عزندگی کو اس نظام سے کاٹ کر الگ نہیں چھینک سکتے۔

## روئی ہماری زندگی کا مقصد نہیں پھر

اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلام نے ہمیں نہایت متوازن اقتصادی اور سیاسی نظام بخشنا ہے، لیکن مسلمان کی زندگی کا مقصد محض روئی نہیں، میں نے یہ کہا تھا کہ جس وقت مزدور بھوکا ہو، وہ اللہ کی محبت اور عبادت کے گیتوں سے اطف اندوز نہیں ہو سکتا، اس کا پیٹ بھرنے کے بعد ہم اسے کہیں گے کہ دیکھو روئی تمہاری زندگی کا مقصد تو نہیں ہے، مسلمان کی زندگی کا مقصد اللہ کی ذات اور اس کی صفات کی معرفت حاصل کرنا اور اس کی صفات سے خود کو متصف کرنا ہے اور اپنی تمام صلاحیتوں کو اللہ کا قرب اور اس کی رضا حاصل کرنے کے لئے کھپا دینا ہے، مسلمان کی روح ہر آن اور ہر لمحہ سرا ہے۔ "إلهي أنت مقصودي و رضاك مطلوبي" انسان کی زندگی کا مقصد اس روئے زمین پر اللہ کی خلافت کا قائم کرنا ہے اور یہ معاشرتی، اقتصادی اور سیاسی نظام جو اسلام نے ہمیں بخشنا ہے، ان مقاصد کے حصول کے لئے محض وسائل اور ذرائع ہیں۔ میں علامہ صاحب رحمہ اللہ کے خط کا اقتباس آپ کو سناتا ہوں جو اخبار زمیندار میں 24 جون 1923ء کے شمارے میں چھپا تھا، میں اس وقت جو کچھ کہہ رہا ہوں اس کی تائید و تصدیق اور تشریح و توضیح کے لئے حکیم الامت کی شہادت میں کرتی ہے۔

علامہ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

میں مسلمان ہوں، میرا عقیدہ ہے اور یہ عقیدہ دلائل اور براہین پر بنی ہے۔ انسانی جماعتوں کے اقتصادی امراض کا بہترین علاج قرآن نے تجویز کیا ہے، سرمایہ داری کی قوت جب اعتماد سے تجاوز کر جائے، تو دنیا کے لئے ایک قسم کی لعنت ہے، لیکن دنیا کو اس کے مضر اثرات سے نجات دلانے کا طریقہ یہ نہیں کہ معاشی نظام سے اس قوت کو خارج کر دیا جائے، جیسا کہ بالشویک تجویز کرتے ہیں۔ قرآن حکیم نے اس قوت کو مناسب حدود کے اندر رکھنے کے لئے قانون میراث اور زکوہ وغیرہ تجویز کیا ہے، مغربی سرمایہ داری اور رُوسی دونوں افراط و تفریط کا نتیجہ ہیں اعتماد کی راہ وہی ہے جو قرآن نے ہم کو بتائی ہے شریعت حقہ اسلامیہ کا مقصود یہ ہے کہ سرمایہ داری کی بنا پر ایک جماعت دوسری جماعت کو مغلوب نہ کر سکے اور اس کے حصول کے لئے میرے عقیدے کی رو سے وہی راہ

آسان اور قبل عمل ہے، جس کا اکٹھاف شارع علیہ الاسلام نے کیا ہے۔ اسلام سرمایہ داری قوت کو معاشری نظام سے خارج نہیں کرتا، بلکہ فطرت انسانی پر ایک عمیق نظر ڈالتے ہوئے اسے برقرار رکھتا ہے اور ہمارے لئے ایک ایسا معاشری نظام تجویز کرتا ہے، جس پر عمل پیرا ہونے سے یہ قوت کبھی اپنے مناسب حدود سے تجاوز نہیں کر سکتی۔

مجھے افسوس ہے کہ مسلمانوں نے اسلام کے اقتصادی پہلو کا مطالعہ نہیں کیا، ورنہ انہیں معلوم ہوتا کہ اس خاص اعتبار سے اسلام کتنی بڑی نعمت ہے فَأَصْبِحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا میں اسی نعمت کی طرف اشارہ ہے، کیونکہ کسی قوم کے افراد صحیح معنوں میں ایک دوسرے کے اخوان نہیں ہو سکتے، جب تک وہ ہر پہلو سے ایک دوسرے کے ساتھ مساوات نہ رکھتے ہوں اور اس مساوات کا حصول بغیر ایک ایسے سوشنل نظام کے مکن نہیں، جس کا مقصود سرمایہ کی قوت کو مناسب حدود کے اندر رکھ کر مذکورہ بالا مساوات کی تخلیق اور تولید ہو اور مجھے یقین ہے کہ خود روئی قوم بھی اپنے موجودہ نظام کے ناقص تجربے سے معلوم کر کے ایسے نظام کی طرف رجوع کرنے پر مجبور ہو جائے گی، جس کے اصول اساسی یا تو خالص اسلامی ہوں گے یا ان سے ملتے جلتے ہوں گے۔

موجودہ صورت میں روسیوں کا اقتصادی نصب العین خواہ کیسا ہی محمود کیوں نہ ہو، ان کے طریق عمل سے کسی مسلمان کو ہمدردی نہیں ہو سکتی۔ ہندوستان اور دیگر ممالک کے مسلمان جو یورپ کی سیاسی اقتصادیات پڑھ کر مغربی خیالات سے فوراً متاثر ہو جاتے ہیں، ان کے لئے لازم ہے کہ اس زمانے میں قرآن کی اقتصادی تعلیم پر نظر غائر ڈالیں، مجھے یقین ہے کہ وہ اپنی تمام مشکلات کا حل اس کتاب میں پائیں گے۔ ①

ساتھیو! ایک بہت بڑا المیہ ہے کہ ہم ملی انفرادیت (National Individuality) کھو بیٹھے ہیں، ہم کبھی امریکہ اور کبھی روس کی طرف للچائی ہوئی نظروں سے دیکھتے ہیں، کبھی چین کو دیکھ کر ہماری رال ٹکتی ہے۔ ہر دور کے لات و عزی ہوتے ہیں۔ اور امریکہ اور روس اس دور کے لات و عزی ہیں:

{أَفَرَأَيْتُمُ اللَّهَ وَالْعَزِيزَ ○ وَمَنْوَةُ الشَّالِيَةَ الْأُخْرَى ○} [النجم: 19، 20]

وقت کا سب سے عظیم انسان اور سب سے عظیم مسلمان وہ ہوگا جو ان تازہ خداوں کی ذہنی غلامی سے انسانیت کو رہا کرے اور اسلام کے اقتصادی اور سیاسی نظام کو ایک مکمل اور باضابط صورت میں پورے یقین اور اذعان کے ساتھ کائنات کے سامنے پیش کرے اور اس کائنات میں اس نظام کو نافذ کرنے کے لئے ایسی مؤثر اور گرجدار آواز بلند کرے کہ یہ کائنات اس آواز سے گونج اٹھے۔

جمهوریت کے بعد اشتراکیت کا تجربہ دانشمندی نہ ہوگا

سرمد غم عشق بولہوں را نہ دہند  
 سوز دل پروا نہ مگس را نہ دہند  
 عمرے باید کہ یار آید بکنار  
 این دولت سرمد ہمہ کس را نہ دہند

ترجمہ: خواہش پرست کو ہمیشہ عشق کا غم نہیں دیتے۔ پروانے کے دل کی جلن کمحی کو نہیں دیتے۔

عمر زندگی میں یار کو بغل گیر ہونا چاہئے۔ ہمیشہ کی یہ دولت ہر کس دن اکس کو نہیں دیتے۔

# البيان



معاشی نظریات

## نظام اشتراکیت باطل ہے؟

علامہ محمد بن صالح العثیمین رحمہ اللہ ①

ترجمہ تلفیق: حافظ عبدالعزیز بٹ ②

اسلام دین عدل ہے اور ہر معاملے میں عدل و انصاف کا حامی ہے اللہ رب العالمین نے ہر معاملے میں ہماری بہترین رہنمائی اور کسی بھی معاملے میں ایسا نہیں کہ یہ میں اسلامی نظریہ حیات اور شرعی دستور زندگی کو چھوڑ کر غیروں کی طرف دیکھنا پڑے۔ مثلاً ہم تجارت کے معاملات کو ہی دیکھ لیں، دیگر امور کی طرح شریعت مطہرہ نے اس معاملے میں بھی ہماری مکمل رہنمائی کی ہے، محدثین نے کتب حدیث، فقهاء نے فقہی ذخیروں میں احکام معيشہ و تجارت کے متعلق ہر مناسنے پر سیر حاصل بحث کی ہے، اتنی جامع و مانع بحث کے بعد کہیں اور سے نظریہ تجارت و معيشہ کشید کرنے کی ضرورت نہیں مگر:

— غلامی میں بدل جاتا ہے تو موں کا ضمیر

کے مصدق اچھا حباب سرمایہ دارانہ نظام کا اذرلنگ تراش کر اشتراکیت کے دلدادہ ہو کر یہ نعرہ مستانہ لگاتے ہیں کہ ہمارے غموں کا علاج اور کھوں کا مد او اسی نظام باطل میں ہے۔

بہانہ یہ ہے کہ سب کو مساوی تقسیم کر کے معاشرے سے غربت ختم کی جائے گی مگر جب اس کھوکھے

نمرے اور مغرب سے مرعوب ہو کر چھوڑے گئے شوٹے کو گہرائی میں جا کر دیکھا جاتا ہے تو زبان بے اختیار سے بے ساختہ نکل جاتا ہے کہ: غربت تو ختم نہیں ہو گی مگر اس سے ساری قوم ہی غریب ہو جائے گی۔

زیر نظر مضمون میں عالم عرب کی ممتاز شخصیت علامہ محمد بن صالح العثین رحمہ اللہ کی لاجواب تصنیف "الادلة على بطلان الإشتراكية" سے چند مباحث کا ترجمہ کیا گیا ہے۔ جن کے مطالعے کے بعد خوانندگان محترم پر اس باطل نظام کی حقیقت واضح ہو گی اور قارئین کرام اس نظام کی خرابیوں کو سمجھ لیں گے۔ ان شاء اللہ

❶ نظام اشتراکیت کا وجود نہ نبی ﷺ کے دور مسعود میں تھا اور نہ ہی خلفاء راشدین کے زمانے میں اور نہ ہی ان کے بعد حکومت اسلامیہ میں اس کا تصور پایا جاتا تھا، اس کے بعد تو یہی کہا جا سکتا ہے کہ یا تو نبی ﷺ، آپ کے خلاف راشدین، نیزان کے بعد انہے مسلمین حق پر ہیں یا نظام اشتراکیت کے یہ دلدادہ حضرات، اور دوسرا خیال تو ہے ہی باطل کیونکہ اس کے اعتراض سے یہ کہنا پڑ لیگا کہ (معاذ اللہ) نبی ﷺ، آپ کے خلفاء راشدین نیزان کے بعد انہے مسلمین مگر ہی پر تھے اور انہوں نے اپنی رعایا پر ظلم و ستم کئے حتیٰ کہ احباب اشتراکیت نے تیرہ سو سال بعد۔۔۔ لوگوں کی صحیح راہ کی طرف رہنمائی کی اور ایسی راہ جس کا نہ نبی ﷺ کو پتہ تھا، نہ ہی آپ کے خلاف راشدین کو اور نہ ان کے بعد انہے مسلمین کو۔

❷ فرمان نبوی ﷺ ہے: ”بلاشبہ میں ایک انسان ہوں، تم میرے پاس اپنے جھگڑے لاتے ہو، ممکن ہے تم میں سے بعض اپنے مقدمہ کو پیش کرنے میں فریق ثانی کے مقابلہ میں زیادہ چرب زبان ہوں اور میں تمہاری بات سن کر فیصلہ کر دوں تو جس شخص کے لیے میں اس کے بھائی (فریق مخالف) کا کوئی حق دلا دوں اسے چاہئے کہ وہ اسے نہ لے کیونکہ یہ آگ کا ایک نکڑا ہے جو میں اسے دیتا ہوں۔“<sup>①</sup>

اس حدیث میں اس بات کی صراحت ہے کہ عوام الناس کے لئے یہ قطعی طور پر جائز نہیں ہے کہ اس بنیاد پر کسی کے مال پر قبضہ کریں کہ حکومت نے انہیں اس کی اجازت دی ہے۔ بلکہ عوام کو چاہئے کہ ایسے ہر

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب المظالم والغضب، باب اثم من خاصم فی باطل و هو يعلم، صحیح مسلم: کتاب

القضیة، باب الحلم بالظلم واللحن باللحجه

فیصلے کا بایکاٹ کریں، اللہ سے ڈریں اور ان کے دل میں اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے قوانین کی اہمیت لوگوں کے بنائے ہوئے ہر قانون سے زیادہ ہو۔

**۳** نظام اشتراکیت اللہ تعالیٰ کے نظام قضاء و قدر اور اس کی حکومتوں کے برخلاف ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمت و رحمت اور جانے کرن کن عظیم اسرار و رموز کے تحت یہ فیصلہ فرمایا ہے کہ اپنے بندوں کے مابین رزق کو تقسیم کرے اور بعض کو بعض پر فو قیت عطا فرمائے۔ (ان حکومتوں سے کچھ مندرجہ ذیل ہیں۔)

ا: صاحب مال کو جب اللہ کی نعمتوں کا احساس ہوگا تو وہ اللہ کا شکر ادا کرے گا، اور تنگدست، فقر و فاقہ کو اللہ کی طرف سے آزمائش سمجھتے ہوئے صبر کرے گا۔

ب: اللہ رب العالمین کی ربویت تامہ کا اظہار، کہ زمین و آسمان کے خزانے اور تمام امور کی باغ ڈور اللہ رب العالمین کے دست مبارک میں ہے۔

{يَسْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِلَهٌ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهِمْ} (الشوری: 12)

”جس کی چاہیے روزی کشاہ کر دے اور تنگ کر دے، یقیناً وہ ہر چیز کو جانے والا ہے۔“

ج: ایسی عبادات کی ادائیگی جو صرف امیر اور فقیر کی موجودگی ہی میں ادا کی جاسکتی ہیں۔ مثلاً: زکوٰۃ و صدقات نیز کفارات اور نفقات وغیرہ۔

**۴** نبی ﷺ نے واہ میں معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کو یمن مبعوث کرتے ہوئے فرمایا تھا ”تم انہیں اس کلمے کی گواہی کی دعوت دینا کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ اگر وہ یہ بات مان لیں تو پھر انہیں بتانا کہ اللہ نے ان پر روزانہ پانچ وقت کی نمازیں فرض کیں ہیں۔ اگر وہ لوگ یہ بات بھی مان لیں تو پھر انہیں بتانا کہ اللہ نے ان کے مال پر کچھ صدقہ فرض کیا ہے جو ان کے مالداروں سے لیکر انہی کے محتاجوں میں لوٹا دیا جائے گا۔<sup>①</sup>

اس حدیث میں نبی ﷺ نے دو طبقات کا اثبات فرمایا ہے، امیر اور غریب، لیکن ارباب اشتراکیت اس کا انکار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مالی معاملات میں صرف ایک طبقہ ہی ہونا چاہیے، یعنی سارے

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب الزکاة، باب وجوب الزکاة، مسلم: کتاب الایمان، باب الدعا ل الشہادتین و شرائع الاسلام

لوگ ہی فقیر ولا غرہو کر ذلت کی زندگی بس کریں۔ جبکہ نبی ﷺ نے معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ کا ایسی کوئی نصیحت نہیں فرمائی۔ اور معاذ کو صرف اتنا ہی بتایا کہ زکوٰۃ ان کے امراء سے لیکر ان کے فقراء میں تقسیم کر دی جائیگی اور یہی حق ہے جو مال میں واجب ہو گا۔ اور اگر فقراء کو اغیاء کے مال میں شریک کرنا واجب ہوتا تو نبی ﷺ معاذ رضی اللہ عنہ کو ضرور بیان کرتے کیونکہ ”لا یجوز تاخیر البیان عن وقت الحاجة“<sup>①</sup>

**5** نبی ﷺ نے معاذ بن جبل کو یہن کی طرف روانہ کرتے ہوئے فرمایا تھا: ”اگر وہ تمہاری یہ بات بھی مان لیں تو ان کے عمدہ اموال (بطور زکوٰۃ لینے سے) پر ہیز کرنا، اور مظلوم کی بد دعا سے بچنا، کیونکہ اس کی بد دعا اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کوئی پرده نہیں ہوتا۔“<sup>②</sup>

نبی ﷺ نے اس بات سے ڈرایا کہ بطور زکوٰۃ عمدہ اموال لئے جائیں اور یہ فرم اکر کہ ”مظلوم کی بد دعا سے بچو، اس بات کی طرف رہنمائی فرمائی کہ یہ ظلم ہے، غور طلب بات یہ ہے کہ جب اموال زکوٰۃ میں سے عمدہ ترین مال لینا ظلم ہے تو زیادہ لینا ظلم کیوں نہ ہٹھرا؟ اس طرح بغیر کسی شرعی عذر کے لوگوں کا سارا مال ہی چھین لینا ظلم کیوں نہ ہو گا؟ مگر اہل اشتراکیت اسے ظلم نہیں سمجھتے کیونکہ ان کے خیال میں تو لوگوں کے مابین معاشی کی بیشی ظلم ہے (والعیاذ باللہ) جو کہ اللہ رب العالمین کے ارادہ شرعیہ اور احکام تقدیر پر مبنی ہے۔

**6** نظام اشتراکیت میں انسان کا اللہ تعالیٰ پر توکل کمزور بلکہ معدوم ہو جاتا ہے کیونکہ جب تنگست آدمی ایسے معاشرہ میں زندگی بس کرے گا جہاں نظام اشتراکیت نہیں ہوگا تو ہمیشہ اللہ تعالیٰ پر توکل کرتے ہوئے اس سے رزق مانگے گا اور اس کی امیدوں کا محور و مرکز رب کریم کی ذات ہوگی اور جو ایسے معاشرہ میں زندگی بس کرتا ہوگا جو نظام اشتراکیت میں آلوہہ ہوگا، اس کی امیدوں کا محور و مرکز لوگ ہوں گے وہ لوگوں پر بھروسہ کرتے ہوئے انہی سے مانگے گا، اور یہی اصحاب اشتراکیت چاہتے ہیں وہ تو

① یہ اصول فقہ کا قاعدہ ہے جس سے مراد ”وقت ضرورت شرعی حکم کو موخر کرنا جائز نہیں ہوتا“

② جامع ترمذی: کتاب الزکوٰۃ، باب ما جاء في کراهیةأخذ خیار المال في الصدقة، یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ (امام ترمذی)

چاہتے ہی ہیں کہ لوگوں کے دلوں میں امید و نہم کی سی کیفیت پیدا کر کے ان پر راج کریں، آپ دیکھیں گے کہ وہ کس طرح لوگوں کو اپنی تقدیس و تعظیم کی طرف دعوت دیتے ہیں، اس کیلئے وہ باقاعدہ نہم سازی کرتے ہیں، حتیٰ کہ وہ اپنے لیڈروں کی تصاویر ہر جگہ پر آؤیزاں بھی کرتے ہیں تاکہ لوگ ان کی تصاویر سوتے جائیں، اٹھتے بیٹھتے بلکہ بازاروں اور عبادت گاہوں میں بھی آؤیزاں کریں۔

۷ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا ”فقراء، امراء سے پانچ سو سال پہلے جنت میں داخل ہونگے۔“ ①

اس حدیث میں نبی ﷺ نے دو بُوقات کا اثبات فرمایا ہے (۱) طبقہ قراء (۲) گروہ امراء۔ نیز ان دونوں کے متعلق دو مختلف احکامات صادر فرمائے کہ ایک جنت میں پہلے داخل ہوگا اور دوسرا قدرے تاخیر سے۔

۸ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”اک زمانہ مجھ پر ایسا بھی تھا کہ میں رسول اللہ ﷺ کے منبر اور عائشہ رضی اللہ عنہا کے حجرہ کے درمیان بے ہوش ہو کر گر پڑتا تھا اور گزرنے والا میری گردان پر یہ سمجھ کر پاؤں رکھتا تھا کہ میں پا گل ہو گیا ہوں، حالانکہ مجھے جنون نہیں ہوتا تھا، بلکہ صرف بھوک کی وجہ سے میری یہ حالت ہو جاتی تھی۔“ ②

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا حال عبد الرحمن بن عوف، عثمان بن عفان جیسے (مالدار) صحابہ رضی اللہ عنہم سے کس قدر مختلف تھا؟ کیا اللہ کے پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اس بات کا پتہ نہیں تھا کہ صحابہ کرام کے ما بین کس قدر فرق مراتب موجود ہے؟ آپ کو پتہ تھا مگر آپ قطعی طور پر یہ پسند نہیں کرتے تھے کہ ارباب اشتراکیت کی طرح دوسروں کے حقوق غصب کریں۔

۹ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ”جو کوئی لوگوں کا مال قرض کے طور پر ادا کرنے کی نیت سے لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی طرف سے ادا کرے گا اور جو کوئی نہ دینے کے لئے لتو

① جامع ترمذی: کتاب الزهد، باب ماجاء آن فقراء المهاجرين يدخلون الجنة قبل أغنيائهم، یہ حدیث حسن ہے۔ (ترمذی)

② صحیح بخاری: کتاب الاعتصام بالسنة، باب ما ذکر النبی ﷺ و حضن علی اتفاق اهل العلم...

الله اس کو تباہ کر دے گا۔<sup>①</sup>

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ اصحاب اشتراکیت لوگوں کے مال اسی نیت سے لیتے ہیں کہ وہ اپنے نہیں کر ریں گے اور ان کا ارادہ اتنا ف مال کا ہوتا ہے، تو پھر مذکورہ حدیث میں لوگوں کے مال زبردستی لینے کی صریح حرمت موجود ہے۔

**۱۰** فرمان نبوی ﷺ ہے: ”اس وقت تک کوئی مومن نہیں ہو سکتا جب تک اپنے بھائی کیلئے وہ پسند نہ کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔<sup>②</sup>

ہم ان اشتراکیت زدہ احباب سے کہتے ہیں کہ: ہمیں معلوم ہے کہ تم اپنے مالدار بھائیوں سے ان کے مال چھین کر محبت کا اٹھا نہیں کرتے بلکہ تم ان سے اس بنیاد پر حسد کرتے ہو کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے فضل سے نوازا ہے۔ (ذرابتاؤ) آگر تم مالدار ہو تو کیا تم یہ چاہتے کہ کوئی تمہارا مال غصب کرے یا پھر اس میں تمہارا شریک ہو؟ بلکہ ہم نے تو مشاہدہ کیا ہے کہ تم قطعی طور پر یہ پسند نہیں کرتے کہ تمہاری حکومت میں کوئی شریک ہو یا ایسی بات کہے جو تمہیں ناگوار ہو۔

اگر کوئی کچھ کہہ بھی تو تم تمام اسباب و وسائل کو بروئے کار لا کراس کونشن اے عبرت بنا دیتے ہو۔ (یہ وہ ابطال اشتراکیت کے دس دلائل ہیں جو ہر صاحب عقل شعور کو اپیل کرتی ہیں کہ معاشرے کیلئے بہتر وہی ہے جس کو رب العالمین نے بہتر قرار دیا اور جس نظام معاشرت و معیشت پر شریعت کی مہر نہیں وہ نظام انسانیت کا دشمن ہے کیونکہ: فما ذا بعد الحق الا الضلال۔

وَصَلَى اللَّهُ وَسَلَمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ



<sup>①</sup> صحیح بخاری: كتاب في الاستقرارض وأداء الديون...، باب منأخذ أموال الناس يريد أداءها أو إتلافها

<sup>②</sup> صحیح بخاری: كتاب الآیان، باب من الآیان ان يحب لاخيه ما يحب لنفسه

البيان



حرام پیشے

# حرام ناجائز پیشے

اور

ابو عبد اللہ جمشید سلطان ①

تمہید  
ب

اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے اس میں انسانی زندگی کے اہم شعبہ معیشت کے حلال و حرام کے احکامات بھی تفصیل سے موجود ہیں، شریعت نے جن اشیاء کو حرام قرار دیا ہے ان کی تجارت، اجرت اور ہر قسم کی معاونت حرام ہے انہی پیشوں میں سے چند کا ذکر ہم بتوفیق اللہ تعالیٰ اپنی اس بحث میں کریں گے۔ حرام شدہ پیشوں کو ہم عمومی طور پر دنیاوی اقسام میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

۱ ایسے پیشے جو بذاتہ حرام ہیں۔

۲ وہ پیشے جو کسی سبب یا صفت کی آمیزش سے حرام ٹھہرتے ہیں۔

## وہ پیشے جو بذاتہ حرام ہیں

**۱** سود لینا اور دینا یا کسی بھی طرح اس میں معاون بننا حرام ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ”اے ایمان والوں اللہ تعالیٰ سے ڈرنا اور جو سود باقی رہ گیا ہے وہ چھوڑ دو اگر تم مجھ پر ایمان والے ہو۔ اور اگر ایسا نہیں کرتے تو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے لڑنے کے لئے تیار ہو جاؤ، ہاں اگر تو بہ کر لو تو تمہارا اصل مال تمہارا ہی ہے، نہ تم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔“ [ البقرة: 277]

سیدنا جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ

”لعن رسول اللہ - صلی اللہ علیہ وسلم - آکل الربا و موکله و کاتبه و شاهدیہ

وقال: هم في الإنم سواء“ <sup>①</sup>

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سود کھانے والے اور کھلانے والے سود کھنے والے اور اس کی گواہی دینے والوں پر لعنت فرمائی اور ارشاد فرمایا یہ سب گناہ میں برابر کے شریک ہیں۔“

**۲** نشہ آور اشیاء کی خرید و فروخت

شراب: شراب جسے عربی زبان میں ”خر“ کہا جاتا ہے اس کو شریعت نے مطلقاً حرام قرار دیا ہے۔ سیدنا انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شراب کی وجہ سے دس آدمیوں پر لعنت فرمائی شراب نچوڑنے والا، نچوڑانے والا اور جس کے لیے نچوڑی جائے اور اٹھا کر لے جانے والا اور جس کے لیے اٹھائی جائے اور فروخت کرنے والا اور جس کے لیے فروخت کی جائے اور پلانے والے اور جس کے لئے پلانی جائے۔ اسی قسم کے دس افراد شمار کئے“ <sup>②</sup>

① صحیح مسلم: کتاب المساقۃ، باب لعن آکل الربا و موکله

② سنن ابن ماجہ: کتاب الاشربة، باب لعنت الخمر على عشرة أوجه (صحیح)

سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت کرتی ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ”جو چیز نہ لائے وہ حرام ہے۔“<sup>①</sup>

ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”ہر نشہ آور چیز حرام ہے اور جس کی کمی مقدار نشہ آور ہو اس کی قلیل مقدار بھی حرام ہے۔“<sup>②</sup>

✿ شراب کو کسی حلال چیز میں تبدیل کر کے بھی استعمال میں لانا حرام ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے پوچھا گیا کہ کیا ہم شراب کا سرکہ بنانے کا استعمال کر سکتے ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منع فرمادیا۔<sup>③</sup>

ان احادیث کی رو سے تمام نشہ آور اشیاء سے حاصل ہونے والی آمدی حرام ہے مثلاً، ہیر و نن، چرس، انیم، تماکو دالے پان، گلکے، نسوار، بھنگ، سگریٹ وغیرہ

### ③ جوئے سہ بازی میسر یا قمار بازی کا پیشہ

اللہ تعالیٰ نے سودا اور شراب کے بعد میسر و قمار (جوئے کی تمام اقسام) کو حرام قرار دیا ہے، جس کو علامہ مبارک پوری رحمہ اللہ نے یوں بیان کیا ہے ”قمار (جوئے) میں کسی کو نفع ہی نفع اور دوسرا کو نقصان ہی نقصان ہوتا ہے۔“<sup>④</sup>

چنانچہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

[يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَأْكُلُو أَنْوَاعَ الْكُحْمَ بَيْتَنَكُمْ بِالْبَاطِلِ] [النساء: 29]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! اپنے آپ کے مال ناجائز طریقہ سے مت کھاؤ۔“

اور فرمایا: [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرَ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَكَلٍ الشَّيْطَنِ فَاجْتَنِبُوهُ كَلَّمَ ثَعْلَكَمْ ثَعْلِيْحُونَ ○ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَنُ أَنْ يُؤْقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبُغْضَاءِ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصْنَعُ كُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلَاةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُؤُونَ ○] [المائدۃ: 90; 91]

<sup>①</sup>ابو داود: کتاب الاشربہ، باب ماجاء ما اسکر کثیر فقلیلہ حرام (یروایت صحیح ہے)

<sup>②</sup>سنن أبي داود: کتاب الاشربہ، باب النہی عن المسکر (یروایت صحیح ہے)

<sup>③</sup>صحیح مسلم: کتاب الاشربہ، باب تحریر تخلیل الخمر <sup>④</sup>تحفة الأحوذی: 30/3

ترجمہ: ”اے ایمان والو! بات یہی ہے کہ شراب اور جوا اور قہان اور فال نکالنے کے پانے سب گندی باتیں، شیطانی کام ہیں ان سے بالکل الگ رہوتا کہ تم فلاح یا ب ہو، شیطان تو یوں چاہتا ہے کہ شراب اور جوئے کہ ذریعے سے تمہارے آپس میں عداوت اور بعض واقع کرادے اور اللہ تعالیٰ کی یاد سے اور نماز سے تمہیں باز رکھے۔ سواب بھی بازا جاؤ۔ میسر و جوئے کی پہنچتی اقسام درج ذیل ہیں:

② معجمہ بازی (پزل)

① لاثری

④ انعامی بانڈز

③ ریفل ٹکٹ

⑤ سٹہے بازی

## ۴ فحاشی و قحبہ گری

شریعت مطہرہ نے تمام قسم کی فحاشی اور حرام جنسی کاروائیوں مثلاً زنا، ا glam بازی جیسے اعمال اور ان کی اجرت کو حرام ٹھہرایا ہے۔ اللہ تعالیٰ کافرمان ہے:

{وَلَا تَقْرُبُوا الْفُوَاحِشَ مَا كَلَّهُ مِنْهَا وَمَا تَبْطَنُ} [الأنعام: 151]

ترجمہ: ”اور بے حیائی کے جتنے طریقے ہیں ان کے پاس مت جاؤ خواہ وہ اعلانیہ ہوں خواہ پوشیدہ“۔

ایک اور جگہ فرمایا:

{وَلَا تَقْرُبُوا الرِّبَّنِإِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَيِّلًا} [الإسراء: 32]

ترجمہ: ”خبردار زنا کے قریب بھی نہ پھٹانا کیونکہ وہ بڑی بے حیائی ہے اور بہت ہی بری راہ ہے“۔

{وَلَا تُكْرِهُوْ افْتَيَا تِكْمَدْ عَلَى الْبِغَاعِ إِنَّ أَرْدَنَ تَحْضُنَنَا يَتَبَتَّغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا} [النور: 33]

ترجمہ: ”تمہاری جو لوٹیاں پاک دامن رہنا چاہتی ہیں انہیں دنیا کی زندگی کے فائدے کی غرض سے بدکاری پر مجبور نہ کرو“۔

اسی طرح تمام وہ ذرائع مثلاً فحش تصاویر، لٹریچر، میگزین انٹرنیٹ، اشتہارات اور مارکیٹنگ جن میں ایسی اشیاء کو بیچنے کے لئے فحاشی کا حرہ استعمال ہو حرام ہے۔ اللہ کافرمان ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يُجْهَنُونَ أَنَّ تَشْيِعَ الْفَاجِحَةَ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ لِفِي الدُّنْيَا  
وَالْآخِرَةِ ﴿١٩﴾ [الور: 19]

ترجمہ: ”جو لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ایمان لانے والوں میں بے حیائی کی اشاعت ہوان کے لئے دنیا میں بھی دردناک عذاب ہے اور آخرت میں بھی،“  
آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتے کی قیمت اور زنا کا رعورت کی خرچی (اجرت) اور کاہن کی مٹھائی (جو اجرت میں ملی) سے منع فرمایا۔<sup>①</sup>

## ۵ گانا قولی گلوکاری اور موسيقی

فرمان باری تعالیٰ ہے: {وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَسْتَرِي لَهُوَ الْخَبِيرُ لِيُضَلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ  
بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخَذَنَا هُزُواً أَوْ لِيُكَلِّهُمْ عَذَابٌ مُهِمَّيْنَ ○ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ أَيْتُنَا وَلِيٌّ  
مُسْتَكْبِرٌ أَكَانَ لَكُمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فِي أُذُنِيهِ وَقَرَأَ فَيَسْتَرِي كُلُّ عَذَابٍ أَلِيمٍ ○} [لقمان: 7,6]

ترجمہ: ”اور بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو غوباتوں کو مول لیتے ہیں، کہ بے علمی کے ساتھ لوگوں کو اللہ کی راہ سے بہکائیں اور اسے ہنسی بنا سکیں، بھی وہ لوگ ہیں جن کے لئے رسوакرنے والا عذاب ہے۔ جب اس کے سامنے ہماری آیتیں تلاوت کی جاتی ہیں تو تکبر کرتا ہوا اس طرح منه پھیر لیتا ہے گویا اس نے سنا ہی نہیں گویا کہ اس کے دونوں کانوں میں ڈاٹ لگے ہوئے ہیں، آپ اسے دردناک عذاب کی خبر سنادیجھے،“

ابن عباس رضی اللہ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں: ”غوباتوں سے مراد گانا بجانا اور طبلہ وغیرہ ہے۔“  
اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: ”اس امت میں زمین کے اندر دھننا، صورتیں بدلتا اور بہتان بازی پیدا ہوگی کسی نے پوچھا اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ایسا کب ہوگا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب گلوکار، گلوکارائیں عام ہو جائیں گی اور شرائیں پی جائیں گی،“<sup>②</sup>

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب ثمن الكلب

<sup>②</sup> ترمذی: کتاب الفتنه، باب ما جاء في علامه حلول المسخ

ایک اور حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”محض دو بدرتین آوازوں سے منع کیا گیا ہے ایک خوشی کے وقت بانسری اور غم کے وقت نوحہ خوانی سے۔“ ①

چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے گلوکاری اور موسیقی کی کمائی اور اجرت سے منع فرمایا ہے۔ ②  
ارشادِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم ہے ”گانا بجانے والی عورتوں کو نہ پیچونہ خریدو نہ انہیں یہ کام سکھاؤ اور انکی اجرت حرام ہے۔“ ③

ان احادیث کی رو سے تمام قسم کی موسیقی اور موسیقی کے آلات کی تجارت اور اجرت حرام ہے۔

## ۶ رقصی کا پیشہ ہے

اللہ تعالیٰ نے جس طرح زنا کو حرام قرار دیا ہے اسی طرح اس کے تمام وسائل کو بھی حرام ٹھہرایا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا حکم ہے:

**{وَلَا تَنْقِرُوا الِّزِّنَاءَ إِنَّهُمْ كَانُوا حَاشَةً وَسَاءَتْ سَيِّلًا}** [الإسراء: 32]

ترجمہ: ”خبردار زنا کے قریب بھی نہ پھکنا کیونکہ وہ بڑی بے حیائی ہے اور بہت ہی بڑی راہ ہے۔“

اس آیت کی رو سے زنا کی طرف لے جانے والے تمام وسائل اور ذرائع بھی حرام ہیں۔

ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

**{وَلَا تَبَرَّجْ جَنْ تَبَرُّجْ أَجْنَاهِلِيَّةَ الْأُولَى}** [الأحزاب: 33]

ترجمہ: ”اور تدبیر جاہلیت کے زمانے کی طرح اپنے بناؤ سیگھار کا اظہار نہ کرو۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتنے کی قیمت اور زنا کا رعورت کی خرچی (اجرت) اور کاہن کی مٹھائی (جو اجرت میں ملی) سے منع فرمایا۔ ④

رقص کے حوالے سے فرمان باری تعالیٰ ہے: **{وَلَا تَمُشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا}** [الإسراء: 37]

① جامع ترمذی: کتاب الجنائز، باب ما جاء في الرخصة في البكاء

② شرح السنۃ 8/23 جامع ترمذی: کتاب البيوع، باب ما جاء في كراهة المغنيات

③ صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب شمن الكاهن

امام قرطبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”اہل علم نے مذکورہ آیت سے رقص کی نمانت اور اس کے ارتکاب کی ممانعت کا استدلال لیا ہے۔ ابوالوفاء بن عقیل فرماتے ہیں: قرآن کریم میں رقص کی صریح ممانعت وارد ہے فرمان باری تعالیٰ ہے: ﴿وَلَا تَمْنِشُ فِي الْأَرْضِ مَرْحًا﴾ [الإسراء: 37] ترجمہ: ”اوز میں پر اکڑا کڑ کرنے چل،“ اور رقص سب سے بڑا اتنا نا، تکبر اور اکڑنا ہے جس سے شریعت میں منع کیا گیا ہے۔

### ۷ مصوری و بت سازی و فروشی

محمد سازی اور فروٹ گرافی (تصویر کشی) کا پیشہ آج کل زور و شور سے رانچ ہے، قرآن حکیم میں جن اشیاء کو حرام قرار دیا گیا ہے ان میں بت سازی و تصویر سازی کو تیسرا درجہ حاصل ہے جن کی دور جاہلیت میں عبادت کی جاتی تھی چنانچہ شارع حکیم نے اسے مطلقاً حرام قرار دیا ہے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [المائدہ: ۹۰]

ترجمہ: ”اے ایمان والو! باتیں بھی ہے کہ شراب اور جوا اور انصاب (بت) اور فال نکالنے کے پانے سب گندی باتیں، شیطانی کام ہیں ان سے بالکل الگ رہوتا کہ تم فلاح یا ب ہو۔“  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: ”قیامت کے روز سب سے سخت عذاب تصویر بنانے والوں دیا جائے گا،“<sup>①</sup>

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے پاس ایک شخص آیا اور کہنے لگا میرا ذریعہ معاش تصویر کشی ہے میں تصویریں بناتا ہوں۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا میں تمہیں وہی بتاؤ نگا جو میں نے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”جو تصویر بنائے گا اسے اللہ تعالیٰ عذاب دے گا کہ وہ اس میں روح پھونک دے لیکن وہ کبھی اس میں روح نہیں پھونک سکے گا،“ یہ سن کر اس شخص کا چہرہ متغیر ہو گیا، ابن عباس رضی اللہ عنہ نے اس سے کہا کہ اگر تم تصویر بنانا ہی چاہئے ہو تو غیر ذی روح اشیاء کی

<sup>①</sup> صحیح بخاری: باب عذاب المصورین یوم القيمة۔ صحیح مسلم: باب لاتدخل الملائكة بینا فیہ کلب او صورة

درخت و مناظر کی تصویریں بناؤ۔<sup>①</sup>

ان احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ تصویر بنانا، بنانا، خریدنا فروخت کرنا حرام کام ہیں اور اس سے حاصل ہونے والی آمدی بھی حرام ہے لہذا اس سے اجتناب لازم ہے، البتہ شناختی کارڈ، پاسپورٹ، لائنس وغیرہ کے لئے بنانا استثنائی صورت میں اہل علم نے جائز قرار دیا ہے۔

### ۸ کہانت، دست شناسی (پامسری)

کہانت، فال گیری، پامسری (دست شناسی) یہ افعال ہیں جو کہ علم غیب سے تعلق رکھتے ہیں جس کا علم اللہ کے سوا کسی کو نہیں اور اللہ نے ان افعال کو ”رجس“ یعنی ناپاکی اور شیطانی اعمال سے تعبیر دیا ہے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ”اور فال نکالنے کے پانے سب گندی باتیں، شیطانی کام ہیں ان سے بالکل الگ رہو تاکہ تم فلاح یاب ہو“ [المائدہ: 90]

رسول ﷺ کا فرمان مبارک ہے: ”جو کوئی بھی غیب کی خبریں بتانے والے کے پاس جائے اور اس سے پوچھے اس کی چالیس دن تک نماز قبول نہیں ہوگی۔<sup>②</sup>

ایک اور روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا، ”جو کوئی بھی کسی کا ہن کے پاس جا کر دریافت کرے پھر اس کی تصدیق کرے تو اس نے اس (قرآن) سے کفر کیا جو محمد ﷺ پر نازل ہوا ہے۔<sup>③</sup>

آپ ﷺ نے کاہن کی مٹھائی (جو اجرت میں ملی) لینے سے منع فرمایا۔<sup>④</sup>

ان دلائل کی روشنی میں کہانت، پامسری، اور اسکی تمام اقسام کی کمالی حرام ہے۔

### ۹ جادو و شعبدہ بازی

جادو (سحر) و شعبدہ بازی ہر دور میں موجود ہی ہے اور اس کی حرمت بھی ابدی ہے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب بیع التصاویر الـتی لیس فیہا الروح

<sup>②</sup> صحیح مسلم: کتاب السلام، باب تحریر الکہانۃ و إتیان الکاہن

<sup>③</sup> ابو داود: کتاب الطب، باب فی الکاہن <sup>④</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب شمن الکاہن

وَاتَّبَعُوا مَا تَقْرِبُوا إِلَيْهِ مِنَ الشَّيْطَانِ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ الشَّيْطَانَ كَفَرُوا إِعْلَمُونَ إِنَّا سَاحِرٌ وَمَا أَنْزَلَ عَلَى الْمُلْكَيْنِ بِإِيمَانٍ هَارُوتَ وَمَأْرُوتَ وَمَا يُعَلِّمُنِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَ لَأَمَّا تَخْنُى فِتْنَةً فَلَا تَكُفِّرْ فِي شَاعِلَيْنَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ النَّبِرَ وَرَوْجَهٖ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ وَمِنْ أَحَدٍ إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ وَيَعْلَمُونَ مَا يَعْرُهُمْ وَلَا يَعْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا الْمَيْنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ وَلَيْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ طَلَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ○ {البقرہ:102}

ترجمہ: ”اور یہ یہود (تورات کے بجائے) ان جنتوں منتروں کے پیچھے لگ گئے۔ جو سیدنا سلیمان کے دور حکومت میں شیاطین پڑھا کرتے تھے۔ سیدنا سلیمان نے ایسا کفر کبھی نہیں کیا بلکہ کفر تو وہ شیطان لوگ کرتے تھے جو لوگوں کو جادو سکھاتے تھے۔ نیز یہ یہود اس چیز کے بھی پیچھے لگ گئے جو بابل میں ہاروت اور ماروت دو فرشتوں پر اتاری گئی تھی۔ یہ فرشتے کسی کو کچھ نہ سکھاتے جب تک یہ نہ کہہ لیتے کہ ہم تو تمہارے لیے آزمائش ہیں سوتوا کافرنہ بن۔ پھر بھی یہ لوگ ان سے ایسی باتیں سکھتے ہیں سوتھے جن سے وہ مرد اور اس کی بیوی کے درمیان جدائی ڈال سکتیں۔ حالانکہ وہ اللہ کے حکم کے بغیر کسی کو بھی نقصان نہ پہنچا سکتے تھے۔ اور باتیں بھی ایسی سکھتے جو انہیں دکھلی دیں، فائدہ نہ دیں۔ اور وہ یہ بات بھی خوب جانتے تھے کہ جو ایسی باتوں کا خریدار بنا، اس کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں کتنی بڑی چیز تھی جسے انہوں نے اپنی جانوں کے عوض خریدا۔ کاش وہ اس بات کو جانتے ہوتے۔“

اور سحر (جادو) میں کبھی بھی کوئی نفع نہیں ہو سکتا اور جس میں ہمیشہ کا خسارہ ہو اس کا سیکھنا سیکھانا اور اس کی اجرت (کمائی) بھی حرام ہے اور کیوں نہ ہو جبکہ اللہ کا فرمان ہے:

**{وَلَا يُفْلِحُ السَّاجِرُ حَيْثُ أُتْلَى} {اطہ: 69]**

ترجمہ: ”اور جادو گر کرکے بھی آئے کامیاب نہیں ہوتا۔“

اور سیدنا ابو بکر رضی اللہ عنہ کا بھی واقعہ اس کی حرمت پر دلیل ہے۔ عائشہ سے روایت کرتے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ ابو بکر کا ایک غلام تھا جو انہیں کچھ محصول دیا کرتا تھا اور آپ اس کا محصول کھانے کے کام میں لاتے تھے ایک دن وہ کوئی چیز لا یاتو حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسے کھالیا تو ان سے غلام نے کہا

آپ کو معلوم ہے یہ کیا چیز ہے؟ آپ نے فرمایا کیا تھی؟ اس نے کہا میں نے زمانہ جاہلیت میں آئندہ ہونے والی بات (کہانت) ایک آدمی کو بتادی تھی حالانکہ میں خود یہ فہمیں جانتا تھا بلکہ میں نے اسے دھوکہ دیا تھا تو (آج) وہ مجھ سے ملا اور (یہ چیز) اس نے مجھے اسی کے عوض دی ہے اور اسی کو آپ نے کھایا ہے تو ابو بکر نے اپنی انگلی میں ڈال کر پیٹ کی ہر چیز کو قے کر کے نکال دیا۔<sup>①</sup>

### ۱۰ نجومیت

قادة رحمہ اللہ فرماتے ہیں : اللہ تعالیٰ نے ستاروں کو آسمان کی زینت، شیطین کو مارنے اور بحر و بر میں راہ معلوم کرنے کے لئے تخلیق کیا ہے اور جو شخص ان کے علاوہ کچھ اور سمجھتا ہے وہ خطلا (غلطی) پر ہے اور اس نے ہر قسم کی بھائی سے خود کو محروم کر لیا اور اسیے امر کا تنکف کیا جس کا اس سے کچھ علم نہیں۔<sup>②</sup>

حدیث میں آتا ہے : ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

"من اقتبس علما من النجوم، اقتبس شعبة من السحرزاد مازاد"<sup>③</sup>

"جس نے علم نجوم کا کچھ حصہ سیکھا اس نے اسی قدر جادو سیکھا، جتنا زیادہ سیکھتا جائے اس کی وجہ سے اس کے گناہ میں اتنا ہی اضافہ ہوتا جائے گا۔"

ایک اور روایت میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، "جو کوئی بھی کسی نجومی یا کاہن کے پاس جا کر دریافت کرے پھر اس کی تصدیق کرے تو اس نے اس (قرآن) سے کفر کیا جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوا ہے" <sup>④</sup>  
اسی لئے وہ تمام نصوص جو سحر (جادو) کی حرمت پر دلیل ہیں وہ نجومیت کو بھی حرام ٹھہراتے ہیں اور اس کی اجرت بھی حرام ہے۔

### ۱۱ لُّوِيْرِيْدُرَامَه، اُرْفَلَمْ سَازِيْ کَا پِيشَه

ان پیشوں میں چونکہ عربی، فاشی مردوں عورت کا اختلاط اور فیشن کے نت میں فتنے اور حیا سوز لباس،

<sup>①</sup> صحیح البخاری: باب أيام الجahلیyah <sup>②</sup> صحیح بخاری: بدء الخلق، باب في النجوم

<sup>③</sup> سنن ابی داؤد کتاب الطبع باب في النجوم (یہ روایت صحیح ہے) <sup>④</sup> ابو داؤد: کتاب الطبع، باب فی الکاہن

عنق و معموقی کی داستانیں اور بحوث وہ کہ اور اخلاق سوز مناظر کا غلبہ رہتا ہے جو کہ سراہ شریعت کے منافی ہیں اسی لئے ان کی کمائی بھی حرام ہے۔ سینیما، تھیٹر، ویدیو آڈیو سی ڈی سینٹر، اشتہارات، کیبل آپرینگ وغیرہ اور ان سے مسلک نام اشیاء اگر ان پر حرام معاملات کا اجراء جاری ہے تو ان کا بھی یہی (حرام کا) حکم ہے ریڈ یوجس میں آجکل الیف ایم (FM) چینلز کی بھر مار ہے جن میں سوائے گانے بجانے اور اللہ کے دین سے دوری کے اسباب کے کچھ نہیں جن میں جوان لڑکوں اور لڑکیوں کے جذبات کو ابھارا جاتا ہے ان سب کاموں کی کمائی اور اجرت جہنم کی آگ ہے اللہ کا فرمان ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يُجْبَوْنَ أَنْ تَشِيعُ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ امْتَنَوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ لِفِي الدُّنْيَا  
وَالآخِرَةِ {○} [النور: 19]

ترجمہ: ”جو لوگ یہ چاہتے ہیں کہ ایمان لانے والوں میں بے حیائی کی اشاعت ہو ان کے لئے دنیا میں بھی دردناک عذاب ہے اور آخرت میں بھی۔“

نوٹ: واضح رہے کہ کوئی بھی وسیلہ یا ذریعہ یا آلہ بذات خود اچھا یا برا نہیں ہوتا بلکہ اس کا استعمال کے موجب حکم لگتا ہے اور آج کے دور میں چونکہ ان ذرائع کا استعمال 90 فیصد سے زیادہ حرام کاموں کے لئے ہے اس لئے ان وسائل پر یہ چیزیں نشر کرنا، اس کے لئے اپنا پلیٹ فارم مہیا کرنا۔ حرمت کے حکم میں آئے گا۔ یہاں اگر ان ہی چیزوں پر تعمیری کام ہو، ملک و کام کی بہتری کے پروگرام ہوں تو یہ اچھا عمل ہو گا۔

## ② گداگری

گداگری ایک مکمل پیشہ کی حیثیت اختیار کر چکا ہے جس کا ایک نیٹ ورک ہوتا ہے جس میں بچوں کو بھی تربیت دے کر مختلف چوراہوں پر پھیلا دیا جاتا ہے جبکہ شارع علیہ السلام نے اس پیشہ کی شدید نمیت کی ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: ”جو آدمی لوگوں سے سوال کرتا رہتا ہے قیامت کے دن وہ اس حالت میں آئے گا کہ اس کے چہرے پر گوشت کا ایک ٹکڑا بھی نہیں ہوگا“<sup>①</sup>

## ۱۳ مرد اور حرام جانوروں کی خرید و فروخت

ایسا جانور جو مردار ہو یا ایسی حالت میں اسے ذبح کیا جائے کہ اس کا خون نہ نکل سکے یا کوئی حرام جانور کو حلال کر کے مار کیتے میں لا جائے یا سو، کتنے اور بلی، بندر کی بیع بھی حرام ہے اور ان سے حاصل ہونے والی اجرت بھی حرام ہے۔ فرمان الٰہی ہے:

﴿قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ حِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾ [الاتعام: 145]

ترجمہ: ”آپ کہہ دیجئے جو کچھ احکام بذریعہ وحی میرے پاس آئے ان میں تو میں کوئی حرام نہیں پاتا کسی کھانے والے کے لئے جو اس کو کھائے، مگر یہ کہ وہ مردار ہو یا کہ بہتا ہوا خون ہو یا خنزیر کا گوشت ہو، کیونکہ وہ بالکل ناپاک ہے یا جو شرک کا ذریعہ ہو کہ غیر اللہ کے لئے نامزد کر دیا گیا ہو۔“  
اس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کتنے کی قیمت وصول کرنے سے منع فرمایا۔ ①  
اس طرح مردہ اور حرام جانوروں کی چربی کی خرید و فروخت بھی حرام ہے۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم مردار کی چربی کے بارے میں کیا حکم ہے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”وہ حرام ہیں، اللہ یہود پر لعنت کرے جب ان پر جانوروں کی چربی حرام ہوئی تو انہوں نے اس کو گھلا دیا اور بیع کر اس کی قیمت کھالی“ ②

## ۱۴ خون کا معاوضہ لینے کا حکم

صحیح بخاری میں سیدنا ابو جیف رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خون کی قیمت لینے سے منع فرمایا ہے“ ③ لہذا اس حدیث کی بنابر کسی مسلمان کے لئے خون کا کوئی معاوضہ لینا جائز نہیں۔ بلکہ

① صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب ثمن الكلب

② صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب بيع الميتة والأصنام

③ صحیح بخاری: کتاب البيوع باب ثمن الكلب

اگر کسی مسلمان بھائی کو خون کی ضرورت ہو تو اسے بطور عطیہ فرماہم کیا جائے نہ کہ قیمتا۔

## ۱۵ انسانی اعضاء کی خرید و فروخت کا حکم

کسی انسان کے لئے اپنا گردہ یا دوسرے اعضاء کا بیچنا جائز نہیں ہے کیونکہ ایسے شخص کے لئے شدید عبید آئی ہے جو کسی آزاد آدمی کو بیچ کر اس کی قیمت کھا جائے، اللہ کے پیارے رسول ﷺ کا فرمان ہے ”میں قیامت کے دن تین افراد کی طرف سے مقدمہ کروں گا ایک وہ جس نے آزاد آدمی کو بیچ کر اس کی قیمت کھالی ① اور کسی عضو کی بیچ بھی اسی میں شامل ہے کیونکہ انسان نہ اپنے جسم کا ملک ہے اور نہ اپنے کسی عضو کا بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی انسان کے پاس امانت ہیں انہیں بیچنا جائز نہیں ہے۔

## ۱۶ ریز گاری (چڑ) فروشی

عصر حاضر میں ہر بس اسٹاپ پر بعض افراد زیادہ روپوں کے عوض کم پیسے (کھلے سکوں کی صورت میں) بیچتے ہیں جو کھلا سود ہے اور ان کی اجرت اور کمائی بھی حرام ہے کیونکہ سود دینا بھی حرام ہے اور لینا بھی حرام ہے۔

## ۱۷ چوری کا مال بیچنے اور خریدنے کا حکم

جس شخص کو علم ہو یا غالباً مگان ہو کہ یہ مال چوری کا ہے اس کے لئے اسے خریدنا اور بیچنا حرام ہے نیز اس میں کسی قسم کا تعاون بھی حرام ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بِيَنْكُمْ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ} [النساء: 29]

ترجمہ: ”اور اپنے آپس کے مال ناجائز طریقہ سے مت کھاؤ مگر یہ کہ تمہاری آپس کی رضامندی سے ہو خرید و فروخت“

## ۱۸ نر سے بختی کرانے کی اجرت

ہمارے معاشرے میں بعض افراد اپنے جانوروں کی نسل بڑھانے کے لئے نر اور مادہ کا ملاپ کرتے

① صحیح بخاری: کتاب الاجارہ، باب اشم من منع اجر الأجير

ہیں جسے ”جفت“ کہا جاتا ہے اور جن کا جانورز (male) ہوتا ہے وہ اس عمل کی اجرت لیتے ہیں جبکہ ابن عمر رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ ”نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نر کی جفت کرانے کی اجرت سے منع فرمایا ہے“۔<sup>①</sup>

## ۱۹ زائد پانی اور گھاس کی بیع کی ممانعت

ضرورت سے زیادہ پانی اور وہ گھاس جس پر اس نے محنت صرف نہ کی ہو اس کی فروخت منع ہے روایت میں آتا ہے: ”نهی عن بیع فضل الماء“.<sup>②</sup>

ترجمہ: آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے زائد پانی فروخت کرنے سے منع فرمایا ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان ہے: ”تین چیزوں میں سب لوگ شریک ہیں پانی گھاس اور آگ“.<sup>③</sup>

## ۲۰ جانوروں کی لڑائی کا پیشہ

محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) نے براہ راست جانور کے ساتھ بے رحمی اور انہیں قید کرنے اور انہیں کسی قسم کی تکلیف دینے سے منع فرمایا ہے۔

حدیث میں آتا ہے: ”نهی رسول الله عن التحریش بین البهائم“.<sup>④</sup>

ترجمہ: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جانوروں کو لڑانے سے منع فرمایا ہے۔“

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ”ایک عورت پر ایک بلی کی وجہ سے عذاب کیا گیا اس نے بلی کو باندھ کر کھا تھا (اور کھانا پانی نہ دیتی تھی) یہاں تک کہ وہ مرگئی پس اسی وجہ سے وہ عورت دوزخ میں گئی نہ اس نے بلی کو کھلا یا اور نہ ہی اس کو پانی دیا اور نہ

① صحیح بخاری: کتاب البیوع: باب عسب الفحل

② سنن أبي داود: کتاب الإجارة، باب نهی عن بیع فضل الماء (یروایت صحیح ہے)

③ أبو داؤد: کتاب الإجارة، باب فی المتع الماء (یروایت صحیح ہے)

④ سنن ابی داود: کتاب الجہاد، باب ما جاء في كراهة التحریش بین البهائم (یروایت حسن ہے) و الترمذی: کتاب الجہاد، باب فی التحریش بین البهائم

۱۳ اس کو چھوڑا کہ وہ حشرات الارض (یعنی چوبی ہے چڑیاں وغیرہ) کھائے۔

## ۲۱ پنگ سازی و پنگ بازی

چونکہ تمیں بہت سا وقت، مال اور جانیں ضائع ہوتی ہیں اور اس میں کئی منفی پہلو بھی ہیں اس لئے یہ پیشہ بھی حرام ہے جس طرح کبوتر بازی حرام ہے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ”بُنِيَ كَرِيمٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ نَأَيْكَ شَخْصٍ كَوْدِيْكَهَا كَكَبُورَتِكَ پَيْجَهْيَ دُوْرَأْجَلَاجَارَهَا هَے۔ آپ نے فرمایا کہ شیطان شیطانہ کے پیچھے چلا جا رہے ہیں۔“

۲۲ وہ پیشہ جو کسی سبب کی وجہ سے حرام ہیں

## ۱ تعمیراتی کام یا اکفار کی عبادت گاہوں کی تعمیر

ایک مسلمان کے لئے کافروں کی عبادت گاہوں کی تعمیر یا ان کے ڈیزاٹن یا مالی یا جسمانی طور پر شرکت جائز نہیں بلکہ حرام ہے، اسی طرح بیک کی تعمیر یا کسی ایسی جگہ کی تعمیر جہاں اللہ کی توحید کی مخالفت کی جائے جس میں مزارات یا پختہ قبریں وغیرہ یا اللہ کی معصیت کا کوئی بھی کام کیا جائے جو اخانہ وغیرہ تو اس میں کسی بھی قسم کی معاونت اور اور اس کی اجرت حرام ہے اللہ تعالیٰ کافر مان اسی حکم پر دلالت کرتا ہے

وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالثَّقَوْيِ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِلْثَمِ وَالْعُدُوَّانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ○ [ملائدة: 2]

ترجمہ: ”نیکی اور پرہیز گاری میں ایک دوسرے کی امداد کرتے رہو اور گناہ خلم زیادتی میں مدد نہ کرو، اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، پیشک اللہ تعالیٰ سخت سزاد ہینے والا ہے۔“

## ۲ مجرمین کو بچانے یا ناحبائے کاموں میں وکالت

وکالت ایسا پیشہ ہے جو فی نفسہ حرام نہیں مگر ناجائز اور جھوٹا مقدمہ یا جھوٹ اور فراڈ کو بچانے اور

① صحیح بخاری: کتاب احادیث الانبیاء، باب حدیث الغار

② ابو داؤد: کتاب الأدب، باب اللعب في الحمام (یروایت حسن ہے)

غلط صحیح ثابت کرنے کی وکالت حرام ہے اور اس کی اجرت بھی حرام ہے یا وضعی (مغربی) قانون کو حق سمجھنا اور شریعت سے بہتر مانا یا اس پر راضی رہنا بھی حرام ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔

{إِنَّمَا أَنْهَى إِلَيْكُمُ الْكِتَبَ لِتَعْلَمُوا مِمَّا آتَكُمُ اللَّهُ وَلَا تَكُنُ لِّلْخَāيِنِينَ خَصِيمًا} [ النساء: 105]

ترجمہ: ”ہم نے آپ کی طرف سچی کتاب نازل کی ہے تاکہ جو کچھ بصیرت اللہ نے آپ کو عطا کی ہے اس کے مطابق لوگوں کے درمیان فیصلہ کریں اور خیانت کرنے والوں کے حماقی نہ بنو۔“

{وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِلْنَمِ وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ} [المائدہ: 2]

ترجمہ: ”اور گناہ ظلم زیادتی میں مدد کرو، اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، یعنی اللہ تعالیٰ سخت سزا دینے والا ہے۔“

ایک اور جگہ ارشاد ہے: اے ایمان والو! تم اللہ کی خاطر حق پر قائم ہو جاؤ، راستی اور انصاف کے ساتھ گواہی دینے والے بن جاؤ، کسی قوم کی عداوت تمہیں خلاف عدل پر آمادہ نہ کر دے، عدل کیا کرو جو پرہیزگاری کے زیادہ قریب ہے، اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، یقین مانو کہ اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال سے باخبر ہے۔ [المائدہ: 8]

اور ارشاد فرمایا: ”اور آپس میں ایک دوسراے کامال باطل طریقوں سے نہ کھاؤ، نہ ہی ایسے مقدمات اس غرض سے حکام تک لے جاؤ کہ تم دوسروں کے مال کا کچھ حصہ ناحق طور پر ہضم کر جاؤ، حالانکہ حقیقت حال تمہیں معلوم ہوتی ہے۔“ [البقرہ: 188]

## ③ یوٹی پارل / ہیرڈر لینگ کا پیشہ

بننا اور سورنا اسلام میں معیوب نہیں مگر جب اس بنا و سنگھار میں حد سے تجاوز ہو جائے تو یہ معاشرے میں بگاڑ کا سبب بھی بنتا ہے اور قتوں کو بھی جنم دیتا ہے، آجکل ہمارے معاشرے میں ہر محلے میں یوٹی پارل اور ہیرڈر لینگ کا کاروبار عام ہے جن میں وہ کام انجام دئے جاتے ہیں جو غلاف شرع ہیں جیسے یوٹی پارلر میں مرد (میک اپ آرٹسٹ) عورتوں کا بنا و سنگھار کرتے ہیں یا پھر بر عکس ہوتا ہے، اس کے علاوہ خواتین و

حضرات بھویں (آلی برو) بناتے ہیں اور چہرے کے بال بھی اکھڑواتے ہیں داڑھی کو منڈلاتے ہیں اور اہل مغرب سے معروب ہو کر ایسی کنگ کرواتے ہیں جس سے داڑھی کا استہزا ظاہر ہو یا خلاف شرع ہیز کنگ کرواتے ہیں جن میں خواتین تو حد سے تجاوز کرچکی ہیں اور اپنی خلقت میں تبدیلی کا اہتمام بھی کرتی ہیں جن کے بارے میں شدید وعید بھی آئی ہیں۔

سیدنا عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے ”اللہ نے تعالیٰ نے گودنے والی اور اکھڑوانے والی اور دانتوں کو کشادہ کرنے والی اور اللہ تعالیٰ کی بناؤٹ میں تبدیلی کرنے والی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے راوی کہتے ہیں کہ یہ بات قی اسد کی ایک عورت تک پہنچی جس کو امام یعقوب کہا جاتا ہے اور وہ قرآن مجید پڑھا کرتی تھی تو وہ عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس آئی اور کہنے لگی کہ وہ کیا بات ہے کہ جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے مجھ تک پہنچی ہے کہ آپ نے گودنے والی اور گدوانے والی اور پکلوں کے بال اکھیر نے والی اور بال اکھڑوانے والی پر لعنت فرمائی اور دانتوں کو کشادہ کرنے والی اور اللہ تعالیٰ کی بناؤٹ میں تبدیلی کرنے والی عورتوں پر لعنت کیوں فرمائی ہے“ عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمانے لگے کہ میں اس پر لعنت کیوں نہ کروں کہ جس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت کی ہے اور یہ بات اللہ کی کتاب میں موجود ہے وہ عورت کہنے لگی کہ میں نے قرآن مجید کے دونوں گتوں کے درمیان جو موجود ہے، سب پڑھ ڈالا ہے میں نے تو کہیں نہیں پایا عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمانے لگے کہ اگر تو قرآن مجید پڑھتی تو اسے ضرور پاتی اللہ عزوجل نے فرمایا {وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا تَهَا كُمْ عَنْهُ فَأَنْتُمْ هُوَا} [الحشر: 7]

ترجمہ: اللہ کے رسول تمہیں جو کچھ دے اسے لے لو اور تمہیں جس سے روک جاؤ وہ عورت کہنے لگی کہ ان کاموں میں سے کچھ کام تو آپ کی بیوی بھی کرتی ہے عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمانے لگے کہ جاؤ جا کر دیکھو وہ عورت ان کی بیوی کے پاس گئی تو کچھ بھی نہیں دیکھا پھر واپس عبد اللہ کی طرف آئی اور کہنے لگی کہ میں نے تو ان باتوں میں سے ان میں کچھ بھی نہیں دیکھا عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرمانے لگے کہ اگر وہ اس طرح کرتی تو میں اس کے قریب بھی نہ جاتا۔ ①

ایک اور حدیث میں ہے: ”رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے لعنت فرمائی گو دنے والی پر اور جس کا (سر) گو داجائے اور بال اکھیڑنے والی پر یعنی پیشانی کے یامنہ کے بال اکھاڑنے والی پر اور جو دانتوں کو درمیان سے کھولیں خوبصورتی کے لئے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی ہدیت کو تبدیل کرنے والیوں پر۔“ ①

ان احادیث کی رو سے تمام وہ افعال جن پر شارع علیہ السلام نے لعنت فرمائی ہے یا جن میں آپ ﷺ کی سنت کی مخالفت کی جائے وہ پیشے حرام ہیں۔

### ۴ ڈریس ڈیز انگنک پر

زیب تن کی زینت محبوب عمل ہے مگر جب اس میں فاختی کا غصر شامل ہو جائے یا اس میں کفار کی مشاہد پائی جائے تو یہ بھی معیوب عمل ٹھہرتا ہے اللہ کے رسول ﷺ کا فرمان ہے ”جو جس قوم کی مشاہد اختیار کرے گا وہ ان ہی میں سے ہو گا“، جیسا کہ ہمارے معاشرے میں بہت سے ڈریس ڈیز انگریز جو کہ ملکی وغیر ملکی یونیورسٹیوں سے تعلیم حاصل کر کے ایسے ڈیز انگریز تحقیق دیتے ہیں جس میں انسان کی شرم و حیا کا اور اس لباس کی مقصدیت کا جنازہ نکل جاتا ہے اور ایسے لباس کو نیا فیشن اور نیا سائل کا نام دے کر مسلمانوں کی ماں بہنوں اور بیٹیوں کو اس انداز سے لعنت کا حق دار ٹھہرایا جاتا ہے کہ نہ پہننے والے کو اور اک ندیکھنے والے کو احساس۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”اے بنی آدم! ایسا نہ ہو کہ شیطان تمہیں فتنے میں مبتلا کر دے جیسا کہ اس نے تمہارے والدین کو جنت سے نکلوادیا تھا اور ان سے ان کے لباس اتروادیئے تھے تاکہ ان کی شرم مگاہیں انہیں دکھلادے۔ وہ اور اس کا قبیلہ تمہیں ایسی جگہ سے دیکھتے ہیں جہاں سے تم انہیں نہیں دیکھ سکتے۔ ہم نے شیطانوں کو ان لوگوں کا سر پرست بنادیا ہے جو ایمان نہیں لاتے“۔ [الاعراف: 27]

ایک اور جگہ فرمایا: ”آپ ان سے پوچھئے کہ ”اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے جوزینت اور کھانے کی پاکیزہ چیزیں پیدا کی ہیں انہیں کس نے حرام کر دیا؟“، آپ کہیے کہ یہ چیزیں دنیا کی زندگی میں ان

① صحیح بخاری: کتاب اللباس، باب الموصلة. صحیح مسلم: کتاب اللباس والزينة، باب تحريم فعل الواصلة.

لوگوں کے لیے ہیں جو ایمان لائے اور قیامت کے دن تو خالصتاً انہی کے لیے ہوں گی۔ ہم اسی طرح اپنی آیات کو صاف صاف بیان کرتے ہیں ان لوگوں کے لئے جو علم رکھتے ہیں آپ ان سے کہیں کہ ”میرے پروردگار نے جو چیزیں حرام کی ہیں وہ یہ ہیں: ”بے حیائی کے کام خواہ ظاہر ہوں یا پوشیدہ ہوں اور گناہ کے کام“۔ [الاعراف: 32-33]

ان میں وہ تمام اشیاء شامل ہیں جن سے بے حیائی اور فاختی کو فروغ ملے مثلاً جینز کی پینٹ، اسکرٹ، شاٹس اور شرٹس اور مختلف قسم کے لباس جن کو پہن کر حیا کو بھی حیا آجائے چنانچہ ایسی تمام فیکٹریاں اور بوتیک، مانزہ اور فیشن فیسٹیوالز (فیشن شو) اور جوان کی اشتہاری مہم چلاتے ہیں اور ایڈورٹائزنگ کمپنیاں جو اپنے سائز بورڈز سے ان کی تشویہ سے معاونت کرتے ہیں ان سب کی کمائی حرام ہے جس میں غیر شرعی معاملات ہوں یا اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی مخالفت پائی جائے۔

## ۵ کاروباری خدمات پر

موجودہ دور میں ایسے کاروبار بھی عمل میں آچکے ہیں جو مختلف قسم کی خدمات فراہم کر کے اپنی کمپنیوں کو فعال بنائے ہوئے ہیں جن میں ڈیکوریٹریز، ایکسپو سینٹرز اور پارٹی پلائزز ہوتے ہیں ان کی آمدنی کا بڑا حصہ ایسی تقریبات کی بدولت ہوتا ہے جہاں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی تعلیمات کو بالائے طاق رکھ کر نفسانی خواہ شات کہ پورا کیا جاتا ہے جن میں میوزیکل کانسٹرٹ، فیشن شو ز جیسی محافل کا انعقاد کیا جاتا ہے جن کی حرمت میں کسی قسم کا اختلاف نہیں ہے تو ان کی آمدنی میں بھی کسی قسم کا اختلاف نہیں ہونا چاہئے کہ اگر وہ جان بوجھ کر ایسی تقریبات کے لئے اپنی خدمات پیش کر رہے ہیں تو انکی آمدنی مطلقاً حرام ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: {وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَّانِ} [المائدۃ: 2]

ترجمہ: ”اور گناہ، ظلم اور زیادتی میں مدد نہ کرو“

## ۶ اپنے کام میں لاپرواہی کرنے والے کی اجرت کا حکم پر

ملازم کی زمہ داری ہے کہ وہ اپنی ملازمت اچھی طرح اور ایمان داری سے نجاتے اگر وہ جان بوجھ کر

لا پرواہی کرتا ہے تو اس کی تجوہ کا وہ حصہ حرام ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَرَسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الأنفال: 27] ترجمہ: اے ایمان والو! تم اللہ اور رسول (کے حقوق) میں جانتے ہوئے خیانت مت کرو اور نہیں تم آپس کی امانتوں میں خیانت کرو۔

### ۷ کمال سینٹرز

عصر حاضر میں جن کمال سینٹرز میں جھوٹ اور سودی کا رو بار ہوتے ہیں ان کی اجرت اور کمائی بھی حرام ہے کیونکہ اس میں دھوکہ، فریب اور جھوٹ ہوتا ہے: اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ”اور نہیں حق و باطل کی آمیزش کرو اور دیدہ دانستہ سچی بات کو نہ چھپاؤ۔“ [ابقرۃ: 42] ”اور آپس میں ایک دوسرے کامل باطل طریقوں سے نہ کھاؤ، نہیں ایسے مقدمات اس غرض سے حکام تک لے جاؤ کہ تم دوسروں کے مال کا کچھ حصہ ناقص طور پر ہضم کر جاؤ، حالانکہ حقیقت حال تمہیں معلوم ہوتی ہے،“ [ابقرۃ: 188]

جب کہ ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے ہم پر (مسلمانوں پر) ہتھیار اٹھایا وہ ہم میں سے نہیں اور جس نے دھوکہ دیا وہ بھی ہم میں سے نہیں ہے۔<sup>②</sup>

### ۸ اسلام یا مسلم انوں کے خلاف میڈیا ای پروپیگنڈہ

جب جرزاں کا پیشہ اسلام کے قوانین کے خلاف پروپیگنڈہ میں تعاون کرے اور معاشرے میں بگڑ کا سبب بنے یا جھوٹ اور فریب اور فاشی کو فروغ دے اور جب یہ کسی غیر ملکی میڈیا سے رابطہ اور تعاون کریں اور ملکی راز افشاں کریں یا ملک میں افراتفری پھیلا سکیں یا ہر خبر کو بغیر کسی تحقیق کے آگے پہنچادیں تو یہ افعال حرمت کے زمرے میں آتے ہیں جس کے نتیجے میں حاصل ہونے والی آمدنی بھی ناجائز ہو جاتی

<sup>①</sup> مسلم: کتاب الإیمان، باب من غشنا فليس منا

ہے۔ اللہ کا فرمان ہے

**إِلَيْنَ لَمْ يَنْتَهُ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنْغُرِيَنَّكُمْ ثُمَّ لَا يُبْيِأُو رُوْنَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا** [الأحزاب: 60]

ترجمہ: ”اگر (اب بھی) یہ منافق اور وہ جن کے دلوں میں بیماری ہے اور لوگ جو مدینہ میں غلط افواہیں اڑانے والے ہیں بازنہ آئے تو ہم آپ کو ان کی (تباهی) پر مسلط کر دیں گے پھر تو وہ چند دن ہی آپ کے ساتھ اس (شہر) میں رہ سکیں گے۔“

ایک اور مقام پر اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: **إِيَّاكُمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يَعْلَمُ أَنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَيٍّ فَتَبَيَّنُوا**

**أَنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصِيبُهُؤَعْلَى مَا فَعَلْتُمْ نِدِيمُكُمْ** [الحجرات: 6]

ترجمہ: اے ایمان والو! اگر کوئی فاسق تمہارے پاس کوئی خبر لے کر آئے تو اس کی تحقیق کر لیا کرو، ایسا نہ ہو کہ تم نادانست کسی قوم کا نقصان کر دیجو پھر تمہیں اپنے کئے پر نادم ہونا پڑے۔

سمرا بن جندب رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

"رأيت الليلة رجلين أتياني قالا: الذي رأيته يشق شدقة فكذاب يكذب بالكذبة

تحمل عنه حتى تبلغ الآفاق فيصنع به إلى يوم القيمة" ①

ترجمہ: ”میں نے خواب دیکھا کہ دو شخص میرے پاس آئے اور کہنے لگے کہ وہ شخص جس کو تم نے معراج کی رات میں دیکھا تھا کہ اس کے جڑے چیرے جا رہے تھے وہ بہت بڑا جھوٹا تھا اور اس طرح جھوٹ باتیں اڑاتا تھا کہ دنیا کے تمام گوشوں میں وہ پھیل جاتی تھیں قیامت تک اس کے ساتھ ایسا ہی ہوتا رہے گا۔“

## ❾ ذخیرہ اندوزی پر

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: بازار میں سودا لانے والے کو رزق ملتا ہے اور ذخیرہ اندوز ملعون ہے۔ ②

① صحیح بخاری: کتاب الأدب، باب قول الله تعالى "يأيها الذين أمنوا اتقوا الله وكونوا معاً الصادقين"

② ابن ماجہ: کتاب التجارات، باب الحکمة والجلب

ایک اور حدیث ہے: ”ذخیرہ اندوزی صرف گناہ گاری کرتا ہے۔“ ①

## ۱۰ حلال چیز حرام کام کے لئے بچنا

ایک اصول ”سد الذرائع“ کے تحت حلال اور مباح اشیاء حرام کام کے لئے استعمال نہیں ہو سکتیں اور فقیہ قاعدے ”الوسائل لها حکم المقصود“ یعنی وسائل کا حکم بھی وہی ہے جو مقاصد کا ہے۔

## حرام کھانے کا انجام

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا اے لوگوں اللہ پاک ہے اور پاک ہی کو قبول کرتا ہے اور اللہ نے مونین کو بھی وہی حکم دیا ہے جو اس نے رسولوں کو دیا اللہ نے فرمایا اے رسولو! تم پاک چیزیں کھاؤ اور نیک عمل کرو میں تمہارے عملوں کو جانے والا ہوں اور فرمایا اے ایمان والوہم نے جو تم کو پاکیزہ رزق دیا اس میں سے کھاؤ پھر ایسے آدمی کا ذکر فرمایا جو لمبے سفر کرتا ہے پریشان بال جسم گرد آلودا پنے ہاتھوں کو آسمان کی طرف دراز کر کے کہتا ہے اے رب اے رب! حالانکہ اس کا کھانا حرام اور اس کا پہنچا حرام اور اس کا لباس حرام اور اس کی غذا حرام تو اس کی دعا کیسے قبول ہو؟ ②

آپ ﷺ کا فرمان ہے ”جو بھی گوشت کا حصہ (جسم) حرام مال پر نشونما پاتا ہے وہ جہنم کا حق دار ہے۔“ ③  
اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اللہ ہمیں حرام سے بچنے کی توفیق عطا فرمائے (آمین)

وَمَا تَوَفَّى إِلَّا بِاللَّهِ وَآخِرُ دُعَوَةٍ أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدًا وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ

① صحیح مسلم: کتاب المساقاة والمزارعة باب تحریم الإحتکار الأقوات

② صحیح مسلم: کتاب الزکاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتوريتها

③ جامع ترمذی: کتاب الجمعة و باب ما ذكر في فضل الصلوة (قال أبو عیسیٰ: هذَا حَدیثُ حَسَنٍ

غَرِیبٍ) (صحیح لغیرہ)

# البيان



فتاویٰ و ادھام

## شعبہ ہائے معیشت سے متعلق سوالات اور ان کے جوابات

مئونخہ 16 نومبر 2012 کو المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کے تحت "اسلامی بینکاری شرعی میزان" کے عنوان پر ایک سینیما کا انعقاد کیا گیا۔ جس میں ملک بھر سے نامور علماء کرام اور ماہرین معیشت نے شرکت کی اور مقالہ جات بھی پیش کئے۔ مذکورہ سینیما میں شہر کراچی سے لوگوں کی ایک بہت بڑی تعداد نے بھی شرکت کی۔ سینیما میں سوال و جواب کی نشست بھی تھی۔ موضوع کی جدت اور لوگوں کی اس حوالے سے تشکیل کے باعث سوالات کی تعداد بہت زیاد تھی۔ ان میں سے چند کے جوابات تو سینیما میں ہی دے دئے گئے۔ البتہ کافی ایسے اہم سوالات تھے وقت کی قلت کے باعث جن کے پروگرام میں جوابات نہ دئے جاسکے۔ ان سوالات کی اہمیت و افادیت اور ضرورت کو دیکھتے ہوئے المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کے شعبہ تحقیق و تصنیف کی جانب سے یہ سوالات تیار کر کے پاکستان بھر میں کباراً ہل علم کوارسال کئے گئے لوگوں کی تسلی و تشفی کیلئے وہ جوابات تحریر فرمادیں۔ علماء کرام کی جانب سے الحمد للہ بھر پور تعاون کیا گیا اور انہوں نے اپنی گوනگوں مصروفیات کے باوجود جوابات تحریر فرمائیں ارسال کئے ہم ان کے تہذیب سے مشکور و ممنون ہے۔ اللہ تعالیٰ ان جوابات سے امت کی بہتر رہنمائی فرمائے۔ انه ولی التوفیق۔ (ادارہ)

# البيان

فتاویٰ و احکام

## قسطوں میں خرید و فروخت نقد و ادھار قیمتتوں میں فرق

فضیلۃ الشیخ ڈاکٹر خلیل الرحمن لکھوی حفظہ اللہ ①

سوال نمبر 1: قسطوں پر چیز خریدنے کا کیا حکم ہے؟ کیا نقد و ادھار قیمتوں میں فرق سود شمار نہیں ہوگا؟  
(محمد راحیل، مدثر یاسین، محمد ممتاز، سلیم معرفانی میمن، محمد منیر، عبداللہ سنگھی)

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله ﷺ، وبعد:

بنیادی طور پر اسلام میں قسطوں میں خرید و فروخت جائز ہے۔ جیسا کہ حدیث عمر و بن الشریک میں ذکر ہے کہ سیدنا ابو رافع رضی اللہ عنہ نے سیدنا سعد بن ابی و قاص رضی اللہ عنہ سے کہا! اے سعد آپ کے محل میں میرے جو دو گھر ہیں وہ آپ خرید لیں انہوں نے جواباً کہا! اللہ کی قسم میں نہیں خریدتا۔ سیدنا مسعود جو وہاں موجود تھے نے کہا کہ اللہ کی قسم آپ کو ضرور خریدنا ہوں گے تب سعد رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں چار ہزار درہم سے زائد نہیں دوں گا وہ بھی قسطوں میں۔۔۔ اخراج ۲۷

اور غلام کا قسطوں میں مکاتبہ معروف مسئلہ ہے۔ جیسا کہ حدیث میں آتا ہے کہ:

عن عائشة رضي الله عنها، قالت: جاءتني بريرة، فقالت: كاتبت أهلي على تسع أواقٍ في كل عامٍ أوقيه فأعينيني، قلت: إن أحب أهلك أن أعد لها لهم ويكون ولائك لي، فعلت، فذهبت بريرة إلى أهلها، فقالت لهم: فأبوا ذلك عليها،

① رکیم محمد القرآن الکریم کرایی ② صحیح بخاری: کتاب الشفعة، باب عرض الشفعة

فجاءت من عندهم ورسول الله ﷺ جالس، فقالت: إني قد عرضت ذلك عليهم فأبوا، إلا أن يكون الولاء لهم، فسمع النبي ﷺ فأخبرت عائشة النبي ﷺ فقال: خذيهما واشترط عليهما الولاء، فإنما الولاء من اعتق، ففعلت عائشة، ثم قام رسول الله ﷺ في الناس، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد، ما بال رجال يشترون شرطًا ليست في كتاب الله، ما كان من شرط ليس في كتاب الله فهو باطل، وإن كان مائة شرطٍ، قضاء الله أحق، وشرط الله أو ثق، "إنما الولاء من اعتق" <sup>①</sup>

ترجمہ: سیدہ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے بیان کیا کہ میرے پاس بریرہ آئی اور کہا کہ میں نے اپنے مالک سے نو اوقیہ <sup>②</sup> چاندی کے عوض اس شرط پر مکاتبت کر لی ہے کہ ہر سال ایک اوقیہ چاندی دوں گی اس لیے روپے ان کو دیوں اور تیری و لاء میرے لئے ہو گی بریرہ نے جا کر اپنے مالکوں سے کہا تو ان لوگوں نے اس سے انکار کیا وہ اپنے مالکوں کے پاس آئی تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیٹھے ہوئے تھے تو اس نے بیان کیا کہ میں نے اپنے مالکوں کے سامنے یہ چیز پیش کی تو ان لوگوں نے انکار کر دیا مگر یہ کہ ولاء ان کی ہو گی نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سنato سیدہ عائشہ نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے حالت بیان کی آپ نے فرمایا تم اسے لے لو اور ولاء کی شرط کر لو وہ تو اسی کے لئے ہے جو آزاد کرے چنانچہ سیدہ عائشہ نے ایسا ہی کیا پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لوگوں کے درمیان کھڑے ہوئے اللہ تعالیٰ کی حمد و شاء بیان کی پھر فرمایا مابعد لوگوں کا کیا حال ہے کہ ایسی شرطیں لگاتے ہیں جو کتاب اللہ میں نہیں ہیں کوئی ایسی شرط جو کتاب اللہ میں مذکور نہیں ہے باطل ہے اگرچہ سو شرطیں لگائے اللہ کا فیصلہ سب سے سچا اور اللہ کی شرط زیادہ مضبوط ہے ولاء اسی کی ہے جو آزاد کرے۔  
البته قسطون میں ادا یگی کی صورت میں قیمت بڑھا کر لینا مختلف فیہ ہے۔

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب البیوع، باب إذا إشترط شرطًا في البيع لاتحل

<sup>②</sup> اوقیہ چاندی کے وزن کا پیمانہ ہے۔ ایک اوقیہ کی مقدار چاندی کے 40 درهم کے برابر ہوتی ہے

حدیث میں ادھار لین دین کی جو شرائط مقرر کی ہیں وہ اس طرح ہیں

"من أسلف في شيء فليس في كيل معلوم وزن معلوم إلى أجل معلوم"<sup>①</sup>

یعنی ادھار سودے میں کیل یا وزن اور اس کی ادائیگی کا وقت معین کرنا لازم ہے۔

یعنی قیمت بھی ایک ہو یعنی ادھار کی وجہ سے قیمت میں اضافہ نہ ہو اس کا ذکر نہیں ہے۔

میرے علم کے مطابق مذاہب اربعہ اور محمد شین عظام کی اغلب تعداد ادھار کی صورت میں قیمت میں زیادتی کے جواز کے قائل ہیں۔

دوسری بات یہ ہے کہ قیمت میں کمی یا زیادتی بھی نقد سودے کی صورت میں بھی ہو جاتی ہے۔

جیسا کہ تھوک اور پر چون کی قیمت مقدم ادا کرنے کی صورت میں بھی قیمت عموماً کم ہوتی ہے۔

تیسرا بات یہ ہے کہ کیا کسی چیز کی قیمت طے کرنے میں مدت کی بھی تاثیر ہوتی ہے۔ امام شوکانی رحمہ اللہ نے مفصل بحث کے بعد اسی موقف کو ترجیح دی ہے کہ ادھار کی صورت میں مدت کا قیمت میں حصہ ہوتا ہے۔

### مانعین کا معروف حدیث

"من باع فی بیعتین...الخ<sup>②</sup>" یا "نهی عن بیعتین...الخ"<sup>③</sup>

سے استدلال میرے خیال کے مطابق محل نظر ہے۔ مذکورہ الفاظ کی تفسیر میں متعدد اقوال میں گے ان میں سے ایک قول یہ ہے کہ اس سے ایک چیز کی نقد قیمت کم اور ادھار کی صورت میں قیمت میں اضافہ مراد ہے۔ حالانکہ عملاً ایسا ممکن نہیں ہے۔

سودا ایک ہی قیمت پر طے ہوتا ہے۔ اسی وجہ سے شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں اس حدیث سے مراد بیع العینہ ہی ہے اور امام ابن القیم رحمہ اللہ تهذیب السنن میں فرماتے ہیں کہ "جو

<sup>①</sup> صحیح بخاری: کتاب البيوع، باب السلیم فی وزن معلوم

<sup>②</sup> سنن أبي داود: کتاب الإجارة، باب فی من باع فی بیعتین

<sup>③</sup> مؤطہ إمام مالک: کتاب البيوع، باب النہی عن بیعتین

حدیث "من باع بیعتین ----" اخ کونقد اور ادھار میں فرق کی مانع پر محول کرتا ہے اس نے حدیث کو سمجھا ہی نہیں۔ ایک چیز کے عملادوسو دے یا تو پیغ العینیہ کی صورت میں ہوتے ہیں یا قبضے میں لئے بغیر وہی مال آگے فروخت کر دینا جہاں تک یہ بات ہے اس صورت میں اور قرض پر سودا لینے میں کیا فرق ہے پہلی بات تو یہ ہے "احل اللہ البیع و حرم الربا"۔ اس سلسلہ میں قول فیصل ہے۔ مذکورہ آیت کے سبب نزول کے بارے میں تفسیر طبری میں متفقہ ہے۔ ترجمہ: دور جاہلیت میں لوگ سود کھاتے تھے اس کی صورت یہ ہوتی تھی کہ جب کسی کا دوسرے کے ذمہ مال ہوتا جس کی ادائیگی کا وقت آپ کا ہوتا وہ صاحب حق سے کہتا آپ مدت میں اضافہ کریں میں آپ کے مال میں اضافہ کرتا ہوں جب ان سے یہ کہا جاتا ہے کہ یہ تو سود ہے جو حلال نہیں تو کہتے ہم پیغ کے آغاز میں اضافہ کریں یا مدت پوری ہونے پر دونوں صورتیں یکساں ہیں تو اللہ نے ان کی تردید فرمائی۔"

اسی طرح کی بات علامہ ابن العربي اور امام المرازی رحمہ اللہ نے نقل فرمائی ہے۔ واللہ اعلم

# البيان

فتاویٰ و ادکام

## متعلقاتِ پینگ ملازِ مت، خدمات، سونا، کنسی

فضیلۃ الشیخ عبدالستار حمدان حفظہ اللہ

تمہید

سوالات کے جوابات سے قبل کچھ تمہیدی لگزارشات پیش نہیں مددت ہیں:

❶ انسان فطرتی طور پر ایک دوسرے کا محتاج اور معاون ہے لیکن شرعی طور پر ایک مسلمان اس امر کا پابند ہے کہ وہ نیکی اور تقویٰ کی بنیاد پر دوسروں سے تعاون کرے اور ظلم اور زیادتی کے معاملات میں دوسروں کے ساتھ تعاون نہ کرے اور ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ:  
”تم یئکی اور پرہیز گاری کی بنیاد پر ایک دوسرے سے تعاون کرو اور گناہ اور سرکشی کے معاملات میں باہمی تعاون سے گریز کرو“ [المائدہ: 4]

❷ اگر کوئی مباح امر اور مستحب کام کسی منکر و معصیت کا ذریعہ بن جائے تو سد الذرائع کے طور پر وہ مباح اور مستحب کام بھی نہیں کرنا چاہئے اور ارشاد باری تعالیٰ ہے:  
”پھر ہم نے آدم سے کہا کہ: تم اور تمہاری بیوی دونوں جنت میں آباد ہو جاؤ اور جہاں سے چاہو (اسکے پھل) جی بھر کے کھاؤ۔ البتہ اس درخت کے پاس نہ پھٹکنا ورنہ تم دونوں ظالموں میں شمار ہو گے“

اس امناعی حکم میں اس درخت کا تناول کرنا تھا لیکن اس کے قریب جانے سے منع کیا تاکہ قریب جانا

حکم اتنا عی کا سبب نہ بن جائے اس سے یہ تجویز اخذ ہوتا ہے کہ جو چیز معصیت کے قریب کرنے والی اور اس کا سبب ہواں کا ارتکاب مکروہ اور ناپسندیدہ حرکت ہے۔

ان تہییدی گزارشات کے بعد اسال کردہ سوالات کے ترتیب وار جوابات پیش خدمت ہیں:

**سوال نمبر 1:** کیا کسی بھی اسلامی بینک میں کسی قسم کی کسی بھی نوعیت کی ملازمت اختیار کی جاسکتی ہے؟ اگر ملازمت اس شرط پر ہو کہ ملازم بینک کے دیگر شرعی معاملات میں دخل اندازی نہیں کرے گا اور اس سے کوئی بھی کسی قسم کا ناجائز پر افٹ حاصل نہیں کرے گا۔ (شیری غوثانی)

**جواب:** ہمارے رہجان کے مطابق کوئی بینک بھی سودی معاملات سے محفوظ نہیں ہے خواہ اپنے نام کے ساتھ ”اسلامی“ ہونے کا لیبل ہی کیوں نہ لگا لے کیونکہ پاکستان میں جتنے بینک ہیں وہ حکومتی بینک (اسٹیٹ بینک) کے ماتحت ہوتے ہیں اور حکومتی بینک سے انہیں روزانہ کاروبار اور لین دین کرنا پڑتا ہے اسے بھاری رقم ہی پر کشش اور بھاری شرح سود پر دی جاتی ہیں۔

پھر حکومتی بینک کا تعلق عالمی (ولڈ) بینک کے ساتھ ہوتا ہے، تمام حکومتی بینک، ولڈ بینک کے ماتحت اور اسکے ممبر ہوتے ہیں اور اسے بھاری سرمایہ بھاری شرح سود پر فراہم کرتے ہیں، اسی طرح ولڈ بینک سے جو سود ملتا ہے وہ حصہ رسدی کے طور پر پاکستان کے تمام اسلامی وغیر اسلامی بینکوں کو پہنچ جاتا ہے۔ بینک کے معاملات کی یہ مقتضی وضاحت ہے اس وضاحت کے بعد ہمارے رہجان کے مطابق کسی بھی اسلامی بینک میں کسی بھی نوعیت کی ملازمت کرنا ناجائز ہے۔ خواہ ملازمت کے وقت یہ شرط ہی کیوں نہ طے کرے کہ وہ بینک کے دیگر غیر شرعی معاملات میں دخل اندازی نہیں کرے گا اور نہ اس سے کوئی ناجائز پر افٹ حاصل کرے گا۔ ایک مسلمان اس امر کا پابند ہے کہ وہ دنیا میں چند روز گزارنے کے لئے ایسی حلال صاف ستھری اور پاکیزہ کمائی استعمال کرے جس پر کسی قسم کی حرام کاری کا دھبہ نہ لگا ہو۔ شریعت نے ہمیں ایسی مشتبہ قسم کی چیزوں کے اردو گرد گھومنے سے بھی منع فرمایا ہے جو بالآخر ایک مسلمان کو حرام اور ناجائز کمائی میں گرا دینے کا ذریعہ ہوں حدیث میں ہے کہ تم ایسی چیز کو اختیار کرو جس کے متعلق کسی قسم کا داغ دھبہ نہ ہو اور جو چیز تھیں شکوہ و شبہات میں ڈال دے اسے چھوڑ دو۔ ①

سوال نمبر 2: کیا اسٹیٹ بینک میں کام کرنا ایسے ہی حرام ہے جیسے دیگر کرشل بینک میں حرام ہے؟  
(کفیل اسلام)

جواب: اصولی طور پر یہ بات ذہن میں رہنی چاہئے کہ بینک عام صارفین سے کم شرح سود پر رقم لے کر دوسرے سرمایہ کاروں کو بھاری شرح سود پر منتقل کرتا ہے، پھر سرمایہ کاروں سے ملنے والے سود کا کچھ حصہ عام صارفین کے کھاتے میں جمع کر دیتا ہے، اسی طرح تمام بینک اس امر کے پابند ہوتے ہیں کہ وہ سرمایہ کاروں سے پس انداز رقم حکومتی (اسٹیٹ) بینک کو ایک خاص شرح سود پر منتقل کریں پھر اسٹیٹ بینک سے ملنے والا سود قسم کیا جاتا ہے اسٹیٹ بینک بھی سودی کاروبار کرتا ہے اور وہ عالمی بینک کو بھاری شرح سود پر رقم دیتا ہے اور سود کی لپیٹ میں درج ذیل قسم کے لوگ آتے ہیں۔

✿ سود دینے والا ✿ سود لینے والا ✿ سود لکھنے والا ✿ اس پر گواہ بننے والا -

یہ لوگ تو بلا واسطہ سود کی لپیٹ میں آتے ہیں، چنانچہ حدیث میں ہے: رسول اللہ ﷺ نے سود لینے والے، سود دینے والے، لکھنے والے اور اس پر گواہی دینے والے پر لعنت فرمائی ہے نیز فرمایا کہ یہ سب گناہ میں برابر کے شریک ہیں۔ ①

بینک میں کام کرنے والے کچھ بالواسطہ طور پر اس لعنت زدگی کی لپیٹ میں آتے ہیں۔ مثلاً بینک کو سہولیات فراہم کرنے والے چوکیدار، پھرے دار اور اس کے متعلق دیگر خدمات سرانجام دینے والے حضرات، اس بنا پر ہمارا رجحان یہ ہے کہ اسٹیٹ بینک بھی سودی کاروبار سے محفوظ نہیں ہے اگرچہ اس کا سودی لین دین پہلک کے ساتھ نہیں ہوتا تاہم عالمی بینک اور دیگر کرشل بینک اس کے ساتھ سودی کاروبار ضرور کرتے ہیں۔ اس بنا پر اسٹیٹ بینک میں بھی ملازمت یا کوئی بھی خدمت سرانجام دینے سے اجتناب کیا جائے زندگی کی گاڑی کو چلانے کیلئے کوئی اور ذریعہ تلاش کر لیا جائے۔

سوال نمبر 3: میرے دوست کے والد بینک میں ملازم ہیں جبکہ میرا دوست ایک کپنی میں ملازم ہے وہ دونوں باپ بیٹا اپنی میری جمع کر کے گھر کے اخراجات پورے کرتے ہیں، ایسے حالات میں میرے

دوسٹ کیلئے شرعی حکم کیا ہے؟ کیا وہ اپنی آمدنی والد کی آمدنی سے الگ کر لے یا اسی طرح گھر کا نظام چلاتا رہے۔ (محمد ارسلان اکرم)

جواب: ہمارے رجحان کے مطابق بینک کی ملازمت شرعی طور پر جائز نہیں ہے کیونکہ بینک میں سودی کاروبار ہوتا ہے اور سودی کاروبار اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ جنگ لڑنے کے مترادف ہے نیز اس قسم کے رزق حرام کے بہت سے نقصانات ہیں، جن میں سے ایک یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ رزق حرام استعمال کرنے والے کی نیکیاں قبول نہیں کرتا، اگر رزق حلال میں حرام کی آمیزش ہو جائے تو اس سے بھی نیکیاں بر باد ہو جاتی ہیں، جیسا کہ ایک حدیث میں رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ اگر ایک شخص دس درہم کا کپڑا خریدتا ہے اور اس میں ایک درہم حرام کی کمائی کا شامل کر لیتا ہے اور باقی نو درہم حلال کے ہیں تو اللہ رب العزت اس کے ایک بار کپڑا پہننے سے چالیس دن اس کی کوئی نیکی قبول نہیں کرے گا۔ ① اس حدیث پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ حلال رزق میں حرام کی آمیزش کس قدر خطرناک امر ہے۔ پھر غلبہ بھی حلال کو ہے لیکن جس کا تمام سرمایہ حرام کا ہو اور اس کی معیشت کی بنیاد ہی رزق حرام ہو، اس کا کیا انجام ہوگا؟ غور کیجئے۔

صورت مسئولہ میں ہم آپکے دوست کو نصیحت کرتے ہیں کہ وہ اپنے والد گرامی کو اچھے انداز سے رزق حرام کی عینی کے متعلق آگاہ کریں، اگر وہ شادی شدہ نہیں ہیں تو والدین کے ساتھ ہی رہیں اور اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ رزق حرام سے بچنے کی کوئی سبیل پیدا فرمائے، اور اللہ تعالیٰ ضرور کوئی راستہ پیدا فرمائے گا۔

سوال نمبر 4: ایک شخص بینک میں کاروبار نہیں کرتا لیکن ATM مشین کے ٹیکنیکل پر اہل دوڑ کرتا ہے جس کی اسے اجرت ملتی ہے، اس کام کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ نیز اس کی کمائی کا شرعی حکم بیان کریں؟

(محمد افضل صاحب)

جواب: بینک اپنے صارفین کو سہولیات فراہم کرتا ہے، ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہ ایک کارڈ کے ذریعے

ATM میشن سے ایک خاص مقررہ حد تک بوقت ضرورت رقم حاصل کر سکتا ہے، اس مشین سے رقم حاصل کرنے کا اگرچہ سودی کاروبار سے براہ راست کوئی تعلق نہیں ہے تاہم پینک کا ایک حصہ ہے، اس بنابرہ امار جان یہ ہے کہ اس مشین کی خرابی دور کرنے میں چند اس حرج نہیں اور اس کی مزدوری لینا بھی جائز ہے لیکن اسے یہ مزدوری سودی کاروبار سے حاصل ہونے والی رقم سے ہی ادا کی جائے گی جو حلال اور پاکیزہ نہیں ہے اس لئے تقوی کا تقاضہ یہ ہے کہ اس طرح کا ہنر پیشہ کے بجائے انسان کوئی دوسرا ہنر سیکھ لے اور اسے اپنا ذریعہ بنالے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

”جو کوئی اللہ سے ڈرے گا وہ اس کے لئے رنج و غم سے نجات کے لئے کوئی صورت پیدا کر دے گا اور اس کو ایسی جگہ سے رزق دے گا جہاں سے اسے وہم و مگان بھی نہیں ہوگا۔“ (الطلاق: 2، 3)

بہر حال ایسے کام پر اجرت لینے کی گنجائش ضرور ہے اگرچہ بہتر ہے کہ اس سے احتراز کیا جائے۔ واللہ اعلم سوال نمبر 5: کیا کسی بھی پینک یا اسلامی پینک کو کرایہ پر جگہ مہیا کی جاسکتی ہے؟ نیز اس کرایہ کی مد میں جو آمدنی ہوگی اسے استعمال میں لانا شرعاً کیسا ہے؟ (عبد الرحمن)

جواب: سیدنا ابو حیرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”لوگوں پر ایسا وقت آنے والا ہے کہ وہ اس میں سودھا نہیں گے۔ عرض کیا گیا، آیا سب کے سب لوگ اس بیماری میں بتلا ہو جائیں گے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: جو نہیں کھائے گا اس سے بھی سود کی گرد و غبار پہنچ جائے گی۔“<sup>①</sup> اس حدیث کے پیش نظر دور حاضر میں کوئی بھی اس وبا کی مرض سے محفوظ نہیں ہے، کسی نہ کسی حوالہ سے پرہیز گارک بھی اس کی گرد و غبار سے ضرور واسطہ پڑ جاتا ہے، ہمارے نزدیک صورت مسؤولہ میں بھی اس قسم کا معاملہ ہے کیونکہ کرایہ وغیرہ کی رقم اس سودی کاروبار کی پیداوار ہوتی ہے جس پر پینک کے معاملات کی بنیاد کھٹری ہے، چونکہ پینک سودی کاروبار کرتے ہیں اس بنا پر پینکوں کو سودی کاروبار کیلئے جگہ فراہم کرنا کہ وہ خود اس پر عمارت تعمیر کر لیں یا انہیں عمارت بنانا کر کرایہ پر دینا شرعاً جائز نہیں ہے کیونکہ ایسا کرنا ان کے حرام کاروبار میں براہ راست معاونت کرنا ہے جبکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”تم

بنکی اور پرہیز گاری کے کاموں میں ایک دوسرے سے معاونت نہ کرو۔ (المائدہ: 2)

اس آیت کریمہ کی روشنی میں اگر کوئی بنکی اور تقوی کا کام کرتا ہے تو اس کا دل و جان سے ساتھ دینا چاہئے اور کوئی مسلمان گناہ کا کام کرتا ہے تو اس سے کسی قسم کا تعاقون نہیں کرنا چاہئے۔ ہمارے رجحان کے مطابق عمارت تعمیر کر کے سودی کاروبار کرنے والے کو کرایہ پر دینا ایسا ہی ہے جیسا کہ وہ عمارت کسی بدکاری کا اڈا چلانے یا شراب کشید کرنے یا جواہیلے والے کو کرایہ پر دینا ہے کہ ایسا کرنا ایک مسلمان کے شایان شان نہیں ہے جبکہ اہل ایمان کو اللہ کا یہ حکم ہے کہ وہ حلال اور پاکیزہ چیز تناول کریں فرمان الٰہی ہے: ”اے لوگو جو ایمان لائے ہو، اگر تم حقیقت میں اللہ ہی کی بندگی کرنے والے ہو تو جو پاک چیزیں ہم نے تمہیں عطا کی ہیں انہیں بے تکلف کھاؤ اور اللہ کا شکر یہ ادا کرو۔ (البقرہ: 172)

لہذا ایک مسلمان کو اس قسم کے کرایہ سے اجتناب کرنا چاہئے۔

سوال نمبر 6: اسیٹ پینک کے ملازمین کرنی کے نئے نوٹ تبدیل کرنے کے زائد پیسے لیتے ہیں، کیا شرعی طور پر ایسا کرنا جائز ہے؟ (محمد کفیل)

جواب: ایک ہی ملک کے کرنی نوٹوں کا تبادلہ مساوات اور برابری کے ساتھ کرنا جائز ہے کیونکہ نئے اور پرانے نوٹوں کی حیثیت والیت ایک ہی ہوتی ہے، اس کے برعکس اگر نئے نوٹوں کا لاحاظہ رکھتے ہوئے کمی بیشی کے ساتھ کیا جائے تو ایسا کرنا ناجائز اور صریح سود ہے مثلاً 110 روپے کے عوض 100 روپے کے نئے نوٹ لینا، شرعاً ایسا کرنا درست نہیں ہے کیونکہ یہ ایک ہی جنس کے تبادلے میں کمی بیشی کرنا ہے، چنانچہ حدیث میں ہے کہ ایک ہی قسم کی کھجوروں کو دوسری قسم کی کھجوروں کے ساتھ اضافہ سے تبادلہ کرنا منوع ہے۔ ①

چنانچہ جہاں مقدار کا اعتبار ہوتا ہے وہاں دیگر اوصاف (نئے اور پرانے ہونے) کا اعتبار نہیں کیا جاتا لہذا ایک روپیہ کا سکہ یا نوٹ خواہ وہ کتنا ہی نیا اور چمکدار ہو اس کی قیمت بھی ایک روپیہ رہے گی، اسی طرح وہ سکہ یا نوٹ خواہ کتنا ہی پرانا اور میلا کپیلا ہو جائے اس کی قیمت بھی ایک روپیہ سے کم نہیں

ہوگی، حالانکہ دونوں کے اوصاف میں زمین و آسمان کا فرق ہے، بازاری اصطلاح میں بس یہ فرق کا عدم ہو چکا ہے اس بنا پر اگر ایک روپیہ کو دو روپیہ کے عوض فروخت کیا جائے تو شرعاً ناجائز ہوگا، پھر یہ برابری اور مساوات کرنی نوٹوں کی مقدار اور لگنٹی کے لحاظ سے نہیں ہوگی، بلکہ مساوات میں ان نوٹوں کی ظاہری قیمت کا اعتبار کیا جائے گا جو ان پر لکھی ہوتی ہے لہذا سوروپے کے ایک نوٹ کے تبادلہ میں پچاس روپے کے دونوٹ لئے جاسکتے ہیں کیونکہ ظاہری قیمت کے لحاظ سے پچاس روپے کے دونوٹوں کی قیمت سوروپے کے ایک نوٹ کے برابر ہے ہاں اگر نوٹ بذات خود بحیثیت مادہ مقصود ہوں تو ان کی ظاہری قیمت مقصود نہیں ہوگی جیسا کہ بعض لوگ مختلف ممالک کے سکے اور کرنی نوٹ تاریخی یادگار کے طور پر جمع کرتے ہیں، مثلاً ہمارے ہاں آج کل ایک روپیہ دو روپیہ اور پانچ روپیہ کا نوٹ ختم ہو چکا ہے، اسی طرح سوراخ والا تابنے کا پیسہ بھی ختم ہو چکا ہے اگر کوئی نہیں نشانی کے طور پر خریدنا چاہے، اس کا مقصد تبادلہ یا بیع یا ان کے ذریعے کوئی منافع حاصل کرنا نہ ہو تو ظاہر اس قسم کے تبادلہ میں کمی میشی کی گنجائش نکل سکتی ہے یعنی تابنے کی دھات کا سوراخ والا ایک پیسہ ایک روپیہ سے خریدا جاسکتا ہے لیکن سد باب کے طور پر اس سے بھی گریز کرنا چاہئے اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ نئے نوٹوں کے 500 روپے والا بندل 550 روپے میں فروخت کرنا یا اسے خریدنا شرعاً حرام اور ناجائز ہے کیونکہ اس میں مساوی جنس کے تبادلہ کا مساوی جنس سے اضافہ کے ساتھ کیا جاتا ہے احادیث میں اسے سود سے تعبری کیا گیا ہے واللہ اعلم

سوال نمبر 7: کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ (نیم احمد)

جواب: کاغذی نوٹ پر کوئی ادوار گذرے ہیں، پہلے اس کے پیچے مکمل طور پر سونا ہوتا تھا، پھر ایک ایسا وقت آیا کہ ان کے پیچے مکمل طور پر سونا نہیں ہوتا تھا لیکن ایک مخصوص مقدار میں سونا ہوتا تھا، پھر ان نوٹوں کو ڈالر سے وابستہ کر دیا گیا اور ڈالرسونے سے وابستہ تھا، 1971ء میں امریکہ نے بھی سونا دینے سے انکار کر دیا، اب نوٹ کے پیچھے کوئی چیز نہیں ہے، نوٹ پر لکھی ہوئی عبارت "حامل ہذا کو اتنے روپے عندر الطلب ادا کئے جائیں گے" مخفی بے معنی اور بے حقیقت ہے، اب یہ نوٹ مخفی آلہ تبادلہ ہیں، ایسی صورت حال کے پیش نظر اس کا غذی نوٹ کیا حیثیت ہے، معاشیات کی اصطلاح میں اس کی حسب

ذیل دو شریحات ہیں:

(1) زیادہ ماہرین کا یہ کہنا ہے کہ نوٹ کے پیچھے سونا اس لئے رکھا جاتا تھا کہ سونا بطور "آلہ تبادلہ" متعارف ہو گیا تھا، ہر جگہ، ہر ملک میں اس کی بنیاد پر تجارت ہو سکتی تھی، اگر یہی مقصد کاغذی نوٹ سے سونے کو واسطہ بنائے بغیر حاصل ہو جائے اور وہ بطور آلہ تبادلہ کے متعارف ہو جائے تو سونے کو واسطہ بنانے کی ضرورت نہیں ہے، اس رائے کے مطابق کرنی نوٹ ایک خاص قوت خرید سے عبارت ہے یعنی اس نوٹ سے اتنی قیمت کی اشیاء خریدی جاسکتی ہیں، اب اس نوٹ کے پیچھے سونے کے بجائے غیر متعین متفرق اشیاء کا جبکہ مجموعہ ہے۔

(2) دوسری تشریح جو فہمی مزاج کے زیادہ قریب ہے وہ یہ کہ نوٹ کو زر اصطلاحی اور مشن عرفی قرار دیا گیا ہے، یعنی اگرچہ اس کاغذ کی ذاتی قدر و نسبت نہیں لیکن اصطلاحی طور پر اسے ایک مخصوص مالیت کا آلہ تبادلہ قرار دے دیا گیا ہے۔

اب زکوٰۃ کے وجوب اور اس کی ادائیگی کے مسئلہ میں ان کاغذی نوٹوں کا حکم یعنی سونے چاندی کے حکم کی طرح ہے، اب جو شخص نصاب کے بعد ران نوٹوں کا مالک بن جائے اور اس پر ایک سال گزر جائے تو اس پر زکوٰۃ واجب ہو جائے گی، بہر حال اس کی شرعی حیثیت کے تعین پر تحقیق جاری ہے، ہمارا ذاتی رجحان دوسری تشریح کی طرف ہے۔ واللہ اعلم

سوال نمبر 8 : کرنی نوٹ کا نصاب سونے سے لگایا جائے یا چاندی سے قرآن و حدیث سے جواب دیں؟ (نیم احمد)

جواب: ہمارے ہاں راجح کرنی نوٹ زر مبادلہ کے طور پر استعمال ہوتے ہیں، ان کی زکوٰۃ کے متعلق دو مختلف نظریات ہیں جن کی تفصیل حسب ذیل ہے:

(1) کچھ اہل علم کا کہنا ہے کہ کرنی کے نصاب کیلئے اتنے روپے ہونے چاہیں، جن سے ساڑھے سات تو لم سونا خریدا جاسکے، آج کل سونے کا بھاؤ ساٹھ ہزار روپے تو لم ہے، اس لئے اگر کسی کے پاس کم از کم چار لاکھ پچاس ہزار روپے ہوں تو اس پر زکوٰۃ لا گو ہوگی، ان حضرات کا کہنا ہے کہ ہر ملک میں زر مبادلہ کے طور پر سونے کو معیار بنایا جاتا ہے، یعنی ہر ملک اتنے ہی نوٹ چھاپتا ہے جتنے اس کے پاس

سونے کے ذخیرہ ہوتے ہیں۔

(2) کچھ حضرات کہتے ہیں کہ نقدی کی زکوٰۃ کیلئے چاندی کو معیار بنایا جائے، یعنی اتنی نقدی پر زکوٰۃ لاگو ہوگی جس سے ساڑھے باون تو لے چاندی خریدی جاسکے، اس کا مطلب یہ ہے کہ کم از کم باون ہزار پانچ سونقدي پر زکوٰۃ وصول کی جائے کیونکہ ایک ہزار روپے تو لہ کے حساب سے اس قدر نقدی سے ساڑھے باون تو لے چاندی خریدی جاسکتی ہے۔

اس سلسلہ میں ہمارا رجحان یہ ہے کہ سونے اور چاندی کا نصاب جو رسول اللہ ﷺ نے مقرر فرمایا ہے، اس میں قطعی طور پر رد و بدل کی کوئی کنجائش نہیں البتہ نقدی کا نصاب، چاندی کے مطابق مقرر کیا جائے، اس کی درج ذیل وجوہات ہیں:

(1) ہمارے بر صغیر میں نوٹوں کے اجراء سے پہلے چاندی کا روپیہ راجح تھا، لہذا چاندی کو بنیاد بنا کر چاندی کی موجودہ قیمت کے حساب سے ساڑھے باون تو لے چاندی کی قیمت نکال لی جائے، اس کی تائید اس امر سے بھی ہوتی ہے کہ آج کل سعودی عرب میں کاغذی نوٹوں کو ورقہ کہا جاتا ہے اور یہی لفظ چاندی کیلئے استعمال ہوتا ہے۔

(2) غراء و مسائکین کا فائدہ اس میں ہے کہ چاندی کو معیار بنایا جائے تاکہ تھوڑی مالیت پر زکوٰۃ وصول کر کے ان سے تعاون کیا جائے، یہ تشخیص ہر مقام پر خود کرنا ہوگی، کیونکہ چاندی کا بھاؤ بھی بدلتا رہتا ہے۔

هذا ما عندى والله اعلم بالصواب



# البيان

فتاویٰ واحدِ حکام

قرض اور سود، C.L، تاخیر پر جرم آنہ،

اسٹاک آتیسچنچ متفرقات<sup>۱</sup>

سوال نمبر ۱: سود کی بنیادی تعریف کیا ہے؟ نیز تجارت، اجارہ اور سود میں کیا فرق ہے؟ کیونکہ بظاہر سب میں منافع ہی حاصل ہوتا ہے؟ (محمد و قاص رفیق)

جواب: عربی زبان میں سود کو ربا کہتے ہیں، ربا کا مطلب ہے بڑھنا، اضافہ ہونا، جیسے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

[وَتَرَى الْأَرْضَ هَا مِدَّةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَرَّتْ وَرَبَّتْ] [الحج: 5]

”پھر جب ہم اس پر بارش بر ساتے ہیں تو وہ بھرتی ہے اور پھلوتی ہے۔“

فقہاء کی اصطلاح میں سود سے مراد ہے: ”ایک فریق کی جانب سے دوسرا فریق کے لئے وقت ادا نیگی میں مخصوص اضافہ جو بغیر کسی عوض کے ہو۔“

بنیادی طور پر سود کی دو اقسام میں:

(۱) قرض کا سود: جس میں قرض دے کر زیادہ طلب کیا جائے یا ادا نیگی میں تاخیر کی صورت میں رقم بڑھادی جائے۔

(۲) تجارت کا سود: اس کی دو اقسام ہیں: (آ) زیادتی کا سود (ربا الفضل) (ب) ادھار کا سود (ربا النسیئہ)

(آ) زیادتی کا سود یہ ہے کہ وہ مخصوص اجناس جنہیں شرعی اصطلاح میں ”سودی اجناس“ کہتے ہیں میں

① تحریر: شعبہ تحقیق و تصنیف المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

سے ایک ہی جنس کا تبادلہ کرتے وقت اضافہ کر دیا، جیسے مثال کے طور پر:  
پانچ تو لہ سونا (سکھ کی صورت میں) = چار تو لہ سونے کا سیٹ۔

(ب) ادھار کا سود: سودی اجتناس کا آپس میں تبادلہ کرتے وقت ادھار کر لینا، جیسے مثال کے طور پر:  
ایک من گندم = ایک من چاول ایک مہینہ بعد۔

## تجارت، اجارہ، اور سود میں فرق

تجارت سے مراد خرید و فروخت کے معاملات ہیں، جس میں ایک شخص اپنی محنت سے ایک چیز بناتا ہے یا اگاتا ہے یا کہیں سے خرید کرلاتا ہے پھر اسے آگے فروخت کرتا ہے، اس دوران اسے اس چیز کے تلف ہو جانے، ضائع ہو جانے کا اندیشہ بھی ہوتا ہے، اسے یہ بھی یقین نہیں ہوتا کہ اس کی یہ چیز فروخت ہو گی یا نہیں اور اگر فروخت ہو گی تو کتنی قیمت پر ہو گی، اسی طرح اجارہ سے مراد کرایہ داری کے معاملات ہیں، جس میں ایک شخص اپنی محنت سے حاصل کردہ ایک چیز کو کچھ رقم کے عوض استعمال کی غرض سے دوسرا شخص کے حوالہ کرتا ہے، اور اس چیز کے تلف ہو جانے کی صورت میں وہ کرایہ سے محروم بھی ہو سکتا ہے، غرض یہ کہ تجارت اور اجارہ میں اگر چرا ایک شخص کو منافع ضرور حاصل ہو رہا ہے لیکن اسے نقصان کا اندیشہ بھی ہے، اور یہ منافع اسے کسی چیز کے بدله میں حاصل ہو رہا ہے، جبکہ سود میں سودخور کو کسی قسم کے نقصان کا اندیشہ نہیں ہوتا اور جو زائد رقم وہ وصول کر رہا ہے وہ کسی چیز یا محنت کے عوض نہیں ہے، بلکہ وہ صرف اس رقم کے بدله ہے جو اس نے قرضدار کو دی، اب چاہے قرضدار نے جس مقصد کے لئے بھی رقم لی، چاہے قرضدار کو منافع ہوا ہو یا نقصان ہوا ہو سودخور کو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا بلکہ اسے صرف اپنے قرض اور سود سے غرض ہوتی ہے جو قرضدار کو ہر حالت میں ادا کرنا ہوتا ہے اسی لئے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا} [البقرة: 275]

”اللہ نے تجارت کو حلال کیا ہے اور سود کو حرام کیا ہے۔“

سوال نمبر 2: کمپنی کی شرعی حیثیت واضح فرمادیں کیونکہ پیشتر کمپنیاں بھی اپنے کاروبار کے لئے بینک سے قرض لیتی ہیں اور اس پر سود ادا کرتی ہیں؟

**جواب:** سود لینا اور سود بینادوں کا شمار گناہ کبیرہ میں سے ہوتا ہے، اور دونوں پر اللہ کی لعنت ہے، سود کے گناہ میں دونوں برابر کے شریک ہیں، لیکن جہاں تک معاملہ ہے کاروبار کا یا ایسی کمپنی میں ملازمت کا جو سود پر قرض لیتی ہو تو اس حوالہ سے کمپنیوں کی دو اقسام ہیں:

(۱) وہ کمپنیاں اور ادارے جن کا کام ہی سودی لین دین ہو، اور ان کا منافع بھی سود ہی سے حاصل ہوتا ہو، جیسے بینک، تو ایسی کمپنی کا کاروبار حرام ہے اور اس میں کسی بھی قسم کی ملازمت بھی حرام ہے۔

(۲) وہ کمپنیاں اور ادارے جن کا کاروبار سودی نہ ہو اور نہ ہی اس میں کسی اور قسم کے حرام کی آمیزش ہو اور جن کا منافع بھی سود سے حاصل نہ ہوتا ہے بلکہ وہ اپنے منافع میں سے سودا دا کرتے ہوں، تو ایسی کمپنی کا کاروبار حلال ہے اور اس میں وہ ملازمت جائز ہے جس کا تعلق سودی لین دین کی لکھت پڑھت یا اعداد و شمار جمع کرنے سے نہ ہو۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے سود لینے والے کے کاروبار کا

خصوصاً تذکرہ کر کے اسے حرام قرار دیا ہے، فرمان باری تعالیٰ ہے:

{أَلَّذِينَ يَا كُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُولُونَ إِلَّا كَمَا يَقُولُمُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَنُ مِنَ الْمُسِّ}

”جو لوگ سود کھاتے ہیں وہ (قبوں سے) اس طرح (حوالہ باختہ) اٹھیں گے جیسے کسی کو جن نے

لپٹ کر دیو اند بنا دیا ہو۔“ [البقرة: 275]

اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ سود پر قرض لینا جائز ہے، بلکہ سود پر قرض لینے والے پر اللہ کی لعنت ہے، اور اس لعنت میں کمپنی کا مالک اور وہ ارباب اختیار شامل ہیں جو کمپنی کے مالی معاملات میں تصرف و اختیار رکھتے ہیں۔

**سوال نمبر 3:** اگر بینکوں کے پاس زیور کھوا کر بلا سود قرض لیا جائے تو اس کا کیا حکم ہے؟ (محمد عرفان)

**جواب:** بینکوں سے کسی قسم کا معاملہ کرنا ناجائز اور حرام ہے، چاہے وہ معاملہ سودی ہو یا غیر سودی، کیونکہ یہ گناہ پر تعاون ہے جس سے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا ہے:

{وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ} [المائدۃ: 2]

”گناہ اور زیادتی کے معاملہ میں تعاون نہ کرو۔“

جہاں تک بینک کے علاوہ کسی اور کے پاس زیور کھوا کر قرض لینے کا تعلق ہے تو وہ جائز ہے، کیونکہ قرض

کے بدلہ رہن رکھوانے میں کوئی حرج نہیں بلکہ بعض معاملات میں رہن رکھنے کی شریعت نے تاکید کی ہے، فرمان الٰہی ہے:

**[وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَآتُمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فِي هَذِهِ مَقْبُوْضَةً]** [البقرة: 283]

اور اگر تم سفر پر ہوا اور (دستاویز لکھنے والا مل نہ سکے) تو (کوئی چیز) رہن یا قبضہ رکھ کر (قرض لے لو) البتہ زیور بطور رہن کے رکھواتے وقت دو با تین ذہن نشین ہونی چاہئیں۔

(۱) جو رقم دی جا رہی ہو زیور کی قیمت سمجھ کر یا اس کے بدلہ نہ دی جا رہی ہو کیونکہ اس صورت میں یہ خرید فروخت کا معاملہ صور ہو گا اور ایسی خرید فروخت جس میں سونا یا چاندی شامل ہوں اسے بیع الصرف کہتے ہیں، اور بیع الصرف کی شرط یہ ہے کہ معاملہ ہاتھوں ہاتھ نقد ہو اور فریقین میں سے کسی پرکسی قسم کا ادھار یا قرض باقی نہ رہے، حدیث میں آتا ہے کہ بنی اسرائیل سے بیع الصرف کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

**"إِنْ كَانَ يَدَأْ بِيِدٍ فَلَا يَأْسُ، وَإِنْ كَانَ نَسَاءً فَلَا يَضْلُّخُ"** ①

"اگر وہ ہاتھوں ہاتھ ہے تو کوئی حرج نہیں اور اگر وہ ادھار ہے تو جائز نہیں"۔

لہذا اگر ایسی کوئی صورت ہے تو اس کا حکم یہ ہو گا کہ یا تو قرض دینے والے کو زیور کا خریدار سمجھا جائے گا اور قرضدار کو زیور کا فروخت کرنے والا اس صورت میں کوئی قرض باقی نہیں رہے گا، یا پھر اس معاملہ کو فاسد سمجھ کر ختم کر دیا جائے گا۔

(۲) قرض کی واپسی میں کسی زائد رقم کا مطالbeh نہ ہو، اور نہ ہی تاخیر پر کوئی جرمانہ لگا جائے۔

سوال نمبر ۴: ایک شخص ہمارے پاس کچھ رقم امانت رکھوانے کے لئے آتا ہے، ہم اسے یہ مشورہ دیتے ہیں وہ یہ رقم ہمارے پاس بطور قرض حسنے کے رکھوائے کیونکہ بطور امانت رکھوانے سے چوری کا خدشہ ہے اور اگر وہ یہ رقم ہمیں بطور قرض کے رکھوائیں گے تو ہم اسے کاروبار میں لگائیں گے اور اس سے جو ہمیں منافع ہو گا اسے ہم فلاحی کاموں میں استعمال کریں گے کیا ایسا کرنا جائز ہے؟ (محمد رفیق)

جواب: جائز ہے، بلکہ اس رقم سے ہونے والے منافع کو آپ ذاتی استعمال میں بھی لاسکتے ہیں کیونکہ کار و بار میں نقصان ہونے کی صورت میں بھی بہر حال قرض کی ادائیگی لازم ہے، تو چونکہ نقصان بھی قرض دار نے برداشت کرنا ہے لہذا منافع کا حقدار بھی وہی ہے، اور دونوں صورتوں میں (یعنی نفع ہو یا نقصان) قرض خواہ کو اتنی ہی رقم لوٹائی جائیگی جتنا اس نے ادا کی تھی، کسی بھی قسم کی کمی بیشی کرنا جائز نہیں۔

سوال نمبر 5: علمی کی بنیاد پر جو منافع اور سود حاصل کیا گیا ہے اس کا کیا کیا جائے؟ (راشد علی)

جواب: علمی کی بنیاد پر اگر سود مل گیا ہے تو اسے نظراء اور مساکین میں بغیر اجر و ثواب کی نیت کے صدقہ کر دیا جائے۔

سوال نمبر 6: ایک شخص اپنی بھیس کسی کو ایک سال کے لئے 30000 روپے کے عوض سپرد کر دیتا ہے کیا پسیے ادا کرنے والے کے لئے اس کا دودھ فروخت کرنا جائز ہوگا؟ (نوید ظفر اقبال)

جواب: اس معاملہ کی مکمل وضاحت مطلوب ہوگی کہ یہ معاملہ اجارہ (کرایہ داری) کا ہے، یا قرض کے بدلے رہن رکھانے کا؟

اگر یہ معاملہ کرایہ کا ہے کہ کرایہ دار نے تیس ہزار روپے کرایہ کے عوض ایک سال کے لئے بھیس حاصل کی ہے تو اس کے لئے اس سے نفع اٹھانا جائز ہے، وہ اس کا دودھ بیچ کر نفع حاصل کر سکتا ہے، اور اگر قرض لے کر بھیس کو بطور رہن کے رکھوایا ہے تو قرض خواہ کے لئے اس صورت میں اس کا دودھ بیچنا جائز ہوگا جب اس بھیس کے چارہ پانی کا بندوبست بھی اس کے سپرد ہو۔ نبی ﷺ کا فرمان ہے "الرہن مرکوب و محلوب" رہن (اگر مویشی ہو تو) اس پر سواری بھی کی جاسکتی ہے اور اس کا دودھ بھی نکالا جاسکتا ہے۔<sup>①</sup>

## Latter of Credit

### کی شرعی حیثیت L.C

سوال نمبر 1: L.C لیٹر آف کریڈٹ کی شرعی حیثیت کی وضاحت کریں؟ (حظیط الرحمن قدر)

جواب: Latter of Credit جسے اردو میں تجارتی اعتمادی دستاویز کہا جاتا ہے، اس سے مراد وہ دستاویز ہے جو امپورٹر کا بینک ایکسپورٹر کے بینک کو جاری کرتا ہے اور اس میں ایکسپورٹر کو یہ ضمانت دی جاتی ہے کہ امپورٹر کے پاس اس کا سامان پہنچتے ہی اس کا مل ادا کر دیا جائے گا۔ L.C میں درج ذیل امور نہ پائے جائیں تو وہ جائز ہے:

① LC میں بینک یہ ضمانت لیتا ہے کہ اگر امپورٹر بر وقت ادا بینکی نہ کر سکا تو اس کی جگہ بینک ادا بینکی کرے گا، اور اس ضمانت کے بعد بینک امپورٹر سے فیس وصول کرتا ہے، یہ فیس غیر شرعی ہے کیونکہ کسی کی ضمانت یا کفالت لینا ایک تعاوون ہے اور اس کی فیس لینا بالاتفاق ناجائز ہے۔ البتہ LC جاری کرتے وقت بینک اپنے اخراجات کی مدد میں جو رقم لیتا ہے وہ جائز ہے۔

② امپورٹر کے پاس رقم کی عدم موجودگی کی صورت میں اس کی طرف سے بینک ادا بینکی کرتا ہے اور بعد میں امپورٹر سے وہ رقم سود کے ساتھ وصول کرتا ہے جو کہ حرام ہے۔

سوال نمبر 2: کیا C.L میں کیا گیا ڈسکاؤنٹ حلال ہے یا حرام ہے؟ اور کیا بغیر ڈسکاؤنٹ کے C.L پر خرید و فروخت صحیح ہے کہ نہیں ہے؟ کیونکہ ہمارے اس عمل سے (debt bed) کے چانس کم ہو جاتے ہیں؟

جواب: C.L میں ڈسکاؤنٹ سے مراد یہ ہے کہ وہ ایکسپورٹر جسے بینک نے C.L جاری کی ہے، اس کا سامان امپورٹر کے ملک تک پہنچنے میں کافی عرصہ لگ سکتا ہے اور اسے رقم اسی وقت ملے گی جب وہ سامان امپورٹر تک پہنچے گا، جبکہ اسے رقم کی فوری ضرورت ہے تو وہ C.L کے کراسی بینک کے پاس جاتا

ہے جس نے C.L. جاری کی تھی یا کسی اور بینک کے پاس اور اسے C.L. دیکھ لے۔ پر درج کردہ رقم سے کچھ رقم کٹوئی کرا کر باقی وصول کر لیتا ہے اور بینک بعد میں اس C.L. پر درج کردہ رقم امپورٹ سے وصول کرے گا۔ یہ ڈسکاؤنٹ حرام ہے، کیونکہ یہ سود کے زمرہ میں آتا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اس میں رقم کا تبادلہ رقم سے ہے اور رقم کے تبادلہ میں (جب جنس ایک ہو، یعنی کرنی ایک ہو) تو کمی بیشی کرنا سود ہے، اور خاص طور پر اگر اس کمی بیشی کا تعلق مدت سے ہو تو یہ سود ہے، اب چونکہ اس میں بینک اس وجہ سے مخصوص رقم ادا کر رہا ہے کہ اسے C.L. پر درج رقم ایک مدت کے بعد ملے گی، تو گویا اس نے کم رقم فوری قرض دے کر بعد میں زیادہ رقم وصول کی جو کہ عین سود ہے۔ بغیر ڈسکاؤنٹ کے گزشتہ سوال میں درج شرائط کے تحت C.L. پر خرید و فروخت صحیح ہے۔

## تا خیر پر جرمانہ

سوال نمبر 1 : اسلامی بینک تاخیر پر اگر جرمانہ نہ لگائے تو پھر کوئی بھی مقررہ وقت پر ادائیگی نہیں کرے گا؟ (لہذا اس خدشہ کے تحت کیا یہ جرمانہ ٹھیک نہیں ہے؟) (سلیم معرففانی میمن)

جواب : سوال میں سائل کی عام مسلمانوں کے حوالہ سے صریحاً بدگمانی نظر آتی ہے جو کہ درست نہیں، نبی ﷺ کا فرمان ہے: "إِنَّ الظَّنَّ أَكْذَابَ الْحَدِيثِ" بدگمانی سے بچو، بیشک بدگمانی سب سے جھوٹی بات ہے<sup>①</sup>۔ جہاں تک تعلق ہے تاخیر پر جرمانہ کرنے کا تو ایسا شخص جو جان بوجھ کرتا تاخیر کرے شریعت کی نظر میں وہ ظالم ہے، نبی ﷺ کا فرمان ہے: "مظلِ الغنی ظلم" "مالدار (قرضدار) کا (ادائیگی میں) ٹال مثول کرنا ظلم ہے"<sup>②</sup>۔ بلکہ شریعت نے اس حوالہ سے قرض خواہ کی رہنمائی بھی کی ہے کہ وہ اس صورت میں کیا کرے۔ نبی ﷺ کا فرمان ہے: "لی الواجب دفع الحيل عرضه و عقوبته" "مالدار کا ٹال مثول کرنا اس کی عزت اور اس پر سزا کو حلال کر دیتا ہے"<sup>③</sup>۔

<sup>①</sup> صحیح بخاری: 5144 <sup>②</sup> صحیح بخاری: 2287

<sup>③</sup> سنن أبي داؤد: 3628

لیکن تمام فقهاء کا اتفاق ہے کہ یہ جرمانہ مالی نہیں لگایا جائے گا، ابن المبارک رضی اللہ عنہ اس حدیث کی توضیح میں فرماتے ہیں: ”عزم حلال ہونے سے مراد ہے کہ اس پر سختی کی جائے گی اور اس کی سزا سے مراد ہے کہ اسے قید کر دیا جائے گا“<sup>①</sup>۔ اسی طرح اس کی حرمت پر اجماع کو ابن المنذر رضی اللہ عنہ نے بھی ذکر کیا ہے، فرماتے ہیں:

”اجمعوا على أن المسلف إذا شرط على المستسلف زيادة أو هدية فأسلف على ذلك: أن أخذ الزيادة على ذلك ربا“

”اس بات پر تمام علماء کا اجماع ہے کہ جب قرض دینے والا، قرض لینے والے پر یہ شرط لگائے کہ وہ اسے بڑھا کر دے گا، یا کوئی ہدیہ دے گا اور اس شرط پر وہ اسے قرضہ دے تو اس کا یہ زائد رقم لینا سود ہے“<sup>②</sup>۔

تا خیر کا خدشہ ہر دور میں رہا، لیکن کسی بھی عالم نے اس جرمانہ کو جائز قرار نہیں دیا۔ لہذا مالی جرمانہ کے علاوہ کوئی بھی سزا دی جاسکتی ہے۔

سوال نمبر 2: کیا کوئی بھی اسکول کا اور اہ اپنے طلباء پر تاخیر سے فیس جمع کرانے کی صورت میں جرمانہ عائد کر سکتا ہے جو مدرسین کی تجوہ میں تاخیر کا باعث بنتی ہے؟ (عبد الرحمن)

سوال نمبر 3: یہ فیس کا اسلام میں کیا حکم ہے اگر یہ حرام ہے تو اس کا کیا بدل ہونا چاہئے؟ قرآن و سنت کی روشنی میں بیان فرمائیں؟ (سبحان محمود)

جواب: اسکول اور کالج میں فیس دو طرح کی ہوتی ہے:

① ایک وہ فیس جو طالب علم پر قرض ہوتی ہے، یعنی اس نے ایک مہینہ اسکول میں پڑھا، اسکول میں پڑھائی کے اخراجات اس پر قرض ہیں، جو اس نے فیس کی صورت میں ادا کرنے ہیں۔ اس فیس پر مالی جرمانہ نہیں لگایا جاسکتا، کیونکہ یہ سود کے زمرہ میں داخل ہے، البتہ جان بوجھ کرتا خیر کرنے کی صورت

<sup>④</sup> سنن أبي داؤد: 3628

<sup>①</sup> المغني لابن قدامة 4/354

میں کوئی اور سزادی جا سکتی ہے، جیسا کہ پہلے وضاحت ہو چکی ہے۔

② وہ فیس جو طالب علم پر قرض نہیں، بلکہ جب وہ ادا کرے گا تو اس کے معاملات پورے ہوں گے جیسے اختیانی فارم، رجسٹریشن فارم وغیرہ کی فیس، اس میں اگر وہ تاخیر کرتا ہے اور ادارہ اپنے اخراجات اور زائد محنت کو منظر رکھتے ہوئے لیٹ فیس وصول کرتا ہے تو اس میں کوئی حرج نہیں کیونکہ یہ قرض پر اضافہ نہیں ہے، اور اس میں طالب علم مجبور نہیں ہے بلکہ آزاد ہے کہ چاہے وہ فیس ادا کرے یا نہیں۔

## متفرقات

**سوال نمبر 1:** Under invoicing کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

**جواب:** Under invoicing سے مراد ہے کہ خرید و فروخت کے بعد Invoice (بل) میں سامان کی اصل قیمت سے کم قیمت درج کی جائے تاکہ ایکسپورٹر زیادہ سیلز ٹکس سے نجح سکے اور اپورٹر زیادہ Tariff (درآمدی ٹکس) سے نجح سکے۔ یہ معاملہ جائز نہیں کیونکہ یہ جھوٹ اور دھوکہ پر مبنی ہے۔

**سوال نمبر 2:** اسلامی بینک میں موجود تقاض پر کسی جامع کتابچہ کی نشاندہی فرمادیں؟ (انور سلیم کمال)

**جواب:** اس حوالہ سے عربی اور انگریزی میں کافی کتب موجود ہیں، اردو میں فضیلۃ الشیخ ذوالفقار احمد بن علیؑ کی کتاب "دور حاضر کے مالی معاملات اور ان کا شرعی حکم" ایک نہایت عمدہ و جامع کتاب ہے، اسی طرح جامعہ علوم اسلامیہ بنوری ٹاؤن سے اشاعت کردہ کتاب "مروجه اسلامی بینکاری" بھی اس حوالہ سے اہم کتاب ہے۔ المدینہ اسلامیہ سینٹر سے شائع ہونے والا سہ ماہی مجلہ البيان شمارہ نمبر ۶ بھی خاص اسلامی بینکوں کے تقاض اور ان کا صحیح شرعی تبادل کے بیان پر مبنی ہے۔

**سوال نمبر 3:** عصر حاضر میں کاروبار کی یہ شکل بھی سامنے آئی ہے کہ چند افراد ملکر ایک کاروباری اسکیم شروع کرتے ہیں جس کا طریقہ کاریہ ہوتا ہے کہ مثلاً وہ چالیس ممبر تعین کرتے ہیں ہر ممبر ہر میئنے دو دو وہزار روپے ادا کرتا ہے اور ہر ماہ ایک دفعہ قرض عدالتازی کی جاتی ہے جس میں ایک موٹر سائیکل نکال لی جاتی ہے جس کے نام نکل آئے اس سے بقیہ قسطیں معاف کر دی جاتی ہیں یہی سلسلہ ہر ماہ جاری رہتا ہے اور اگر کسی کا نام قرض عدالتازی میں نام نہ نکلے تو موٹر سائیکل کی قیمت کی معینہ قسطیں ادا کرنے کے بعد موڑ

سائیکل اس کے حوالے کر دی جاتی ہے کیا شرعاً کار و بار کی یہ نوعیت جائز ہے؟ (محمد رمضان سندھی)

جواب: یہ صورت جائز نہیں کیونکہ اس میں جوا ہے، جو اس کی تعریف علماء یوں کرتے ہیں کہ ”ایسا معاهدہ جس میں دو یادو سے زائد شریک ہوں، ایک کو فتح ہو باقی نقصان میں رہیں اور کسی کے علم میں نہ ہو کہ کون نقصان میں رہے گا اور کون فتح میں“، اس معاملہ میں بالکل یہی صورت حال ہے، سب سے پہلے جس شخص کا نام نکلے گا وہ سب سے زیادہ منافع میں رہے گا، اور جس کا نام نہ نکلے وہ سب سے زیادہ نقصان میں رہے گا اور جو کو اللہ رب العزت نے حرام قرار دیا ہے چاہے کھیل میں ہو چاہے خرید و فروخت میں، فرمان الہی ہے:

{يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَيْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلٍ  
الشَّيْطَانٌ فَاجْتِنَبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ} [المائدہ: ۹۰]

اے ایمان والو! یہ شراب اور یہ جوا، یہ بت، اور فال نکالنے کے تیر، یہ سب گندے شیطانی کام ہیں الہذا ان سے بچتے رہوتا کہم فلاح پاسکو۔

اسے خرید و فروخت نہیں کہا جاسکتا کیونکہ خرید و فروخت کے لئے شرط ہے کہ چیز کی قیمت متعین ہو، جبکہ یہاں چیز کی قیمت کا تعین نصیب پر چھوڑ دیا گیا ہے کہ جب قرداہ نہیں میں نام نکلے گا تو اس وقت تک جتنے پیسے ادا کئے گئے ہوں گے اسی کو قیمت شمار کر لیا جائے گا، اس طرح چیز کی قیمت نامعلوم ہے اور نامعلوم قیمت پر خرید و فروخت ناجائز ہے۔

سوال نمبر 4: میں ایک ٹریول ایجنٹی میں ملازم ہوں ہم ایک ٹکٹ مثال کے طور پر کلاس کے حساب سے 20000 روپے کی ہوتی ہے جسے ہم 22000 روپے میں فروخت کر دیتے ہیں کبھی اسکی قیمت کم بھی ہو جاتی ہے جیسے 17000 روپے کی ہو جاتی ہے تو کیا میں اسکو بقاوارم واپس کرنے کا پابند ہوں یا وہ میرے لئے جائز ہوگی؟ (مدثر محمود)

جواب: سائل کے سوال سے محسوس ہوتا ہے کہ ٹکٹ بیچنے وقت ٹکٹ اس کی ملکیت میں نہیں تھا بعد میں اس کی ملکیت میں آیا، یا پھر ٹکٹ بیچنے کے بعد ٹکٹ خریدار کی ملکیت میں نہیں گیا اسی وجہ سے ٹکٹ کی قیمت کم ہونے کا فائدہ ٹکٹ بیچنے کے بعد بھی ٹکٹ بیچنے والے کو ہی مل رہا ہے۔ شریعت کا اصول ہے کہ کوئی چیز

بھی اس وقت تک نہ پہنچی جائے جب تک کہ وہ بیچنے والے کی ملکیت میں نہ آجائے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: "لَا تَبْعِدْ مَالِيْسَ عَنْدَكُمْ"؛ "جو چیز تھارے پاس نہیں اسے مت بیچو" ①۔ یہ حال اگر سائل کی کیفیت یہ ہے کہ وہ تکٹ ادھار میں خرید کر پھر انہیں آگے بیچتا ہے تو اس صورت میں مذکورہ منافع کا حقدار وہی ہے کیونکہ جس کمپنی نے اسے ادھار میں بیچا تھا انہوں نے اپنی مرضی سے تکٹ کی قیمت کم کی ہے اس سے اگلے خریدار کا تعلق نہیں ہے، اور اگر سائل کی کیفیت یہ ہے کہ وہ ایسا لائن اور خریدار کے درمیان واسطہ بن رہا ہے اور اس کا کمیشن لے رہا ہے تو تکٹ کی قیمت کم ہونے کی صورت میں جو پیسے بچ رہے ہیں وہ انہیں خریدار کو واپس کرنے کا پابند ہے۔ واللہ اعلم سوال نمبر 5: اگر ہم کسی کمپنی کے ساتھ کاروبار کرتے ہیں اور اس کمپنی کے ملازم ہمارے ساتھ کام کرنے کے عوض رشوت لیتے ہیں اور اگر ہم اپنا ناقص مال سپلائی کرنے کے لئے رشوت دیں ان دونوں کا شرعی حکم بیان کر دیں؟

**جواب:** اس سوال کی دو صورتیں ہیں:

① سائل اپنا کام بخوبی انجام دیتا ہے اور کام کا حق ادا کرتا ہے لیکن اگر وہ کمپنی کے ملازم میں کورشوت نہ دے تو اس کا حق مارا جاسکتا ہے اور سائل کے لئے کوئی اور راہ نہیں بچتی تو اس صورت میں اپنا حق بچانے کے لئے اگر سائل مجبوراً کچھ رقم ادا کرتا ہے تو اس کے لئے جائز ہے، البتہ کمپنی کے ملازم میں یا ہر وہ شخص جو اس رشوت خوری میں ملوث ہے وہ گناہ کبیرہ کا مرتكب ہے۔

② سائل اپنا کام بخوبی انجام نہیں دیتا، ناقص مال سپلائی کرتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ کسی حق والے کا حق مارنے کے لئے کمپنی کے ملازم میں کورشوت دیتا ہے تو رشوت دینے والا اور رشوت لینے والا دونوں گناہ کبیرہ کے مرتكب ہوں گے اور اس صورت میں سائل کی آدمی بھی حرام شمار ہوگی۔

سوال نمبر 6: "دارالحرب کا سود" اس سے کیا مراد ہے اور اس کا حکم بھی بیان کر دیں؟ (حیدر علی)

**جواب:** دارالحرب سے مراد وہ شہر یا ملک ہے جہاں شرعی احکامات نافذ نہ ہوں، جہاں حکمران کافر ہوں اور

مسلمانوں کے پاس قوت و طاقت نہ ہو۔ دارالحرب کے سود سے مراد یہ ہے کہ بعض علماء کے ہاں دارالحرب یا دارالکفر میں سودی لین دین جائز ہے، ان کی دلیل یہ حدیث ہے کہ "لارباین مسلم و حرbi فی دارالحرب" جس کا ترجمہ یہ کیا جاتا ہے کہ: "مسلمان اور کافر کے درمیان دارالحرب میں کوئی سود نہیں ہے" ①، یعنی سودی لین دین جائز ہے۔

راجح بات یہ ہے کہ سودی لین دین کسی مسلمان کے لئے جائز نہیں چاہے وہ دارالاسلام میں ہو یا دارالکفر میں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے سود کو مطلقاً حرام قرار دیا ہے اور اسے اللہ اور اللہ کے رسول ﷺ کے ساتھ کھلا اعلان جنگ قرار دیا، اور اس میں کسی قسم کا کوئی استثناء نہیں ہے، جہاں تک مذکورہ حدیث کا تعلق ہے تو یہ حدیث ضعیف ہے، کیونکہ یہ مرسل ہے، اسے تابعی مکحول ﷺ برآہ راست نبی ﷺ سے بیان کر رہے ہیں، اور مرسل حدیث کا شمار ضعیف احادیث میں ہوتا ہے، اور اگر اس حدیث کو صحیح فرض کر بھی لیا جائے تو اس کا وہ معنی نہیں ہے جو ذکر کیا جاتا ہے بلکہ اس کا ترجمہ اس آیت کی طرح ہو گا **{فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجَّ}** [البقرة: 197]

"تم باشرت کرنا، گناہ کرنا بھگڑا کرنا حج میں نہیں ہے"

یعنی ایسے کام کرنا دوران حج جائز نہیں ہے، اس کا یہ مطلب نہیں کہ دوران حج ایسے کام کر بھی لے تو حرج نہیں ہے، اسی طرح حدیث کا مطلب بھی یہی ہو گا کہ "مسلمان کے لئے دارالحرب میں کسی کافر سے بھی سودی لین دین جائز نہیں ہے"۔

# اسٹاک ایکچنچ

سوال نمبر 1: کیا کراچی اسٹاک ایکچنچ میں حلال پروڈکٹ کی شیرز کی لین دین جائز ہے؟ (فتح احمد)

سوال نمبر 2: کیا اسٹاک ایکچنچ کا کاروبار جائز ہے یا ناجائز اور کیا ہم اسے مضاربہ سے تشبیہ دے سکتے ہیں؟ (عبدالواہب)

جواب: اسٹاک ایکچنچ میں شیرز کی لین دین کا کاروبار جائز ہے جب اس میں چند شرائط کو ملاحظہ رکھا جائے:

① صرف شیرز کی خرید فروخت ہو، بانڈز کی خرید فروخت نہ ہو، کیونکہ بانڈز دراصل اس قرض کی دستاویز ہے جس پر سودا دا کیا جاتا ہے۔ یہ بانڈ مختلف کمپنیوں کی جانب سے اور حکومت کی جانب سے جاری کئے جاتے ہیں۔ ان بانڈز کی خرید فروخت جائز نہیں کیونکہ یہ بانڈز ایک مخصوص رقم کی نمائندگی کرتے ہیں اور ان کو بیناقریم کا رقم کے ساتھ تبادلہ کرنا ہے، اور رقم کے تبادلہ میں کمی بیشی سود ہے، اور دوسرا وجہ یہ ہے کہ یہ بانڈز بذاتِ خود ایک سودی لین دین پر مشتمل دستاویز ہے۔

② صرف ان کمپنیز کے شیرز خریدنا اور بیچنا جائز ہے جن کا کاروبار حلال ہو، کیونکہ شیرز دراصل کمپنی میں شرکت داری کی نمائندگی کرتے ہیں، اور ایسی کمپنی جو حرام کاروبار کرتی ہو اس میں شرکت داری حرام ہے، اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

{وَلَا تَعَاوُنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوَانِ} [المائدۃ: 2]

”گناہ اور زیادتی کے کام پر تعاون نہ کرو۔“

③ شیرز کی خرید فروخت ہاتھوں ہاتھ ہو، نقد ہو، مستقبل کا سودا نہ کیا جائے، نہ ہی ادھار کیا جائے، کیونکہ شیرز کمپنی میں شرکت داری کی نمائندگی کرتے ہیں اور کمپنی کے اثاثوں میں ٹھوس اثاثہ جاتے ہیں۔

(Fixed Assets) بھی ہوتے ہیں اور نقدی (روپے میے) بھی شامل ہوتے ہیں اس لئے شیرز کو ایک الگ جنس تصور کرتے ہوئے بیچتے وقت اس کی اصل قیمت سے زیادہ بھی وصول کیا جاسکتا ہے، لیکن اس میں ادھار جائز نہیں، یونکہ رقم کے تباہ میں اگر جنس مختلف ہو، (یعنی مثلاً روپے کے بدلتے، اسی طرح روپے کے بدلتے شیرز) تو اس میں کمی بیشی تو جائز ہے لیکن ادھار جائز نہیں، نبی ﷺ کا فرمان ہے:

الذَّهَبُ بِالذَّهَبِ، وَالْفُضَّةُ بِالْفُضَّةِ، وَالْبُرُّ بِالْبُرِّ، وَالشَّعِيرُ بِالشَّعِيرِ، وَالثَّمُرُ  
بِالثَّمُرِ، وَالملْحُ بِالملْحِ مِثْلًا بِمِثْلٍ سَوَاءً بِسَوَاءٍ يَدًا بِيَدٍ، فَإِذَا اخْتَلَفَتْ هَذِهِ  
الْأَصْنَافُ، فَبِيَغُوا كَيْفَ شِيشُمْ إِذَا كَانَ يَدًا بِيَدٍ<sup>①</sup>

”سونے کے بدله سونا، چاندنی کے بدله چاندنی، جو کے بدله جو بھور کے بدله بھور، نمک کے بدله نمک برابر ہوا رہا تھوں ہاتھ ہوا رجب یہ اجناس مختلف ہوں تو جیسے چاہو بیچو جب یہ ہاتھوں ہاتھ ہوں“ لہذا شیرز کی خرید و فروخت میں ادھار درست نہیں، خاص طور پر اس لئے بھی کہ مستقبل کے سودے کے ذریعہ شیرز کے لیے دین میں جو ابھی کھیلا جاتا ہے، اسی طرح صرف وہی شیرز بیچ جائیں جن کی ملکیت حاصل ہو، ایسا نہ کیا جائے کہ پہلے شیرز کا سودا کر لیا پھر کہیں سے وہ شیرز لے کر خریدار کو تھادیئے، یونکہ نبی ﷺ کا فرمان ہے: ”لاتیع مالیس عندك“: ”جس چیز کے تم مالک نہیں ہو وہ مت بیچو“<sup>②</sup>۔

<sup>①</sup> صحیح مسلم: کتاب المساقاة: باب بیع الصرف و بیع الذهب بالورق نقدا

<sup>②</sup> أبو داود: 3503، والترمذی: 1232

# البيان

فتاویٰ و احکام

## کرنی نوٹوں پر سود؟<sup>①</sup>

سوال نمبر ۱: میں نے "الإِقْتَصَادِيَّة" اخبار میں پڑھا کہ سود کے حوالے سے نوٹوں کو سونے اور چاندی پر قیاس نہیں کیا جاسکتا، اور سو در صرف حدیث میں مذکور چھ اصناف میں ہی جاری ہو سکتا ہے، بعض اہل علم بھی اس رائے کے قائل ہیں۔ براہ کرم مذکورہ بالامثلہ کی تفصیلی وضاحت فرمادیں۔

جواب: صحیح رائے یہی ہے اور معاصر علماء کی اکثریت بھی اسی کی قائل ہے کہ: کرنی نوٹوں کو سونے اور چاندی پر قیاس کیا جاسکتا ہے اور کرنی نوٹوں میں بھی سونے چاندی کی طرح سود لاگو ہوتا ہے۔ کیونکہ شریعت نے سونے اور چاندی پر سود کا حکم اس علت اور وجہ سے لگایا ہے کہ یہ قیمتوں کے تعین کا پیمانہ ہیں۔ دور قدیم سے ہی سونے اور چاندی کے ذریعے مختلف اشیاء کی قیمتیوں کا اندازہ لگایا جاتا تھا اور آہستہ آہستہ سونے اور چاندی کی جگہ کرنی نوٹوں نے لے لی، تو سونے چاندی کی جگہ کرنی نوٹوں کی ریل پیل اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ ان پر سونے چاندی ہی کے احکامات لاگو ہوں۔

سلف کے بعض ائمہ و علماء سے بھی اس قسم کے اقوال منقول ہیں جو اس موقف کی تائید کرتے ہیں:

فقہ مالکی کی معروف کتاب المدونۃ (3/5) میں ہے کہ

﴿اگر میں فلوں (لوہ ہے یا پیٹل کے سکے) کے بد لے دراہم خرید لوں اور انہیں قبضے میں لئے بغیر ہی ہم مجلس سے علیحدہ ہو جائیں تو کیا آپ کی رائے میں ایسا کرنا جائز ہے؟ فرمایا: امام مالک کے نزدیک جائز نہیں ہے اور اس قسم کی بیع فاسد ہے، امام مالک مجھ سے فلوں کے بارے میں فرماتے ہیں

کہ سونے اور چاندی سے فلوس کی بیچ میں ادھار کسی طرح بھی جائز نہیں اگر لوگ اپنے درمیان چڑوں کے ذریعے خرید و فروخت کو راجح کر دیں یہاں تک کہ وہ چڑے میں اور سکھ کی حیثیت اختیار کر جائیں تو میں سونے چاندی کے بد لے ان چڑوں کو بھی ادھار فروخت کرنا پندرہ نہیں کروں گا۔ پھر میں نے کہا کہ: آپ کیا کہتے ہیں کہ اگر میں فلوس کے بد لے سونے یا چاندی کی انگوٹھی یا سونے کی ڈھلی خریدوں اور اسے قبضے میں لینے سے پہلے ہی ہم الگ ہو جائیں تو کیا امام مالک کے نزدیک یہ جائز ہو گا؟ تو فرمایا نہیں یہ امام مالک کے ہاں جائز نہیں ہو گا کیونکہ ان کا کہنا ہے کہ: ایک فلس کے بد لے وہ فلوس کی خرید و فروخت جائز نہیں اور سونے چاندی اور دینار کی فلوس کے بد لے ادھار خرید و فروخت جائز نہیں۔

اس کا مطلب یہ ہوا کہ امام مالک رحمہ اللہ کے نزدیک فلوس میں بھی اسی طرح سود جاری ہوتا ہے جیسا سونے اور چاندی میں سود لا گو ہوتا ہے، کیونکہ لوگوں کا لین دین اس سے ہو چلا ہے اور اس کی حیثیت اب نقد کرنی کی ہو گئی ہے بلکہ امام مالک تو یہاں تک کہتے ہیں کہ اگر لوگ چڑے کو کرنی کے طور پر استعمال کرنے لگیں تو ان کا حکم بھی سونے چاندی جیسا ہی ہو گا۔ اور یہ آج کے کرنی نوٹوں کی طرح ہی ہے جس کا امام مالک نے ایک مفروضے کے طور پر ذکر کیا ہے۔

سبحان اللہ: کیا ہی پاک ہے وہ ذات جس نے امام مالک کو یہ مثال دینے کی توفیق عطا فرمائی!  
اور شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں: کہ صحیح یہ ہے کہ دراہم اور دینار میں علتِ ربا ان کا ذریعہ تبدیلہ اور قیتوں کے تعین کا پیمانہ ہوتا ہے نہ کہ وزن ہونا ان کی علت ربا ہے۔ (یہی جمہور علماء کا موقف ہے)۔<sup>①</sup>

علامہ ابن قیم رحمہ اللہ فرماتے ہیں:  
امام ابوحنیفہ اور امام احمد بن حنبل کے ایک قول کے مطابق دراہم و دینار میں علت ربا انکا وزن ہے، جبکہ امام مالک، شافعی اور احمد بن حنبل کے دوسرے قول کے مطابق دراہم و دینار میں علت ربا انکا قیتوں کا

پیانہ ہونا ہے اور یہی رائے صحیح ہے۔<sup>②</sup>

رابطہ عالم الاسلامی کی مجلس مجمع الفقہ الاسلامی کا بھی یہی فیصلہ ہے کہ درہم و دینار میں علتِ ربانکا پیانہ قیمت ہونا ہے۔ کیونکہ:

اول: کیونکہ کرنی نوٹوں کی بنیاد سونے اور چاندی ہی پر مبنی ہے، اور کیونکہ اکثر فقهاء کی نظر میں سونے اور چاندی کی علتِ ربانکا مطلقاً بطور قیمت استعمال ہے۔

اور جیسا کہ فقهاء پیانہ قیمت کو صرف سونے اور چاندی تک ہی محدود نہیں کرتے، اگرچہ یہی دھاتیں کرنی کی اصل اور بنیاد ہیں۔

اور جیسا کہ کرنی نوٹ نے اب سونے چاندی کی جگہ لے لی ہے، عصر حاضر میں کرنی نوٹوں سے ہی اشیاء کی قیتوں کا اندازہ لگایا جاتا ہے اور سونے چاندی سے لین دین تقریباً ناپید ہو چکا ہے۔ لوگ نوٹوں کے ذریعے ہی فائننس گ کرتے ہیں، انہیں ذخیرہ کرتے ہیں، ادائیگیاں اور تقاضے اور ذمہ داریاں تمام نہیں کے ذریعہ تکمیل پاتی ہیں، اگرچہ ان کرنی نوٹوں کی حیثیت ذاتی طور پر نہیں بلکہ لوگوں کا اعتماد اور ان کا اس کے ذریعہ تبادلہ اور لین دین انہیں قیمت کی حیثیت عطا کرتا ہے اور یہی اس کی پیانہ قیمت ہونا کی علت ہے۔

اور جیسا کہ سونے اور چاندی میں سود لا گو ہونے کی وجہ ان کا پیانہ قیمت ہونا یہی کرنی نوٹوں میں بھی موجود ہے۔ انہی تمام وجوہات کی بنابر مجلس فقہاء اسلامی نے کرنی نوٹوں کو بذات خود نقد کی ایک قسم قرار دیا ہے۔ انکا وہی حکم ہے جو سونے اور چاندی کا، کرنی نوٹوں پر بھی اسی طرح زکاة واجب ہو گی جس طرح کہ سونے اور چاندی پر اور ان پر سونے اور چاندی کی طرح سود بھی لا گو ہو گا اور ہماری میں بھی اور فضل میں بھی، اور شریعت نے جو بھی احکام سونے اور چاندی پر نافذ کئے وہ تمام احکام بالکل اسی طرح کرنی نوٹوں پر بھی لا گو ہوں گے۔

دوم: کرنی نوٹ سونے چاندی کی طرح مستقل زر ہے۔ اسی طرح کاغذی نوٹ جاری کردہ حکومتوں کے اعتبار سے الگ الگ جنس ہیں۔ یعنی سعودی ریال ایک جنس ہے، امریکی ڈالر ایک الگ جنس ہے۔ اس طرح ہر ملک کی کرنی بذات خود مستقل جنس ہے، لہذا اس میں ادھار اور فضل دونوں صورتوں میں اس پر سود لا گو ہوگا۔ جیسے سونے اور چاندی اور زر کی دیگر اقسام وغیرہ پر لا گو ہوتا ہے۔

کویت فائناں ہاؤس نے اپنے پہلے فقہی سیمینار میں جو سفارشات اور فتاویٰ پیش کئے وہ یہ کہ:

﴿مجموع فقہ اسلامی کے سابقہ فیصلہ کی توثیق کرتے ہوئے کہ کرنی نوٹ خرید و فروخت اور لین دین میں سونے و چاندی کے قائم مقام ہیں، انہی کے ذریعے اموال و سائل کا تجھیب لگایا جاتا ہے اور انہی کے ذریعے تمام ادائیگیاں کی جاتی ہیں، اسی لئے ان پر سونے چاندی کے تمام احکام لا گو ہوں گے اور خاص طوران کا لین دین نقد ہو، ناکہ ادھار۔﴾

﴿ہر کرنی بذات خود ایک دوسرے سے مختلف جنس ہے، تو کسی بھی معابرے کی ابتداء یا انتہاء میں مقداری سود [ربا الفضل] جائز نہ ہوگا یعنی سوروپے کے بد لے سوروپے ہی خریدے جاسکیں گے ہاں البتہ اگر ایک کرنی کے بد لے دوسری خریدی جائے مثلاً روپے کے بد لے ڈالر تو پھر صرف نقد سودے کا اشتراط کیا جائے گا۔﴾

﴿کرنی نوٹوں کے ذریعے سونے کی فروخت جائز نہیں سوانع اسکے کہ سودا ہاتھوں ہاتھ ہو یعنی نقد ہو۔﴾

"ابحاث ہیئتہ کبار العلماء" میں مذکور ہے کہ:

﴿سونے اور چاندی میں حرمت سود کی حکمت صرف ان دونوں ہی پر مقصود نہیں ہے بلکہ یہ ان تمام چیزوں پر لازم آتی ہے جنہیں بطور قیمت استعمال کیا جائے، مثلاً فلوس، سکے یا کرنی نوٹ وغیرہ۔﴾

﴿سونے اور چاندی کے سودی ہونے کی علت ان کا پیمانہ قیمت ہونا ہے۔﴾

اور یہی امام ابوحنیفہ امام ماک اور ایک روایت کے مطابق امام احمد کا بھی قول ہے، امام احمد کے شاگرد ابو بکر کہتے ہیں امام سے شاگردوں کی کثیر تعداد نے یہی روایت کیا ہے اور یہی رائے شیخ الاسلام ابن تیمیہ اور ان

کے شاگرد اپنے قیم نے اختیار کی ہے اور عصر حاضر کے محققین اہل علم بھی یہی رائے رکھتے ہیں۔ ①

علامہ شیخ ابن باز رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ:

کرنی نوٹوں کے بد لے اگر اس کی جنس کی کرنی خریدی جائے یا سونا چاندی خریدا جائے تو ان پر سود کی تمام صورتیں لا گو ہوں گی جو کہ سونے چاندی وغیرہ پر لا گو ہو سکتی ہیں۔ ①

خلاصہ: شریعت اسلامی ایک دوسرے سے مشابہ اور متماثل چیزوں کے درمیان کوئی فرق نہیں کرتی۔ اور نہ ہی وہ مختلف اور متفاہد چیزوں کو کیجا کرتی ہے، پھر جب شریعت اسلامی نے سونے چاندی پر بطور پیکاہ قیمت استعمال ہونے کے سود لا گو ہونے کا حکم لگایا تو یہ حکم اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ سونے چاندی سے متماثل اشیاء مثلًا سکے، فلوس اور کرنی نوٹوں وغیرہ پر بھی یہی حکم لگایا جائے۔

وَكَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ ﷺ يَتَبَاعَوْنَ، وَيَتَّجَرُونَ، وَلَكُنْهُمْ إِذَا نَابُوهُمْ حَقٌّ مِّنْ حُرُوقٍ

اللَّهُ أَعْزُّ وَجْلَ لَمْ تَلْهُهُمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ حَتَّىٰ يَؤْدُوهُ إِلَى اللَّهِ تَعَالَىٰ.

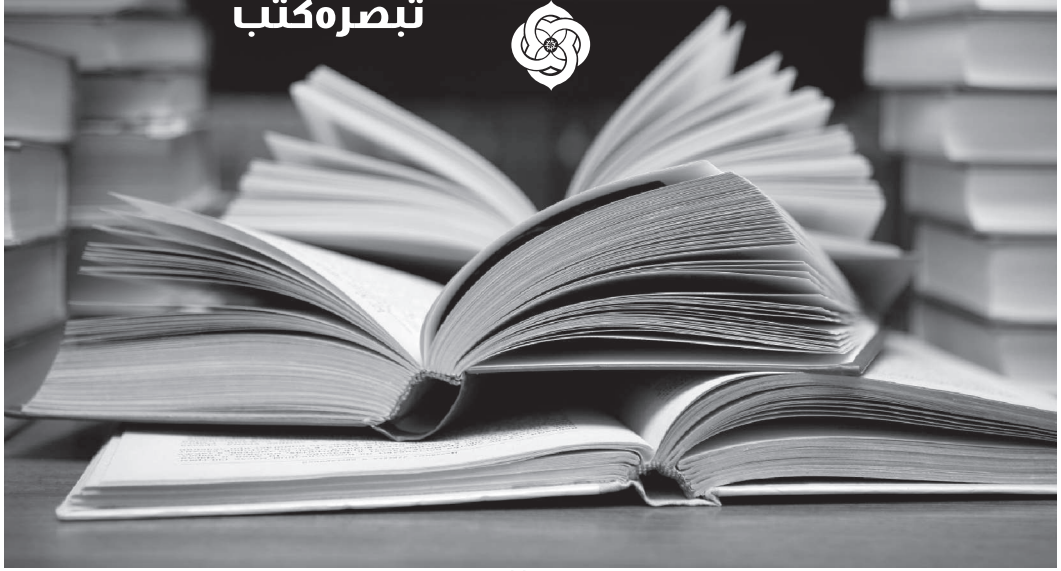
ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام خرید و فروخت، لین دین کے معاملات انجام دیتے۔ لیکن اگر حقوق اللہ میں سے کسی حق کی ادائیگی کا وقت آتا تو ان کی تجارت اور خرید و فروخت انہیں اللہ تعالیٰ کے ذکر اور عبادت سے غافل نہ کر سکتی یہاں تک کہ وہ اللہ تعالیٰ کے حق کو ادا کر دیتے۔

① ابحاث هیئتہ کبار العلماء: 1/85

② مجموع فتاویٰ ابن باز رحمہ اللہ: 19/158

البيان

تبصرہ کتب



# اسلامی میشیت و اقتصاد پر لکھی جانے والی کتب کا تعارف؟

حافظ محمد یونس اثری

شروع ہی سے کتب بینی اور مطالعہ کتب اہل علم کا خاص مشغله رہا ہے۔ اور کتاب ایک عظیم ساختی اور دوست کی حیثیت بھی رکھتی ہے، اسی لئے کسی شاعرنے کیا خوب کہا ہے۔

أَعْرِّ مَكَانٍ فِي الدُّنْيَا سَرْجِ سَابِع  
وَخَيْرِ جَلِيسٍ فِي الرَّمَانِ كِتاب  
اسی لئے ذیل میں میشیت کے مختلف موضوعات سے متعلق بعض کتب کا تعارف پیش کیا جا رہا ہے، تاکہ  
ذوق مطالعہ رکھنے والے احباب ان کتب سے بھر پور استفادہ کریں۔



## دروڑ حاضر کے مالی معاملات کا شرعی حکم

**مؤلف:** حافظہ ذوالفقار علی حفظہ اللہ

**تعارف مؤلف:** موصوف انتہائی جید عالم دین ہیں  
اور ابو ہریرہ شریعہ کا حج لاحور کے شخ المحدثیث ہیں۔

### تعارف کتاب:

یہ کتاب انتہائی اہم اور جامع ترین کتاب ہے۔ اصلاً یہ کتاب موصوف کے ان مضامین کا مجموعہ ہے جو وقاً فوتوہ ہفت روزہ ”الاعتصام“ اور بعض دیگر جرائد میں شائع ہوتے رہے، پھر اسے کچھ حکم و اضافہ کے بعد کتابی شکل میں شائع کر دیا گیا۔ مصنف کا عمدہ طرز تحریر یہ ہے کہ کسی بھی موضوع کو قرآن و سنت سے ثابت کرتے ہیں، اور اس حوالے سے موجود اختلاف کی نشاندہی کرتے ہیں بلکہ طرفین کے دلائل کا بھی جائزہ لیتے ہوئے راجح موقف کی وضاحت کرتے ہیں، اور اس موقف کی مزید تائید کے لئے اقوال سلف و خلف بھی ذکر کرتے ہیں۔ عرب علماء کی تحقیقات کو بھی شامل حال رکھتے ہیں، اور ہر باب کے اختتام پر بحث کا خلاصہ بھی ذکر کرتے ہیں۔

مذکورہ کتاب کو 6 ابواب میں تقسیم کیا گیا ہے۔ جن کی تدریجی تفصیل درج ذیل ہے۔

**پہلا باب:** اسلام اور جدید مسائل کے نام سے موسم ہے۔ مصنف نے اس باب کے تحت اسلام کی خصوصیات مثلاً عالم گیریت، ابدیت، جامعیت اور ہمہ گیریت کو بیان کرتے ہوئے معیشت کے حوالے سے اسلام پر بعض شہہرات کا جواب بھی دیا ہے۔

**دوسرا باب:** مالی معاملات کے بنیادی اصول کے نام سے موسم ہے۔ اس باب میں بڑی جامعیت کے ساتھ اس بات پر روشنی ڈالی گئی ہے کہ جس چیز سے شرعی طور پر فائدہ حاصل کیا جاسکتا ہوا اور وہ انسان کی ملکیت و قبضہ میں ہو دو اصولوں کی پابندی کے ساتھ اس کا دوسرا ہے کہ ساتھ معاملہ کیا جاسکتا ہے۔

① سود اور اس کی اقسام (اس اصول کی پابندی پر بھی بحث کرتے ہوئے) اس کی حرمت کو بیان کیا گیا ہے۔

② غرر (دھوکہ) (اس اصول کی پابندی پر بھی بحث کرتے ہوئے) اس کی وجہ سے شرعاً منوع بیوع کا بھی

تذکرہ ہے اور ساتھ ہی مشکوک معاملات سے پر بھی زور دیا گیا ہے۔

### تیراباب:

مروجہ معاملات کی تفصیل، اس باب میں مصنف نے کریڈٹ کارڈ، چارج کارڈ، ڈبیٹ کارڈ، اشورنس اور اس کی تمام مشہور مروج اقسام، لیز نگ، شیرز، فیوجر سیل، شارت سیل، بدله (carey over)، کاروباری دستاویز، کرنی، ہندی، پرمیسری نوٹ، چیک، پلٹری، قسطوں کا کاروبار اور دیگر اہم موضوعات پر گفتگو کی ہے۔ جہاں اختلاف ہے وہاں طرفین کے دلائل کو بیان کرتے ہوئے راجح موقف کی نشاندہی اور اس کی تائید میں آوال سلف و خلف کا بھی بھرپور سہارا لیا ہے۔

### چوتھا باب:

اسلامی بینکاری کی حقیقت، اس باب میں اسلامی بینکاری کا مفہوم، اس کی تاریخ اور اس کی شرعی حیثیت کو بیان کیا گیا ہے، اس باب میں دلائل سے یہ بات ثابت کی گئی ہے کہ موجودہ اسلامی بینکنگ، اسلامی اصول معیشت کے خلاف ہے، نیز مدل گفتگو سے موجودہ اسلامی بینکوں کی حقیقت اور ان کے مروجہ طریقہ کی حقیقت اور غیر اسلامی ہونا ثابت کیا گیا ہے۔

### پانچواں باب:

**تکافل:** مروجہ اسلامی اشورنس، اس باب میں اسلامی تکافل کیا ہے؟ اس کی وضاحت کرتے ہوئے مروجہ تکافل (جسے اسلامی اشورنس کا نام بھی دیا جاتا ہے) کی شرعی حیثیت، اقسام اور اس میں موجود قباحتوں کو بیان کیا گیا ہے۔ اور بعض تاویلات اور شہادات کا بھی جواب دیا ہے۔

### چھٹا باب:

قرض اور اس سے متعلق مسائل مثلاً مکان گروئی رکھنا نیز قرض اور دین (Debt) میں فرق اور اس ضمن میں اس موضوع کو بھی واضح کر دیا گیا ہے کہ اگر نوٹ کی قوت خرید میں جو کمی آتی ہے کیا قرض واپس کرنے وقت وہ کمی بھی ادا کی جائیگی یا یہ سود شمار ہوگی۔ اس حوالے سے راجح موقف کی بھی وضاحت کر دی گئی ہے۔



## اسلام میں دولت کے مصارف

مصنف: مولانا عبد الرحمن کیلانی رحمہ اللہ

تعارف مصنف: مولانا عبد الرحمن کیلانی رحمہ اللہ مسلک الہمدیث کی ایک عظیم شخصیت اور جهاندیدہ علماء میں سے تھے اور یہ عظیم شخصیت 1995ء میں اس فانی دنیا سے رخصت ہو گئی۔

مگر آپ کی تصانیف آج بھی ہر خاص و عام کے لئے انتہائی

مفید ہیں جن میں آپ کی چار جلدیوں پر مشتمل قرآن مجید کی تفسیر، نام تیسیر القرآن، مترادافات القرآن، آئینہ پرویزیت، خلافت و جمہوریت، شریعت و طریقت، احکام ستر و حجاب، محمد رسول اللہ پیر کصر و ثبات، احکام تجارت اور لین دین کے مسائل اور مذکورہ کتاب اسلام میں دولت کے مصارف معروف ہیں۔

تعارف کتاب: مذکورہ کتاب اپنے موضوع پر لکھی گئی ایک عظیم کتاب ہے جو اپنے اندر ایک عظیم شخصیت کی مدلل تحریر کو سمونے ہوئے ہے۔

اس کتاب میں فرقیین کے دلائل کا کتاب و سنت کی روشنی میں موازنہ کر کے یہ واضح کیا گیا ہے کہ فاضل دولت اگر جائز ہے تو کون شرائط کے ساتھ؟ اور مزارعہ کے جائز اور ناجائز ہونے کی صورتیں اس کتاب کا خاص موضوع ہیں۔

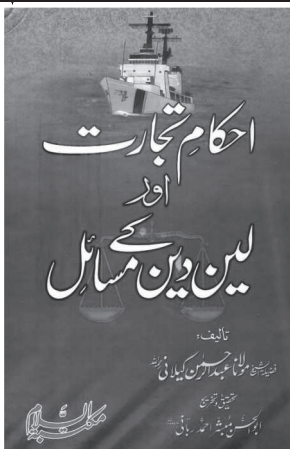
یہ کتاب تین ابواب پر مشتمل ہے۔

پہلے باب میں شرعی احکام کی حکمت کو نمازوں کی مثالوں کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

دوسرے باب میں اسلام میں فاضل دولت یا اکتناز کی حیثیت پر گفتگو کی گئی ہے اور اس حوالے سے اکتناز دولت کے قائلین کے دلائل، اسی طرح عدم جواز کے حاملین کے دلائل کا بھی جائزہ لیا گیا ہے۔

تیسਰے باب میں مزارعہ، اس کے جواز اور عدم جواز اور ان کے دلائل کا موازنہ بھی کیا گیا ہے۔

آخر میں ایک ضمیمہ ہے جو ”اسلامی نظام معیشت میں سادگی اور کفایت شعاری کا مقام“ کے موضوع پر مشتمل ہے۔



## احکام خارجت اور لین دین کے مسائل

مصنف: مولانا عبدالرحمن کیلانی رحمہ اللہ

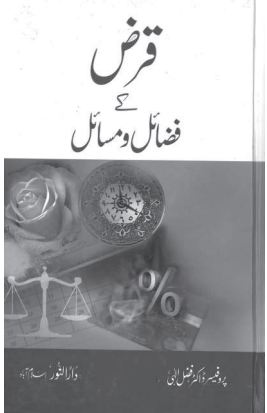
تعارف کتاب: دراصل مصنف کی سب سے پہلی تصنیف اسلام میں ضابط تجارت ہے۔ پھر اہل علم کے اصرار اور اس کتاب میں موجود بعض اجمانی بحوث میں تفصیل کی ضرورت محسوس کرتے ہوئے دوسرے ایڈیشن کو شائع کرتے وقت ان مباحثت کی تفصیل کی جانب توجہ دی گئی

اور ساتھ ہی مصنف کے بعض رسائل میں معیشت کے حوالے سے شائع ہونے والے مختلف مضامین کو بھی اس کتاب میں شامل کر لیا گیا، پھر یہ کتاب احکام تجارت اور لین دین کے مسائل کے نام سے منظر عام پر آئی۔ اور مدلل لفظ سے مزین مختلف عنوانوں اس کتاب کی پذیرائی کا سبب بنے۔

اس کتاب کا پہلا باب: خود غرضی اور ایثار، دوسرا باب: بیع مبرور (شرعی پابندیوں کو ملحوظ خاطر رکھ کر کی جانے والی بیع) تیسرا باب: ناجائز ذرائع آمدنی مثلاً میں فروشی، میسر یا قمار بازی اور اس کی نئی اقسام، بت فروشی اور مصوری، پیشین گوئی کرنے والے علم غیب سے متعلقہ علوم کی کمائی، فناشی کے کاروبار، حرام اور مردار جانوروں کی بیع، نیز دیگر بیوع کو بیان کیا گیا ہے۔ چوتھا باب: ذخیرہ اندوزی، کنٹرول، سٹہے بازی اور بلیک مارکینگ، پانچواں باب: سود، چھٹا باب: سود اور اس کی اقسام اور مختلف شکلوں کے بیان پر مشتمل ہے۔ اس باب میں بعض ابتدائی اسلامی بینکوں کو غیر سودی سمجھ کر ان کی مدح سراہی کی گئی ہے۔ ساتواں باب: اقسام تجارت اور تجارتی اصطلاحات کے حوالے سے ہے۔ آٹھواں باب: تجارت اور سودے بازی کے حوالے سے مسائل اور احکام پر مبنی ہے۔ نوواں باب: زمین اور اس کے متعلق مسائل کے حوالے سے ہے۔ دسوائیں باب: مالک اور مزدور کے مسائل پر مشتمل ہے۔ گیارہویں باب: میں قرض، رہن، دیوالیہ اور ترقی کے احکام کو بیان کیا گیا ہے۔ بارہویں باب: میں لین دین کے دیگر متفرق مسائل کو بیان کیا گیا ہے، تیرہویں باب: میں زکوٰۃ و صدقات، چودھویں باب: میں محل زکوٰۃ اشیاء اور شرح زکوٰۃ

اور پندرہواں باب: احکام و راشت پر مشتمل ہے۔

بہر حال معیشت کے حوالے سے انتہائی جامع اور مدلل کتاب ہے جس میں بڑے محققانہ انداز میں مسائل کا حل اور معیشت کے حوالے سے شرعی رہنمائی کی گئی ہے۔



### قرض کے فضائل و مسائل

مصنف: پروفیسر ڈاکٹر فضل الہی حفظہ اللہ

تعارف مصنف: پروفیسر ڈاکٹر فضل الہی حفظہ اللہ مسلک اہل حدیث کی عظیم شخصیات میں سے ہیں، آپ علامہ احسان الہی ظہیر رحمہ اللہ کے بھائی ہیں۔ جامعہ محمد بن سعود سے آپ نے پی ایجج ڈی کی، اور اسلامک انٹرنیشنل یونیورسٹی اسلام آباد کے شعبہ اصول دین کے ایک عرصہ تک چیزیں رہے۔

تعارف کتاب: آپ کا طرز تحریر مدلل اور محققانہ ہے آپ کی تحریریں فہم سلف صالحین کی روشنی میں تفہیم مسائل سے مزین نظر آتی ہیں۔ ڈاکٹر صاحب قرآنی آیات اور اس کی مزید توضیح کے لئے مفسرین کے اقوال، احادیث اور اس کی مزید تشریح کے لئے شارحین کے اقوال ذکر کرتے ہیں۔ ان کتابوں کی علمیت و افادیت کو محسوس کرتے ہوئے کئی مدارس میں فارغ التحصیل طلبہ کو آپ کی کتب کا سیٹ ہدیہ دیا جاتا ہے۔

معیشت کے موضوعات میں سے ایک موضوع قرض بھی ہے، مذکورہ کتاب اس باب میں اپنا ایک خاص مقام رکھتی ہے۔ اس کتاب میں بالتفصیل قرض کے فضائل و مسائل کو بیان کیا گیا ہے۔

مذکورہ کتاب دس ابواب پر مشتمل ہے۔

محث اول قرض اور اس کی شرعی حیثیت پر مشتمل ہے۔ مبحث دوم میں قرض دینے کی ترغیب اور مقرض کے ساتھ حسن معاملہ کی فضیلت و اہمیت کو راویات و آثار کی روشنی میں بیان کیا گیا ہے۔

محث سوم میں ادائیگی قرض کے فضائل، ترغیب، ادائیگی قرض کے لئے قبل از وقت تیاری، نیز اس حوالے

سے مسنون دعائیں کو بیان کیا گیا ہے۔

مبحث چہارم میں قرض کی واپسی کے لئے قانونی اقدامات کی حیثیت، پھر ان اقدامات کو دو اقسام میں منقسم کیا گیا ہے وہ اقدامات جو شخصی اثرات رکھتے ہیں اور وہ جو مالی اثرات رکھتے ہیں۔

مبحث پنجم میں ادائیگی قرض کو یقینی بنانے کے لئے بعض تدبیریں مثلاً کسی کو ضامن بنانا، حوالہ قرض کو بیان کیا گیا ہے۔

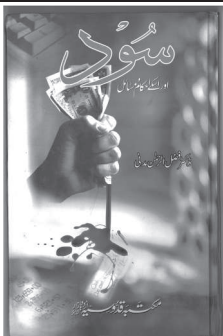
مبحث ششم میں احادیث کی روشنی میں نادر مقرض کی اعانت و مدد پر زور دیا گیا ہے۔ اور اس حوالے سے زیادہ کون ذمہ دار ہیں؟ یہ مسئلہ بھی بیان کیا گیا ہے۔

مبحث ہفتم میں ادائیگی قرض میں تاخیر پر جرمانہ لینا اور مقرض پر ادائیگی میں تاخیر کے بعد قرض دینے کی پابندی کی شرعی حیثیت کو بیان کیا گیا ہے۔

مبحث هشتم قرض کے ساتھ شرط لگانا مثلاً کسی چیز کی خرید و فروخت کی شرط، قرض کے ساتھ کراہیہ کا لین دین کرنا قرض میں دی ہوئی چیز سے اعلیٰ یا زیادہ کی واپسی کی شرط لگانا اسی طرح دیگر شرائط کا لگانا کیسا ہے؟ اسے شرعی دلائل کی روشنی میں بیان کیا گیا ہے۔

مبحث نهم میں قرض کی زکوٰۃ کے مسئلے پر روشنی ڈالی گئی ہے۔

مبحث دهم میں بینک کا رڑ ز مثلاً ڈبٹ کا رڑ، کریڈٹ کا رڑ، چارج کا رڑ اور ان کی شرعی حیثیت کو بیان کیا گیا ہے۔

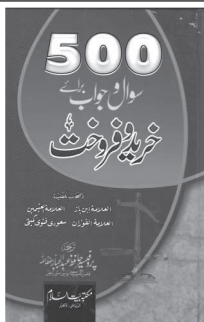


### سود اور اس کے احکام و مسائل

مصنف: ڈاکٹر فضل الرحمن مدینی حفظہ اللہ  
موسوف جامعہ محمد یہ (مالیگاؤں، انڈیا) میں شیخ الحدیث  
بیں۔ سعودی عرب سے انہوں نے ڈاکٹریٹ کی ڈگری  
حاصل کی اور فتحہ اکیڈمی جدہ کے رکن ہیں۔

**تعارف کتاب:** مصنف کا تعلق انڈیا سے ہے اور اصلاً یہ کتاب انڈیا ہی سے شائع ہوئی پھر پاکستان میں ڈاکٹر صاحب کی خصوصی اجازت سے مکتبہ قدوسیہ نے اسے 2006ء میں شائع کیا۔

یہ کتاب اصلاح چار چیزوں کا مجموعہ ہے۔ مصنف کا مقالہ جو ماہنامہ صوت الحق میں بنام ”ہندوستان میں سود کا حکم“ کے نام سے شائع ہوا۔ پھر بعد میں ایک رسالہ کی صورت میں شائع ہوا۔ اور پھر اسے مذکورہ کتاب میں شامل کر لیا گیا۔ اسی طرح مصنف کا ایک خطاب بنام سود کی حرمت و نعمت کے عنوان پر تھا اسے بھی ضروری کی ویشی کے ساتھ اس کتاب میں شامل کر لیا گیا۔ اسی طرح ایک پروگرام میں ہونے والے سوالات و جوابات کو بھی کیسٹ سے نقل کر کے ضروری کی ویشی کے ساتھ شامل کیا گیا اسی طرح وہ فتاویٰ جو جامعہ محمد یہ منسورہ مالیگاؤں سے تحریر آجاتی ہوئے وہ بھی اس کتاب کا حصہ ہیں۔



### 500 سوال و جواب برائے خرید و فروخت

لاصحاب الفضیلۃ: العلامہ ابن باز، العلامۃ  
العثیمین، صالح الفوزان، سعودی فتویٰ کمیٹی  
مترجم: پروفیسر حافظ عبدالجبار حفظہ اللہ فاضل ملک سعود  
یونیورسٹی ریاض

**تعارف کتاب:** جیسا کہ نام ہی سے واضح ہے کہ اس کتاب میں خرید و فروخت کے حوالے سے مختلف عرب علماء سے کئے گئے 500 سوالات کے جوابات کو مرتب شکل میں شائع کیا گیا ہے۔ اس حوالے سے یہ

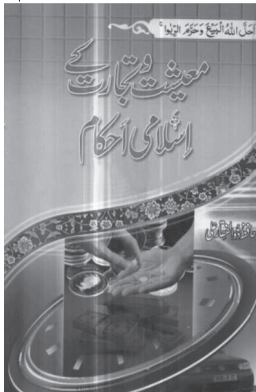
کتاب یقیناً ایک اہم کام ہے کہ اس کتاب میں کبار عرب علماء سے کئے گئے سوالات کو جمع کیا گیا اور بعض جگہ جوابات میں ضروری ترمیم کی گئی، ہر جواب کے آخر میں مفتی کا نام ذکر کیا گیا ہے۔ اور ان سوالات پر موضوعات کی مناسبت سے توبیب کا کام بھی مستحسن ہے۔

یہ کتاب اس حوالہ سے اپنا ایک مقام رکھتی ہے کہ اس میں معیشت سے متعلق اہم ترین موضوعات پر کبار عرب علماء مثلاً شیخ عثیمین رحمہ اللہ، شیخ ابن باز رحمہ اللہ، شیخ صالح الفوزان، اللجنہ الدائمة کے کبار علماء، اور دیگر علماء سے کئے گئے استفسار کو جمع کر دیا گیا ہے۔

مذکورہ کتاب کو کچھ اس طرح سے مرتب کیا گیا ہے کہ پہلی قسم کے تحت خرید و فروخت کے احکام سے متعلق سوال و جواب جس میں عقد بیع سے متعلق سوال و جواب پھر خرید و فروخت میں شرائط، خرید و فروخت کی بعض اقسام ان کا حکم، قیتوں کے تین اور ذیخیرہ اندوzi سے متعلق سوال و جواب، قسطوں پر خرید و فروخت کے حوالے سے سوال و جواب بیان کئے گئے ہیں، پھر ایک باب متفرق معاملات کے نام سے ہے جس میں ایسے جام کا پیشہ جو داڑھی مونڈھتا ہو، اپیشل کلائیں لینے کا حکم، جعلی سند بنوانا، کافر ممالک میں کام کرنے کی غرض سے سفر کرنے کا حکم، ایسی بخشش (tip) کا حکم جو ملازم کو بغیر مطالبے کے ملتی ہے اور اس کی وجہ سے اس کی تجوہ سے کٹوئی ہوتی ہے، رشوتوں وغیرہ سے متعلق سوالات کے جواب درج ہیں۔

پھر سودی معاملات سے متعلق سوال و جواب درج ہیں جس کی ضمن میں اس حوالے سے کئی ایک جدید مسائل کا حل موجود ہے مثلاً بیک کو بل آف اکچھی بچنا، بینکوں کے حصص خریدنے کا حکم، سودی بینکوں میں کام کرنے کا حکم، کرنیسوں کی خرید و فروخت، سودی بینکوں کے ذریعے تجوہیں لینے کا حکم وغیرہ کے حوالے سے سوال و جواب موجود ہیں۔

پھر بیع سلم اور دیون (اوہار) کے احکام، قرض کے احکام سے متعلق سوال و جواب نیز گروی، مزارعت و مساقات، شراکت سے متعلق سوالات و جوابات، هماری بستی، اجارہ، وکالت، ترسیل زر، انتورنس، ڈپازٹ، تھائیف و عطیات نیز دیگر اہم موضوعات سے متعلق سوالات و جوابات اس کتاب کی زینت ہیں۔



## معیشت و تجارت کے شرعی احکام

مصنف: حافظہ والفقار علیٰ حفظہ اللہ

تجارت و معیشت کے حوالے سے یہ کتاب ایک رہنمای کتاب ہے مصنف کا ایک مخصوص طرز تحریر ہے جیسا کہ پہلے گزرا ہے کہ آپ کی گفتگو قرآن و سنت کے دلائل سے مدلل اور اسلاف و عرب علماء کے اقوال سے مزین ہوتی ہے۔

اس کتاب کے پہلے باب میں معیشت و تجارت کا اسلام میں تصور بیان کیا گیا ہے۔

اس باب کے تحت اسلام و دیگر نظام ہائے معیشت میں فرق، بے دین حلقوں کے پراپیگنڈوں کا جواب، معیشت و تجارت کی حیثیت، بیع کا تعارف، بیع اور سود میں فرق اور بیع کی اقسام کو بیان کیا گیا ہے۔

دوسرے باب: میں خرید و فروخت کے اسلامی زریں اصولوں کو بیان کیا گیا ہے مثلاً معاملہ باہمی رضامندی سے ہو، خریدنے سے پہلے فروخت کرنا منوع اور اس ضمن میں اس کی بعض صورتوں کو بیان کیا گیا ہے، قبضہ سے پہلے فروخت کرنے کی ممانعت کا سبب، سودی طریقوں سے بچنا، خرید و فروخت کے حوالے سے اس طرح کے دیگر اسلامی زریں اصولوں کو بیان کیا گیا ہے، خرید و فروخت کے معاملے میں ان اسلامی اصولوں کو ضرور پیش نظر رکھنا چاہئے، نیز اس باب میں کمودیٹی ایچیخ میں کاروبار کی شرعی حیثیت کو واضح کر دیا گیا ہے۔

تیسرا باب: فروخت کی جانے والی اشیاء کے حوالے سے ہدایات پر مشتمل ہے، اس میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ فروخت کی جانے والی چیز کا استعمال جائز ہو، وہ چیز ابہام سے پاک ہو، چیز کی سپردگی ممکن ہو وغیرہ۔

چوتھے باب: میں قیمت کے متعلق ہدایات ہیں کہ قیمت معلوم ہو اور اس حوالے سے ادھار و نقد قیمت میں فرق رکھنے کی شرعی حیثیت کو بیان کیا گیا ہے، ادا بیگنی بر وقت کی جائے، معافع کی حدود متعین ہوں مارکیٹ خراب نہ کی جائے، اس طرح کی دیگر ہدایات بیان کی گئی ہیں۔

پانچویں باب: میں بیع میں خیار (option) کی صورتیں بیان کی گئی ہیں مثلاً خیار مجلس، خیار شرط، خیار

تلیس، خیار غبن، خیار عیب، خیار بصورت اختلاف، قیمت غلط بتانے کی وجہ سے خیار، تغیر واقع ہو جانے کی وجہ سے خیار وغیرہ۔

**چھٹے باب:** میں اختیارات کی بیچ پر بحث کی گئی ہے، اس باب کے تحت اختیار کا جدید مفہوم، اختیارات کی قسمیں اور خریداری اختیار (Call option) اور بیچنے کے اختیار (Put option) کے موضوع پر بھی بحث کی گئی ہے۔

**ساتویں باب:** میں بیان کی شرعی حیثیت کو بیان کیا گیا ہے اور اس حوالے سے قائلین اور مانعین کے دلائل ذکر کر کے ان کا تجزیہ کرتے ہوئے راجح موقوف کی بھی نشاندہی کی گئی ہے۔

**آٹھواں باب:** کمیشن ایجنسٹ کے ذریع سے خرید و فروخت کی شرعی حیثیت، اس کی صورتوں اور اس سے متعلق مختلف مسائل پر مشتمل ہے۔

**نوال باب:** اس باب میں اجراء کے اصول اور اسلامی و روایتی بینکوں کا طریقہ کار اور ان میں موجود قباحتوں پر مدلل روکیا گیا ہے۔ اس ضمن میں بعض مسائل کو بھی بیان کیا گیا ہے۔

**دوسرے باب صکوک (sukuk)** کی شرعی حیثیت پر مشتمل ہے، اس باب میں صکوک کی تعریف، ابتداء و ارتقاء اور قسمیں بیان کرتے ہوئے مردوجہ صکوک کا شرعی اعتبار سے جائزہ لیا گیا ہے۔

**آخری باب:** میں اسلام کا نظریہ زر اور کاغذی کرنی کی حقیقت کو بیان کیا گیا ہے، اس باب میں زر کی تعریف، قسمیں، اہمیت، تاریخ، عہد نبوی کی کرنی اور کرنی نوٹ کی شرعی حیثیت کو بیان کیا گیا ہے۔ نیز کرنی کے حوالے سے چند مسائل کو بھی شرعی دلائل کی روشنی میں بیان کیا گیا ہے۔

خلاصہ یہ کہ مذکورہ کتاب اپنے موضوع میں ایک جامع اور رہنمای کتاب ہے۔



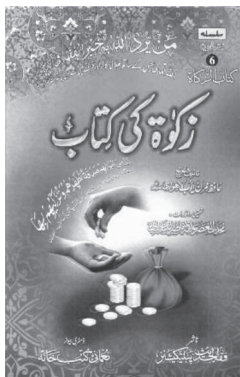
بینک کا سود حلال ہے؟

مصنف: مولانا مشتاق احمد کریمی حفظ اللہ

فضل جامعہ سلفیہ بنارس

آپ الہمال امجدیشٹل سوسائٹی کٹیہار، بہار کے صدر و بانی ہیں۔ مذکورہ کتاب میں سود کی حرمت پر مدلل بحث کی گئی ہے۔ قرآن و حدیث سے سود کی حرمت کو بیان کرتے ہوئے سودا و ریچ میں فرق اور جاہلیت کے سود کی تفصیل ذکر کی گئی ہے۔

سود کو روکنے کے لئے اسلام نے جو طریقے بیان کئے ہیں انہیں بڑے عمدہ انداز میں بیان کیا گیا ہے، نیز سود کے معماشی، اخلاقی اور اجتماعی نقصانات کو بھی بیان کیا گیا ہے۔ پھر کمپنی اور اس کا طریق کار، بینک اور اس کا تاریخی پس منظر، بینک کے وظائف کو بھی بڑے عام فہم انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ بینک کے سود کو جائز قرار دینے والوں کا مدلل رد کیا گیا ہے، اور بینک کے سود کے حرام ہونے پر مختلف کافرنسوں اور فقهاء کی ٹیکلیں میں منعقدہ اجتماع کی قرارداد، ناموں کی فہرست اور مصر کے مفتی نے بینک کے سود پر جو جواز کا فتویٰ دیا تھا اور ان کی تردید میں علماء ازہر کی ٹیکم نے مکرمہ میں علمی بیان شائع کیا تھا، اس پر دستخط کرنے والوں کے نام مع دستخط کھائے گئے ہیں، اور بینک کے تبادل کا اجمالي خاکہ بھی پیش کیا گیا ہے۔ اسی طرح بینک کی تفصیل کو بیان کیا گیا ہے۔



مصنف: حافظ عمران ایوب لاہوری حفظہ اللہ

تعارف مصنف: حافظ عمران ایوب لاہوری حفظہ اللہ مسلک کے جید علماء میں سے ہیں اور دیگر موضوعات میں بالعموم اور فقیہ موضوعات میں بالخصوص تحقیقی ذوق رکھتے ہیں۔ آپ کی تحریر جامع اور محقق ہوتی ہے،

حتی الوع سچ احادیث ہی کو بیان کرنا آپ کے امتیازیات میں سے ہے۔ علامہ البانی رحمہ اللہ کی تحقیق سے عام طور پر بھرپور استفادہ کرتے نظر آتے ہیں۔ فقہ الحدیث کے نام سے درالبھیہ کی اردو شرح آپ کی عظیم شاہراہ کتاب ہے جو علماء، طلبا اور عموم الناس میں یکساں مقبول ہے۔ اسی طرح تفسیر ابن کثیر کا ترجمہ و تحقیق جس میں علامہ البانی رحمہ اللہ و دیگر کی تحقیق سے مستقاد احادیث پر حکم بھی لگایا گیا ہے۔ نیز موطا امام مالک رحمہ اللہ کا ترجمہ و تخریج، دجال اور علامات قیامت، نماز کی کتاب، آخرت کی کتاب، اسی طرح 100 سے 500 تک ضعیف احادیث کا سیٹ وغیرہ آپ کی مشہور کتب ہیں۔

مذکورہ کتاب بھی اپنے موضوع کے حوالے سے انتہائی جامع اور محقق ہے۔ اس کتاب میں زکوٰۃ کے اساسی موضوعات بیان کرنے کے ساتھ ساتھ زکوٰۃ سے متعلق جدید مسائل کا حل بھی پیش کیا گیا ہے۔ سب سے پہلے مقدمہ کے تحت زکوٰۃ کی لغوی و شرعی تعریف کو بیان کیا گیا ہے۔ نیز تصور زکوٰۃ سے متعلق دیگر اہم ترین نکات پر بحث کی گئی ہے۔

زکوٰۃ کی فرضیت کا بیان اس باب کے تحت زکوٰۃ کی فرضیت، زکوٰۃ پچھلی قوموں میں بھی راجح تھی جیسے موضوعات کو بیان کیا گیا ہے۔

دوسرے باب: میں زکوٰۃ کی فضیلت کو شرعی نصوص کی روشنی میں بیان کیا گیا ہے۔

تیسرا باب: مانع زکوٰۃ کے گناہ اور اس کے حکم پر مشتمل ہے۔

چوتھے باب: کے تحت ان لوگوں کا بیان ہے جن پر زکوٰۃ واجب ہے۔

پانچویں باب: میں جن اموال میں زکوٰۃ واجب ہے ان کو بیان کیا گیا ہے۔ اس باب کے تحت زکوٰۃ کی شروط، قرض دی ہوئی زکوٰۃ کا حکم، عورت کے حق مہر کی زکوٰۃ کا حکم، یہ سہ کی زکوٰۃ کا حکم، بینکوں میں جمع شدہ رقم کی زکوٰۃ کا حکم جیسے مسائل کو بھی بیان کیا گیا ہے۔

چھٹا باب: جن اموال میں زکوٰۃ واجب نہیں ان کے بیان پر مشتمل ہے۔ اس باب کے تحت جواہرات کی زکوٰۃ کا حکم، گدھوں اور خچروں کی زکوٰۃ کا حکم، پانچ جانوروں کی زکوٰۃ کا حکم، آلات تجارت کی زکوٰۃ کا حکم وغیرہ کو بیان کیا گیا ہے۔

ساتواں باب: سونے چاندنی کی زکوٰۃ کے حوالے سے ہے۔ اس باب کے تحت زیورات کی زکوٰۃ کا حکم، کرنی کی زکوٰۃ کا حکم، سونے کے قلم، برتوں کی زکوٰۃ کا حکم بیان کیا گیا ہے۔

آٹھواں باب: جانوروں کی زکوٰۃ کے بیان پر مشتمل ہے۔

نوال باب: تجارتی اموال کی زکوٰۃ کے بیان پر مشتمل ہے۔

دوسریں باب: میں کھیتوں اور چھلوں کی زکوٰۃ کو بیان کیا گیا ہے۔

گیارہویں باب: میں دفینے اور معدنیات کی زکوٰۃ کا بیان ہے۔

بارہویں باب: میں زکوٰۃ نکانے کا بیان ہے کہ اس حوالے سے شریعت نے کیا تعلیمات دی ہیں۔

تیرھویں باب: میں زکوٰۃ وصول کرنے کے حوالے سے شرعی تعلیمات کا بیان ہے۔

چودھویں باب: میں زکوٰۃ کے مصارف کو بیان کیا گیا ہے۔

پندرھواں باب: جن لوگوں پر زکوٰۃ کامال حرام ہے ان کے بیان پر مبنی ہے۔

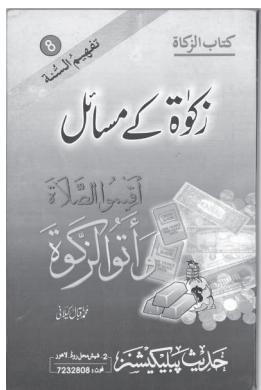
سوہویں باب: میں صدقۃ الفطر، سترھویں باب: میں نفلی صدقۃ کا بیان،

اٹھارھویں باب: میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ شریعت نے سوال کرنے سے روکا ہے۔

خلاصہ یہ کہ یہ کتاب زکوٰۃ کے موضوع سے متعلق انتہائی جامع و محقق کتاب ہے۔ جس میں کسی

اختلافی موضوع میں اختلاف کی نشاندہی کرتے ہوئے شرعی نصوص کی بناء پر راجح موقف کی وضاحت بھی کر دی گئی ہے۔

## كتاب الزكوة



مصنف: اقبال کیانی حفظہ اللہ

تعارف مصنف: آپ مسلم کی عظیم شخصیت ہیں اور مصنف کتب کثیرہ ہیں آپ کی کتب کے سیٹ کی اہمیت و افادیت کو محسوس کرتے ہوئے کئی ایک مدارس اپنے فارغ ہونے والے طلباء کو آپ کی کتب کا سیٹ تخفیہ دیتے ہیں۔

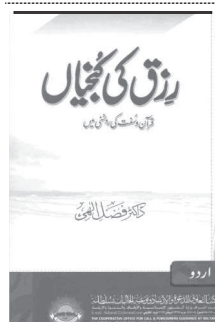
اس کتاب میں نیت کے اہم مسائل، زکوٰۃ کی فصیلت، فرضیت، اہمیت، شرائط، زکوٰۃ لینے دینے کے آداب بیان کرتے ہوئے وہ اشیاء جن پر زکوٰۃ واجب ہے اور وہ اشیاء جن پر زکوٰۃ واجب نہیں علیحدہ علیحدہ ابواب کے ساتھ بیان کی گئی ہیں۔

پھر زکوٰۃ کے مصارف بیان کرتے ہوئے غیر مستحق لوگوں کی نشاندہی بھی علیحدہ سے کردی گئی ہے، پھر سوال کرنے (مانگنے) کی مذمت کو بیان کیا گیا ہے۔

پھر صدقہ فطر کے مسائل، نفلی صدقہ اور اس باب میں متفرق مسائل بیان کئے گئے ہیں۔ اس کتاب میں زکوٰۃ کے حوالے سے ضعیف و موضوع روایات کی نشاندہی بھی کردی گئی ہے۔  
لہذا اس باب میں یہ کتاب انتہائی جامع کتاب ہے۔

## رزق کی نجیاب

مصنف: پروفیسر ڈاکٹر فضل اللہ حفظہ اللہ



اس کتاب میں حصول رزق، اس میں اضافہ و برکت کے اسباب بیان کئے گئے ہیں جو کہ درج ذیل ہیں۔ ① استغفار و توبہ ② تقوی ③ اللہ تعالیٰ پر توکل ④ اللہ عز و جل کی عبادت کے لئے فارغ ہونا ⑤ حج اور عمرے میں متابعت ⑥ صلح رحمی ⑦ اللہ کی راہ میں خرچ کرنا ⑧ شرعی علوم کے لئے وقف ہونے

والوں پر خرچ کرنا ⑨ کمزوروں کے ساتھ احسان کرنا ⑩ اللہ کی راہ میں بھرت کرنا۔

یہ کتاب ان دس اسباب کے بیان پر مشتمل ہے جنہیں مصنف نے رزق کی کنجیوں کا نام دیا ہے اور جیسا کہ آپ کا خصوصی طرز تحریر ہے کہ قرآن و سنت کے دلائل سے مزین اور اسلاف کے آتوال سے مزید اس کی تشریح و توضیح سے مزین آپ کے طرز تحریر نے اس کتاب کی افادیت، اور اس کتاب کی منفرد حیثیت کو چار چاند لگا دیئے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب نے ان دس اسباب کے تحت ضمناً ان سے متعلق بعض اہم مسائل پر بھی روشنی ڈالی ہے۔

## برکت کیسے حاصل کریں؟

تألیف: ڈاکٹر امین عبداللہ الشقاوی حفظہ اللہ

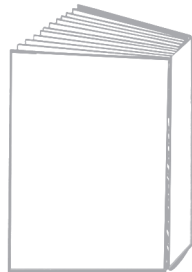
ترجمہ: فضیلۃ الشیخ حافظ محمد عمر حفظہ اللہ

تعریف مترجم: آپ جامعہ سلفیہ فیصل آباد سے فارغ التحصیل ہیں۔

یہ کتاب اپنے موضوع سے متعلق جامع کتاب ہے، مذکورہ کتاب میں برکت کے اسباب و موانع پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ مصنف نے بڑی تفصیل سے قرآن و سنت کی روشنی میں اس موضوع کو بیان ہے۔

یقیناً ہر ششم کی خیر و برکت کا حصول قرآن و سنت کی تعلیمات کے ذریعہ ہی ممکن ہے اور اسلام ہی نے اس کی ترغیب بھی دلائی اور برکت کا تصور دیا۔ اس کتاب میں برکت کی معرفت، اسباب و موانع، اور ساتھ ہی بابرکت اشخاص، زمانوں، جگہوں اور اوقات و عوامل کا بھی تذکرہ کیا گیا ہے، جس سے اس کی اہمیت مزید واضح ہو جاتی ہے۔

اس کتاب میں سب سے پہلے برکت کی تعریف، اہمیت نیز اس حوالے سے بعض اعترافات کا جواب دیا، پھر حصول برکت کے تقریباً دس اسباب بیان کئے، برکت نہ ہونے کے بھی تقریباً 11 اسباب بیان کئے، دلائل کی روشنی میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ انبیاء، صحابہ، اسلاف بابرکت اشخاص ہیں، اور بعض چیزیں مثلاً سینگی، بارش، زمزم کا پانی، کھجور کا درخت، زیتون کا درخت، دودھ، سحری کھانا، ثرید، گھوڑا، بکر یا اس یہ



بابرکت چیزیں ہیں۔

مکہ، مدینہ، شام، یکن، وادی عقیق، وادی طوی، نہر فرات، مسجد حرام، مسجد نبوی، بابرکت مقامات ہیں۔

پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم وصحابہ کرام کی زندگیوں سے برکت کی مثالیں دی گئیں ہیں۔

پھر برکت کے لئے استعمال کئے جانے والے جائز اور ناجائز الفاظ کو بیان کیا گیا ہے۔

کیا یہ کام برکت رکھ سکتے ہیں؟ کیا بابرکت مقامات کی زیارت کرنا منشروع ہے؟ اس طرح کے سوالات کو بھی سلیح یا گیا ہے۔ الغرض یہ کتاب انتہائی معلوماتی اور مفید کتاب ہے۔ جس کے مطالعے سے برکت کا صحیح مفہوم سمجھ میں آجائے گا، اور معیشت کے اسلامی اصولوں پر مزید یقین ستحکم ہو جائے گا۔



### جدید ہدیٰ مسائل

مصنف: مبشر حسین لاهوری حفظہ اللہ

**تعارف مصنف:** آپ جماعت کے ممتاز عالم دین ہیں۔ آپ ادارہ تحقیقات اسلامی کے ریسرچ ایسوسی ایٹ ہیں۔ نیز میں الاقوامی اسلامی یونیورسٹی اسلام آباد میں یونیورسٹری ہیں۔ موصوف کتب کثیرہ کے مصنف ہیں۔ جس میں انسان اور اللہ، انسان اور فرشتہ، انسان اور کالے پیلے علوم، انسان اور جنات جیسی کتب شامل ہیں۔

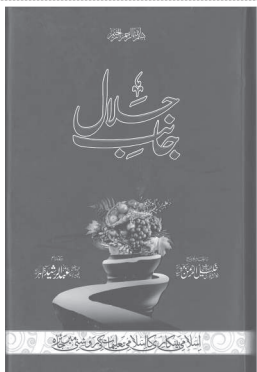
یہ کتاب حسیا کہ نام ہی سے واضح ہے، دور جدید میں نئے پیش آمدہ مسائل کے حل پر مشتمل ہے۔ اس کتاب میں معیشت سے متعلق پیش آنے والے جدید مسائل کو بھی بیان کیا گیا ہے مثلاً ملٹی لیول مارکیٹنگ (MLM) سکیمیں اور ان کے کاروبار۔ اس کے تحت اس کی حرمت کی وجہ، گولڈن نامی تجارتی سکیم، بزناس نامی سکیم، ایس ائرٹنیشنل سکیم، شینکل سکپنی کا طریقہ کار، کاغذی سکیمیں وغیرہ۔

**دوسری فصل:** ملٹی لیول مارکیٹنگ سکیموں کے بارے میں ممتاز علماء کی آراء پر مشتمل ہے۔

**تیسرا فصل:** جوانہٹ سٹاک کمپنیاں اور ان کے حصص کے کاروبار اس کے تحت شیرز، سٹاک اپکچھن، حصص اور ان کی اقسام، جوانہٹ سٹاک کمپنیوں کی شرعی حیثیت، غائب سودے (Future /Forward Sale)

وغیرہ کے حوالے سے بحث پر مشتمل ہے۔

چوتھی فصل اسلام کا نظام زکوٰۃ اور چند جدید مسائل پر مشتمل ہے اور اس فصل میں زکوٰۃ کی شروط، زیورات کی زکوٰۃ، موجودہ کرنی کی زکوٰۃ، حصہ پر زکوٰۃ جیسے موضوعات پر بحث کی گئی ہے۔



### جانب حلال

مصنف: قاری خلیل الرحمن جاوید حفظہ اللہ

آپ کراچی کی ممتاز شخصیات میں سے ایک ہیں اور انہی ایک کتب مثلاً صلوٰۃ النبی کے حسین مناظر، بیمارے رستہ دیکھ کے چل، پہلا زینہ، جادو جنات بائی بائی، فضائے عمری، محبت کے نئے نئے وغیرہ کے مصنفوں ہیں۔ آپ کی تحریر اردو ادب سے مزین ہوتی ہے۔ نیز مسئلے کی تفہیم کے لئے تمثیل زگاری بھی آپ کی تحریروں میں نظر آتی ہے۔ کبھی کبھی قارئین کو محظوظ کرنے کے لئے مزاح اور لاطائف کا بھی استعمال کرتے ہیں۔

تعارف کتاب: یہ کتاب اصلاً اسلامی بینکاری کی شرعی حیثیت کے حوالے سے ہے۔

یہ کتاب پانچ ابواب میں منقسم ہے نیز کتاب کے شروع میں ڈاکٹر عبدالرشید اظہر رحمہ اللہ کی تقدیم ہے۔ باب نمبر 1: اسلام اور معیشت کے نام سے موسم ہے، جس میں معیشت کے حوالے سے اسلامی تعلیمات کو بیان کیا گیا ہے۔

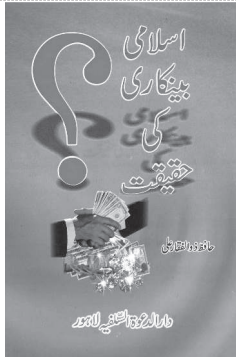
باب نمبر 2: حرام کی جدید شکلیں مثلاً گولڈن اسکیم و رلڈ ٹریڈنگ نیٹ اسکیم، جوانہٹ اسٹاک کمپنیاں، سٹہ، لادری، پزل گیمز، کریڈٹ کارڈ، ڈیپاٹ کارڈ، پکڑی سسٹم، (B.C) کی ناجائز شکل جیسے موضوعات پر گفتگو کی گئی ہے۔

باب نمبر 3: میں حرام کی قدیم مگر مردوانہ شکلیں بیان کی گئیں ہیں۔

باب نمبر 4: میں چند حرام اور معیوب پیشے بیان کئے گئے ہیں۔

باب نمبر 5: اسلامی بینکاری نظام کے حوالے سے ہے اور موصوف اس حوالے سے مدح سراہی کرتے نظر

آتے ہیں اور دفاع کرتے نظر آتے ہیں، ساتھ ہی اسے مکمل طور پر اسلامی اصولوں کے مطابق بھی قرار نہیں دیتے اور اصلاح کی گنجائش مانتے ہیں۔  
باب نمبر 6: یہ اور تکافل کے حوالے سے ہے۔



### اسلامی بینکاری کی حقیقت

مصنف: حافظہ الفقار علی حفظہ اللہ

یہ کتاب پچھے حافظہ الفقار علی کے ہفت روزہ الاعتصام میں شائع ہونے والے مضامین میں سے اسلامی بینکاری کے حوالے سے مضامین کو یکجا کر کے ایک کتابچے کی صورت میں عموم الناس کے لئے ایک اہم تخفہ بن کر منتظر عام پر آیا ہے۔

اس کتابچے میں موجودہ اسلامی بینکوں کا طریق کار اور ان میں راجح مالی معاملات کا شرعی اصول کی روشنی میں منصفانہ جائزہ لے کر دینی نقطہ نظر واضح کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔  
اسلامی بینکوں کے حوالے سے مصنف موصوف کی گفتگو ان کی دیگر کتب میں بھی موجود ہے جیسا کہ تذکرہ ہو چکا ہے۔



### محدث سودنمبر (ستمبر، ۱۹۹۹)

اس موضوع پر مطالعے کے شاگردن کے لئے ماہنامہ محدث کا یہ سودنمبر بھی انتہائی مفید ہے۔ ماہنامہ محدث جماعت کے قدیم جرائد میں سے ایک مشہور و معروف رسالہ ہے، 1970ء سے یہ رسالہ مصروف عمل ہے، اس کے مدیر علی حافظ عبدالرحمن مدنی ہیں۔

اس خاص نمبر میں سب سے پہلا مضمون ڈاکٹر ظفر علی راجہ کا ہے جو جولائی 1999 کے سود کے خلاف ایک تاریخی مقدمے کی رویداد اور اس کی اہمیت پر مشتمل ہے۔ اس مقدمے کا پس منظر یہ ہے کہ 1991

میں سودے متعلق پاکستان کے چند قوانین کو چیلنج کیا گیا تھا اور بالآخر وفاقی شرعی عدالت نے جو فیصلہ جاری کیا وہ سودے کے خلاف تھا، اس میں مارک اپ، بینک کے سودا اور انڈیکسیشن جیسے سودی معاملات کو ناجائز قرار دے دیا گیا تھا، اس فیصلے کے صادر ہوتے ہی سودہ کی کمائی سے پیسٹ بھرنے والوں میں ایک زلزلے کی سی کیفیت پیدا ہو گئی اور 118 سے زائد اپیلوں کے ذریعے وفاقی شرعی عدالت کے اس فیصلے کو چیلنج کیا گیا اس کے بعد کیا کچھ ہوا اس تفصیل کے لئے اس مضمون کا مطالعہ کیا جائے، بالآخر یہ مقدمہ 1999ء میں کامیابی سے ہمکنار ہوا۔

### دوسرہ مضمون: سود کے بارے میں قرآنی آیات کی تفسیر:

تفسیر: مولانا عبدالرحمن کیلانی رحمہ اللہ

آپ کا یہ مضمون دراصل آپ کی تفسیر تیسیر القرآن سے انتخاب کیا گیا ہے، جو کہ اس وقت مطبوع نہیں تھی اور آپ اس دنیا فانی سے رحلت فرمائے تھے۔ یہ مضمون سورۃ البقرۃ کی آیات (274 تا 284)، سورۃ آل عمران کی آیات نمبر (130 تا 133)، سورۃ النساء کی آیات نمبر (160، 161)، سورۃ روم کی آیات نمبر (39، 40) کی تفسیر پر مشتمل ہے۔ جس کی ضمن میں معیشت سے متعلق کئی ایک جدید مسائل پر بھی گفتگو کی گئی ہے۔

### تیسرا مضمون: سود کیا ہے؟ کیا تجارتی سود بھی حرام ہے؟

مضمون نگار: حافظ حسن مدینی حفظہ اللہ

آپ ماہنامہ محدث کے مدیر ہیں۔

مذکورہ مضمون میں ربا کی تعریف، تجارت اور سود میں فرق، سود اور کراءے میں فرق، ربا افضل، رب النسیمة کے حرام ہونے کی حکمتیں، تجارتی سود (کمرشل انٹرست)، اور اس حوالے سے مختلف اعتراضات و شبہات کا مدل و محقق جواب دیا گیا ہے، دلائل قرآن و احادیث اور آثار صحابہ سے دیئے گئے ہیں۔ سود کے جواز کے لئے مختلف حیلوں، بہانوں کا بھی مسکت جواب دیا گیا ہے، اسی طرح حرمت سود کی علت و سبب جیسے اہم نکات اس مضمون کا حصہ ہیں۔

چوتھا مضمون: سپریم کورٹ کے مقدمہ سود میں مدیر اعلیٰ کا تحریری بیان

مضمون نگار: حافظ عبد الرحمن مدین حفظہ اللہ

آپ، اہنامہ محدث کے مدیر اعلیٰ ہیں۔

جیسا کہ نام ہی سے واضح ہے کہ یہ مضمون حافظ عبد الرحمن مدین حفظہ اللہ کے تحریری بیان پر مشتمل ہے جو سپریم کورٹ میں آپ نے پیش کیا، یہ بیان بڑا مل ہے۔ اس بیان میں وفاقی شرعی عدالت کے فیصلے کے بعض تتفقیح طلب نکات پر بھی روشنی ڈالی گئی اور اس فیصلے کے 12 مقامات پر تفصیلی تبصرہ کرتے ہوئے کئی ایک مسائل کی گتھیاں بھی سلچا نئیں گئی ہیں۔

پانچواں مضمون: سپریم کورٹ شریعت اپلیٹ بخش کے سوالات کے جوابات

مضمون نگار: حافظ صلاح الدین یوسف حفظہ اللہ

آپ جماعت کے عظیم اور نابغہ روزگار خصیت ہیں۔ ہفت روزہ الاعتصام کے سابق مدیر اور اس وقت شعبہ تحقیق و تصنیف دارالسلام لاہور کے مدیر ہیں۔ آپ کئی ایک کتب کے مصنف بھی ہیں۔ آپ کی مشہور زمانہ تفسیر بنام احسن البیان ہر خاص و عام کے لئے انمول تحفہ ہے۔ اس کے علاوہ آپ کی چند کتب کے نام یہ ہیں، ولیل الطالبین اردو ترجمہ و فوائد ریاض الصالحین للتووی، خلافت و ملوکیت، تاریخی و شرعی حیثیت، نماز محمدی صلی اللہ علیہ وسلم، توحید اور شرک کی حقیقت، نفاذ شریعت کیوں اور کیسے؟، مفرور لڑکیوں کا نکاح اور ہماری عدالتیں، عورتوں کے امتیازی مسائل و قوانین، حکمتیں اور فوائد، اسلامی آداب معاشرت، کیا عورتوں کا طریقہ نماز مددوں سے مختلف ہے؟، رسومات محرم الحرام اور سانحہ کربلا وغیرہ۔

اس مضمون میں سپریم کورٹ کی جانب سے کئے گئے دس سوال جو سود کی حقیقت و تعریف، اور اس کا مالیاتی اداروں سے تعلق، اور اس مضمون میں مارک اپ کا حکم، بانڈز جیسی اسکیمیں، تباہی صورتیں، کاغذی کرنی کے قرض کا مسئلہ، مسلم اور غیر مسلم اور سود، ماضی میں دیئے گئے قرض پر مشتمل معاملات کا حل اس طرح کے سوالات کئے گئے تھے، جس کا انتہائی مدل اور جامع جواب، حافظ صاحب نے دیا ہے۔

**چھٹا مضمون: کاغذی کرنی۔** ایک تاریخی اور شرعی مطالعہ مضمون نگار: پروفیسر عبدالجبار شاکر رحمہ اللہ پروفیسر صاحب رحمہ اللہ مسلم اہل حدیث کی انتہائی محقق، ذی علم اور کتاب دوست شخصیت تھے۔ آپ پنجاب پبلک لائبریری اور دعوہ اکیڈمی کے ڈائریکٹر جزل کے عہدہ پر منظم رہے اور اس کے علاوہ شاہ فیصل مسجد اسلام آباد کی خطابت کے فرائض انجام دیتے رہے۔ انہیں کتاب اور مطالعہ سے خوب شغف تھا، جس کا اظہار ان کی وسیع لائبریری سے ہوتا ہے۔ جس میں تقریباً یہڑہ لاکھ کتب موجود ہیں۔ اس مضمون میں کاغذی کرنی کی تاریخ اور اس کے ارتقائی مرافق پر روشنی ڈالتے ہوئے اس کی شرعی حیثیت اس سے متعلق بعض جدید مسائل کا انتہائی مجتہدانہ انداز میں حل پیش کیا گیا ہے۔

**ساتواں مضمون: قرضاوی اشاریہ بندی** مضمون نگار: حافظ عزیز الرحمن (LLB شریعہ) حفظہ اللہ افراط زر پر قابو پانے کے لئے ماہرین اشاریہ بندی (Indexation) کا مشورہ دیتے ہیں، اس مضمون میں اس کی شرعی حیثیت پر بحث کی گئی ہے، نیز مجوزین اور مانعین کے دلائل کا بھی جائزہ لیا گیا ہے اور اس حوالے سے بعض نے جو تبادل پیش کئے ہیں، ان کا بھی تذکرہ کیا گیا ہے۔

**آٹھواں مضمون: انٹرست اور یوزری Usuari** مضمون نگار: ریاض الحسن نوری حفظہ اللہ اس مضمون میں ثابت کیا گیا ہے کہ انٹرست اور دیگر قوموں میں یوزری اور اس جیسے دیگر الفاظ جو سود کے لئے استعمال ہوتے ہیں، میں کوئی فرق نہیں۔

**نوال مضمون: سود، غیر مسلم اقوام میں جس کے مضمون نگار: حافظ ضیاء اللہ برنسی حفظہ اللہ ہیں، اسی طرح مغرب میں سودی بینکاری کے بدلتے رجحانات، مضمون نگار محمد عطاء اللہ صدیقی حفظہ اللہ ہیں۔** اسی طرح ایک مضمون بنام بلاسود بینکاری، جس کے مضمون نگار ڈاکٹر ڈی ایم قریشی حفظہ اللہ ہیں۔ اسی طرح سب سے آخر میں مضمون بنام ”بکھرے بکھرے خیال“، مضمون نگار: مولانا نعیم صدیقی حفظہ اللہ ہیں۔ الغرض ایسے علمی و تحقیقی مضامین اس خاص نمبر کا حصہ ہیں۔ اور یہ خاص نمبر اپنے چند صفحات میں انتہائی جامع اور محقق و مدلل تحریریوں کو سمیئے ہوئے ہے۔

یہ کچھ کتب جو معاشرت سے متعلق تھیں، ان کا مختصر تعارف پیش کیا گیا ہے، ورنہ حقیقت یہ ہے کہ اس حوالے سے کتب کی فہرست خاصی طویل ہے۔

# البيان



## مصطلحات

### اسلامی بینکاری

عمران فیصل ①

بنک ..... Bank ..... بینک

ایسے مالیاتی ادارے کو کہا جاتا ہے جو اپنے صارفین سے جمع شدہ رقم سے تاجری، ضرورت مندوں کو قرض فراہم کرتا ہے اور اس پر سود و صول کرتا ہے اور اپنے کھاتے داروں کو وصول کردہ سود سے کم ادا کرتا ہے، ادا نیگی سود کا یہی درمیانی فرق بینک کا منافع ہوتا ہے۔

اسلامی بینک ..... Islamic bank ..... المصرف الإسلامی أو البنك الإسلامي

ایسا مالیاتی ادارہ جو اپنے معاملات شریعت اسلامی کے مطابق انجام دے، یعنی شرعی احکام کی پاسداری کرے اور حرام امور سے اجتناب کرے۔

قرض ..... Debt ..... دین

کسی کی طلب پر اسے مال دینا تاکہ وہ فائدہ اٹھانے کے بعد اسی مقدار میں واپس لوٹا دے۔

①) فاضل مدینہ یونیورسٹی، مدیر شعبہ رفاقتی امور المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر

الربا

interest

سُود

ایک فریق کی جانب سے دوسرے فریق کے لئے وقت ادا نیگی مخصوص اضافہ جو بغیر کسی عرض ہو۔ سود کی بنیادی طور پر دو اقسام ہیں: (۱) قرض کا سود۔ (۲) تجارت کا سود۔

- 1 قرض کا سود یہ ہے کہ ایک شخص کسی کو ادھار دے کر زیادہ طلب کرے۔
- 2 تجارتی سود کی مزید دو اقسام ہیں:

(۱) زیادتی کا سود (ربا الفضل) (۲) ادھار کا سود (ربا النسیئہ)

- ① زیادتی کا سود یہ ہے کہ وہ مخصوص اجناس جنہیں شرعی اصطلاح میں "سودی اجناس" کہتے ہیں میں سے ایک ہی جنس کا تبادلہ کرتے وقت اضافہ کر دینا، جیسے مثال کے طور پر:  
پانچ تو لہ سونا (سکہ کی صورت میں) = چار تو لہ سونے کا سیٹ۔
- ② ادھار کا سود: سودی اجناس کا آپس میں تبادلہ کرتے وقت ادھار کر لینا، جیسے مثال کے طور پر: ایک من گندم = ایک من گندل ایک مہینہ بعد۔

جاری کھاتہ یا مددروں ..... Current Account ..... الحساب الجاري

جاری کھاتہ بینک اور صارف کے درمیان لین دین کے ایک معاملے کا نام ہے جو صارف کے بینک میں رقم بطور حفاظت اور بوقت ضرورت نکلوانے کی غرض سے جمع کرانے پر شروع ہوتا ہے۔ صارف پر رقم نکلوانے کے حوالہ سے کوئی پابندی نہیں ہوتی، مزید برآں اکاؤنٹ میں رکھی جانے والی رقم پر کسی قسم کا سودا اور منافع ادا نہیں کیا جاتا۔

مضاربہ ..... Mudharaba ..... المضاربة

مضاربہ ایسے معاملے کا نام ہے جس میں سرمایہ کار جسے "رب المال" کہا جاتا ہے وہ عامل جسے

مضارب کہتے ہیں کومال مہیا کرتا ہے، مضارب اس مال سے تجارت کرتا ہے اور منافع میں دوفوں متفقہ تناسب سے شریک ہوتے ہیں، نقصان کی صورت میں مالی خسارہ رب المال کا ہوتا ہے عامل پر کوئی مالی ذمہ داری نہیں ہوتی البتہ اس کی طرف سے کوتاہی کی صورت میں اسے مالی خسارہ میں شامل ہونا پڑے گا۔ اسلامی بینک بعض صورتوں میں مضارب ہوتا ہے، بعض صورتوں میں عامل۔

|          |           |       |
|----------|-----------|-------|
| المشاركة | Musharaka | ..... |
|----------|-----------|-------|

ایسا مشترک کاروبار جس کے تمام شرکاء نفع میں متفقہ تناسب سے حصہ دار ہوں، اور نقصان میں شراکت داری کے تناسب سے حصہ دار ہوں۔ اسلامی بینکوں میں مشارکہ کی بنیاد پر certificate دیئے جاتے ہیں

|              |                |       |
|--------------|----------------|-------|
| حساب التوفیر | Saving Account | ..... |
|--------------|----------------|-------|

اس میں ماہانہ یا طے شدہ میعاد پر رقم جمع کرائی جاسکتی ہے اور انہی طے شدہ بنا دوں پر منافع بھی دیا جاتا ہے، اس کھاتے سے رقم نکلوانے پر عموماً مختلف پابندیاں ہوتی ہیں۔ اسلامی بینکوں میں بچت کھاتہ مضاربہ کی بنیاد پر کھولا جاتا ہے۔

|               |               |       |
|---------------|---------------|-------|
| ودائع الثابتة | Fixed Deposit | ..... |
|---------------|---------------|-------|

اس کھاتے میں مدت طے کی جاتی ہے اور اس میں مقررہ مدت سے پہلے رقم واپس نہیں لی جاسکتی اس کھاتے میں منافع کی شرح مدت کے حساب سے طے کی جاتی ہے اور طے شدہ مدت پر ہی بینک منافع ادا کرتا ہے۔

|         |            |       |
|---------|------------|-------|
| استثمار | Investment | ..... |
|---------|------------|-------|

کسی بھی قسم کے کاروبار میں منافع حاصل کرنے کی نیت سے بیسہ لگانا، مثلاً مضاربہ، مشارکہ وغیرہ۔

### سرمایہ داری ..... Finance ..... التمويل

روزمرہ کاروباری ضروریات کیلئے قرضے جاری کرنا۔ اسلامی بینکوں میں یہ سرمایہ کاری مرابحہ، اجارہ، مشارکہ، مقاصلہ، سلم اور استصناع کی بنیاد پر کی جاتی ہے۔

### مرابحة ..... Murabaha ..... المربحة

اصل قیمت پر متعین منافع کے ساتھ خریدار کو آگاہ کر کے فروخت کرنا۔

### اجارہ ..... Ijara ..... الإجارة

اجارہ سے مراد ایسا معہدہ ہے جس میں ایک متعین چیز یا اس کے خصوصیات کو ایک مقررہ مدت تک کسی معلوم عوض کے بدلہ دیا جائے، یا کسی عمل کے بدلہ اجرت دی جائے۔

### کرایہ داری ..... Leas ..... استئجار

مختلف اشیاء کو کرایہ پر دینا، جیسے آٹولیزنگ میں گاڑی وغیرہ کرائے پر دی جاتی ہے۔

### Hire & Purchase ..... الإجارة المتجهية بالتمليك

کرایہ کا ایسا معہدہ جس کے آخر میں چیز کی ملکیت کرائے دار کو منتقل ہو جائے، جیسے Auto leasing کا معہدہ وغیرہ۔

### Diminishing Musharaka ..... المشاركة المتناقصة

ایسی کاروباری شراکت جس میں ایک شریک دوسرے کو اپنا حصہ و تقاضے و تقاضے سے فروخت کرتا رہے اور آخر میں خریدار مکمل اثاثے کا مالک بن جائے۔

الtowerق ..... Tawarruq

آدمی کوئی چیز ادھار خریدے اور پھر کسی اور کو کم قیمت پر نقد افروخت کر دے تاکہ نقد رقم حاصل کر سکے۔

سلم ، سلف ..... Salam

خرید و فروخت کی وہ قسم جس میں قیمت تو نقد ادا کر دی جائے مگر فروخت کی جانے والی چیز ایک مدت معینہ کے بعد مہیا کی جائے۔

استصناع ..... Manufacturing Contract

آرڈر پر کوئی چیز تیار کرنا۔

خطاب الاعتماد ..... Letter of Credit , LC

اس دستاویز کو کہا جاتا ہے جو درآمد کنندہ Importer کا بینک برآمد کنندہ Exporter کے بینک کو جاری کرتا ہے اس میں بینک برآمد کنندہ کو یقین دلاتا ہے کہ وہ درآمد کنندہ کے نام جو بل جاری کرے گا اسکی ادائیگی کر دی جائے گی پھر درآمد کنندہ سے سود سیت وصول کرتا ہے۔

حوالہ: ..... Bill of Exchange ..... ہندی

اس دستاویز کو کہا جاتا ہے جس میں فروخت کنندہ یا قرض خواہ خریدار یا مقرض سے کہتا ہے کہ رقم اسے یا کسی اور معین شخص کو ادا کر دے۔

السحب ..... Pay Order,Draft

ایک شخص (Drawer) دوسرے مخصوص شخص یا ادارے (Drawee) کو پابند کرے کہ وہ

(مخصوص شخص یا ادارے کو رقم ادا کرے۔) (Beneficiary)

|     |       |     |
|-----|-------|-----|
| چیک | Check | شیک |
|-----|-------|-----|

اس دستاویز کو کہا جاتا ہے جسے کھاتہ دار بینک سے رقم انکلوانے کے لئے استعمال کرتا ہے۔

|           |             |                |
|-----------|-------------|----------------|
| کریٹ کارڈ | Credit Card | بطاقة الائتماد |
|-----------|-------------|----------------|

قرض اور اعتماد کا مخصوص کارڈ جو کسی بینک کی طرف سے کسی مخصوص شخص کے نام اسکے مطابق پر جاری کیا جاتا ہے جس سے وہ ضروریات کیلئے کچھ خرید سکے یا نقد رقم حاصل کر سکے۔

|           |            |                    |
|-----------|------------|--------------------|
| ڈبیٹ کارڈ | Debit Card | بطاقة الحسم الفوري |
|-----------|------------|--------------------|

ایسا کارڈ جسے بینک اپنے کھاتہ دار کی سہولت کیلئے فراہم کرتا ہے تاکہ وہ اپنے کھاتہ میں موجود رقم سے کچھ خرید سکے یا نقد رقم حاصل کر سکے۔

|         |           |       |
|---------|-----------|-------|
| انشورنس | Insurance | تأمين |
|---------|-----------|-------|

ایسا معاملہ جس میں کوئی شخص یا ادارہ اپنے صارف کو یہ ضمانت دے کہ مستقبل میں پیش آنے والے ممکنہ خطرات کے نقصان کی تلاشی کرے گا۔

|         |             |        |
|---------|-------------|--------|
| لین دین | Transection | الصفقة |
|---------|-------------|--------|

قیمتوں کو پیسوں کے بد لے ادا کرنا، یا کسی تجارتی ادارے کی مالیاتی سرگرمیاں وغیرہ۔

وصلی اللہ وسلام علی نبینا محمد وعلی آلہ وصحبہ أجمعین

# البيان



## اسلامی معاشرت و اقتصاد پر قائم ہونے والے بین الاقوامی سیمینار، کانفرنسز اور فقه اسلامی کمیٹیز

عالم اسلام میں بیداری کی لہر نے ایک طرح سے مسلمانوں کی توجہ اس جانب مبذول کرائی ہے کہ وہ عالم حاضر میں پیدا ہونے والی نئی تبدیلیوں سے متعلق سوچیں اور ان مسائل میں شرعی حکم تلاش کریں۔ معاشرت و اقتصاد بھی ایسا مسئلہ ہے جس میں بہت سے نئے مسائل پیدا ہو چکے ہیں۔ اور ہورہے ہیں جو حل کے طالب ہیں۔

لہذا معاشرت و اقتصاد کے جدید مسائل کی گھنی سلبخانے کیلئے اہل علم نے انفرادی، اجتماعی اور بین الاقوامی سطح پر کاوشیں کی ہیں جس کے خاطر خواہ نتائج بھی برآمد ہوئے ہیں۔ ان کا بیان احوال کچھ یوں ہے۔

• اقتصاد و معيشت پر ہونے والی علمی سیمینارز •

| نمبر شمار | سال  | عنوان                              | مقام  |
|-----------|------|------------------------------------|-------|
| 1         | 1951 | الربا و نزع الملكية (سود او ملکیت) | پیرس  |
| 2         | 1961 | التأمين (انشورش)                   | دمشق  |
| 3         | 1967 | عام                                | قاهرہ |
| 4         | 1975 | عام                                | تونس  |
| 5         | 1977 | عام                                | ریاض  |
| 6         | 1976 | المصارف الاسلامية (اسلامی بینکنگ)  | ریاض  |

• مجمع بحوث اسلامیہ قاهرہ کے زیر پرستی منعقد ہونے والے سیمینارز •

|    |                 |       |                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----|-----------------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7  | عام 1963 مارچ   | قاهرہ |                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8  | عام 1965 مئی    | قاهرہ | المعاملات المصرفيه واستثمار الأموال في الإسلام<br>(بینکنگ معاملات اور اسلام میں مال کی فائناستگ)                                                                                                                                                               |
| 9  | عام 1966 اکتوبر | قاهرہ |                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | عام 1971 مارچ   | قاهرہ |                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 10 | سبتمبر 1972     | قاهرہ | الاسس التي تقوم عليها المصارف التجارية وكيفية<br>التفريق بينها وبين الشريعة الإسلامية وحكم<br>شهادات الاستثمار وودائع صناديق الايدخار<br>(تجاري پيکنول کی بنیادیں، اور ان کی شریعت سے ہم آہنگی کے<br>طریقے، فائناستگ سرٹیکیٹ کا حکم اور بچت کھاتے اور جمع فنڈ) |
| 12 | عام 1977 اکتوبر |       |                                                                                                                                                                                                                                                                |

|                                      |                                                                                                                        |       |    |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----|
| مکتبة<br>المكرمة                     | دراسة انشاء مراكز ومعاهد متخصصة في الاقتصاد<br>الإسلامي<br>(اقتصاد إسلامي ميں خصوصی مراكز اور معاهد کے قیام کا مطالعہ) | 1976  | 13 |
| پاکستان                              | المؤتمر العالمي الثاني للاقتصاد الإسلامي<br>(اقتصاد إسلامي کا دوسرا سمینار)                                            | 1983  | 14 |
| International Union of Islamic Banks |                                                                                                                        |       |    |
| دینی                                 | پہلا سمینار                                                                                                            | 1399ھ | 15 |
| کویت                                 | دوسرा سمینار                                                                                                           | 1983  | 16 |

### جدید مسائل پر تحقیقات کیلئے قائم اسلامی فقة اکیڈمیز

رابطہ عالم اسلامی کے تحت قائم ہونے والی مجمع الفقہاء الاسلامی جدہ (اسلامی فقة اکیڈمی جدہ) جو 1386ھ میں قائم ہوئی اور اپنا کام جاری رکھنے ہوئے ہے معاشی، معاشرتی، اقتصادی و دیگر اہم موضوعات پر متعدد سمینارز منعقد کر رہی ہے۔

اس کے علاوہ مختلف یونیورسٹیز کے تحت مختلف سمینارز کا انعقاد ہوا جن کی تفصیل کچھ یوں ہے۔

★ جامعہ ملک عبدالعزیز جدہ کے تحت: ((الاستثمار والتمويل)) کے عنوان پر 1401ھ میں سمینار منعقد ہوا۔

★ برکہ بینک کے تحت استنبول میں اور مدینہ منورہ میں 1400ھ میں دو سمینار منعقد کئے گئے۔

★ بینک اسلامی کے تحت (ندوة الاوراق المالية الإسلامية) کے عنوان کے تحت 1407ھ میں جدہ میں سمینار منعقد ہوا۔

★ بینک فیصل اسلامی کے تحت 1404ھ میں ((البنوك الإسلامية ودورها في التنمية

الإدارية والإجتماعية)) کے عنوان سے سیمینار منعقد ہوا۔

### مخصوص میگزینر

★ مجلہ البنوك الاسلامية یہ مجلہ International Union of Islamic Banks کے تحت شائع ہوتا ہے۔

★ مجلہ النور: جو کہ Kuwait Finance House کی جانب سے جاری کیا جاتا ہے۔

★ مجلہ الاقتصاد الاسلامي یہ بین دینی اسلامی کی جانب سے جاری ہوتا ہے۔

★ مجلہ البحوث الاسلامیہ: یہ مجلہ ادارہ عامہ للبحوث والافتاء والدعوة والارشاد سعودی عرب۔

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين

حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کے زمانے میں رعایا بڑی آسودہ تھی، مہاجرین یزید کا بیان ہے کہ تم لوگ صدقہ مقرر کرنے پر فائز تھے۔ ایک ہی سال میں یہ حال ہو گیا کہ ایک سال پہلے جو لوگ صدقہ لیتے تھے وہ دوسرے سال دوسروں کو صدقہ دینے لگے۔ (سیرت عمر بن عبد العزیز، صفحہ 85)

حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ نے صرف دھائی سال حکومت کی اس مختصر مدت میں آپ نے اپنی رعایا کو اس مقام پر پہنچا دیا کہ لوگ صدقے کا مال تقسیم کرنے جاتے تھے مگر لینے والا کوئی نہ ملتا تھا پھر لوگ مجبر ہو کر صدقہ واپس لے جاتے تھے۔ حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ نے اپنی رعایا کو اس قدر آسودہ حال کر دیا تھا کہ کوئی شخص حاجت مند باقی نہ رہا۔ (نفح الباری، جلد 6، صفحہ 452)

## المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کے زیر اہتمام ہونے والی کانفرنس ملکی میڈیا کی نظر میں

اللہ تعالیٰ کی بندہ پر بے شمار احسانات ہیں جن کے شمار سے بشرط قاصر ہے، ان ہی انعامات اور احسانات میں سب سے عظیم انعام اور احسان یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بندہ کو اپنے دین کی خدمت کا موقع فراہم کر دے۔

المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کی تمام کابینہ بشمول مجلس علمی و مجلس منظمہ اللہ تعالیٰ کے انتہائی شکر گذار ہیں کہ باری جل و علا نے ہمیں اپنے دین کی خدمت کا موقع فراہم کیا، انہی دینی خدمات کے سلسلے کی ایک کڑی ملکی اور علاقائی سطح پر جدید معاشری، معاشرتی اور تعلیمی مسائل پر کانفرنس کا انعقاد کرنا تھا۔ توفیق اللہ و منہ و حولہ وقت المدینہ سینٹر نے اس حوالے سے چند بنیادی سنگ میل عبور کئے اور علاقائی سطح پر پاکستان کے نامور اہل علم کی زیر نگرانی تین کامیاب کانفرنس کا انعقاد کیا جس کو مقامی میڈیا یا نے بھر پور کو ترجیح دی۔

سابقہ کانفرنس جن موضوعات پر منعقد کی گئیں ان میں۔

**پہلی کانفرنس:** مقدس رسول ﷺ کانفرنس۔

**دوسری کانفرنس:** شراب: شرعی احکام اور مروجہ نظام

مذکورہ بالا دونوں کانفرنسز کی تفصیلات البيان کے سلسلہ نمبر 3 اور سلسلہ نمبر 5 میں ذکر کر دی گئی۔

جبکہ حال ہی میں المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر نے مرожہ اسلامک بینائیگ سٹم کا شرعی پہلو سے جائزہ لینے کیلئے (اسلامی بینکاری شرعی میزان میں) کے عنوان پر ایک کامیاب کانفرنس منعقد کی جس میں ملک بھر سے نامور علماء کرام اور ماہرین معيشت نے شرکت فرمائی۔ اور اپنی تحقیقات و مقالہ جات پیش کئے۔ مذکورہ کانفرنس میں اسلامی بینکاری میں اصلاحات کیلئے سفارشات بھی پیش کی گئیں جو اس خاص نمبر میں تفصیل سے مذکور ہیں۔

**مقامی میڈیا** (اخبارات، ٹی وی چینلز، سوشل میڈیا سائٹس) نے ان کانفرنس کو خاطر خواہ کو ترجیح دی۔

جس سے ان کانفرنس کی افادیت میں خاطر خواہ اضافہ ہوا اور لوگوں نے رابطہ کر کے کانفرنس کی تفصیلی مواد حاصل کیا۔ تحدیث نعمت کے طور پر اس کو ترجیح کا کچھ حصہ قارئین کے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔

المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کے زیر اہتمام منعقدہ کانفرنس کے حوالے سے اخبارات کی روپر ٹس پر مشتمل تر اشے ملاحظہ ہوں۔

الحمد لله رب العالمين راجح اسلامي بینکاری پر تحفظات کا اظہار کر دیا

کامل شری اصولوں سے تم آپنگ نہیں۔ اسلامی قرار دینا فریب ہے۔ سیمینار سے خطاب

کرنے والے کہا ہے کہ مل سماں احتجاجات انتہا  
کرنے والیں کی وجہ پر بھائی (باقی مطربوں پر 25)

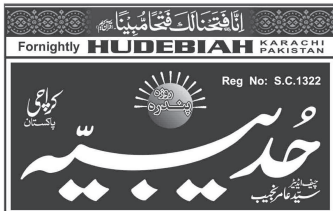
اسلامی بینکاری نقصان کے خدش سے پاک نظام پر چل رہی ہے

اسلام یے تمدنی حفاظت کی اجازت نہیں دی جس میں صرف مذکوٰ اور مذکوٰ اسلامی اسرائیل اکھدیات

جس کے ساتھ ملک کی کوئی نظر نہیں رکھ سکتی اور اپنے بھائی کو بھی نہیں پیدا کر سکتی۔ اسی کی وجہ سے اس کے لئے اپنے بھائی کو بھائی کے نام سے پہنچانے کا انتہا کیا جائے۔ اسی کی وجہ سے اس کے لئے اپنے بھائی کو بھائی کے نام سے پہنچانے کا انتہا کیا جائے۔

ج

19-Dec-2012



1433 نومبر 2012ء بمقابل ذی الحجه 15 جلد 01

☆.....الدین اسلام کے سینئر کے ذریعہ اسلام "مروجہ اسلام، سکاری شعیر، میزان میں" کے مطابق برائی کیا جائے۔☆

شروعی اسلامی می نگوں ہیں قصص طا خاطے علمائے ایامِ حضرت

مردمہ اسلامی پیکاری کو تحریق فراہد ہاگی کی قابل سے کم نہیں۔ یہ چیک شرع سوکو معاشر کے طور پر استعمال کرنے ہی ملائی یا قرض کی ادائیگی میں تاخیر ہے جو مانند گھنی تحریق امداد سے ہاگز نہیں

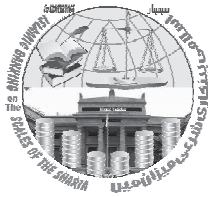
اسلامی پینک سودی پیکن کی طرح ہان رسک ہیں اور اسلام تمیں کسی ایسے معاملے کی ایجاد نہیں دیتا جس میں منافع ہی متعاقب ہوں

مرہباد اسلامی پیغمبری حلیہ سازی کی ملکمہ ارادت ہے، جس کے او، یعنے مالی معافات میں خواہ انساں میں پہنچائے، ادا احساس گناہ بھی قائم کیا جادا جائے۔

Digitized by srujanika@gmail.com



# البيان



## اسلامی بینکاری شرعی میزان میں

المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی

کی جانب سے منعقدہ سیمنار میں مردم جہے اسلامی بینکاری  
کے نظام میں اصلاحات اور صحیح اسلامی بینکاری کے قیام  
کے لیے علمائے الحدیث کی جانب سے پیش کردہ

## سفارشات

جمع و ترتیب: عثمان صدر

دنیا کے گلوبل ونچ بنے سے معیشت، تجارت، معاہدات میں پیدا ہونے والی نئی صورتوں کی شرعی  
حیثیت کا جائزہ لینے، عوام الناس کو جدید معاشی مسائل سے متعلق شرعی آگاہی دینے، خصوصاً اسلامی بینکنگ  
میں رائج مرافق، مشارکہ، مضاربہ وغیرہ کی شرعی حیثیت جانے، ان مسائل کا شرعی تبادل پیش کرنے اور ملکی

معیشت کو شرعی خطوط پر استوار کرنے کیلئے، "المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی" کی جانب سے ایک منفرد سینما بعنوان "اسلامی بینکاری شرعی میزان میں" منعقد کیا گیا جس میں ملک کے ماینائز علماء و ماہرین معیشت نے بھی خطاب کیا اور متعلقہ موضوعات پر اپنے علمی مقالہ جات پیش کئے۔ سینما میں کثیر تعداد میں علماء و مفتیان کرام، اسلامی بینکاری سے متعلقہ شخصیات، سرمایہ داروں، اعلیٰ تعلیمی اداروں کے پروفیسرز اور طلباء نے شرکت کی۔

سینما کے آخر میں المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کراچی کی جانب سے مرجوجہ اسلامی بینکاری کے نظام میں اصلاحات اور صحیح اسلامی بینکاری کے قیام کے لیے علماء کرام کی بیان کردہ تجوادیز کی روشنی میں اہم سفارشات پیش کی گئیں جو درج ذیل اقسام پر مبنی ہیں:

| تمہید | 1                                          |
|-------|--------------------------------------------|
| 2     | مرجوہ اسلامی بینکنگ میں موجود شرعی قباحتیں |
| 3     | صحیح اسلامی بینکاری کے لئے بنیادی تجوادیز  |
| 4     | دیگر سفارشات                               |

### تمہید ۱

سودی نظام پر مبنی بینکاری یقیناً کسی بھی معاشرے اور اس کی اقتصاد و تجارت کے لئے زہر ہلاہل جبکہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے ساتھ کھلا اعلان جنگ ہے، جو کسی بھی معاشرہ خصوصاً مسلم معاشرہ کے لئے ہرگز قبل قبول نہیں۔ ایک مسلمان چاہے عالم ہو یا تاجر یا کوئی اور حیثیت رکھتا ہو، اس کے لئے ضروری ہے کہ اپنی زندگی کے تمام پہلوؤں پر عomo اور اپنی آمدن و تجارت پر خصوصاً اسلامی اصول و مبادی کی عملی تطبیق کے لئے سرگردان رہے۔ سودی بینکاری کے بال مقابل اسلامی بینکاری کا رواج و تنفیذ بھی یقیناً اسی سوچ کی عکس ہے اور انتہائی لائق تحسین ہے۔ سودی بینکاری کی انتہائی پختہ و مضبوط عمارت اور مرجوہ نظام سے ہٹ کر خالصتاً اسلامی بنیادوں پر قائم بینکاری نظام کا قیام یقیناً انتہائی دشوار گزار مرحلہ رہا ہو گا جس کے لئے جد و جهد کرنے والے تمام علماء و کاروباری حضرات لائق تعریف ہیں۔

یہاں ایک اہم بات یہ ہے کہ نظام بینکاری کا تعلق ایسے جدید معاشی مسائل سے ہے جس میں اجتہاد کا عنصر زیادہ غالب ہے، اور اس کے ساتھ ساتھ بینکاری انتہائی دقيق اور حساس مسائل پر محیط ایک نظام ہے، اور چونکہ اسلامی بینکاری، سودی نظام بینکاری کو ہی اسلامی مالیائی نظام کے سانچے میں ڈھانے کی کاوش ہے تو اسے شریعت اسلامیہ کے عین مطابق قرار دینے سے پہلے دو پہلوں وں سے اس کا جائزہ لینا نہایت ضروری ہے:

### ۱ فقہی اجتہادات

یعنی جن اصولی بیوں پر اسلامی بینکاری کے معاملات کو قیاس کیا گیا ہے، کیا ان اصولی بیوں اور اسلامی بینکاری کے لئے مجوزہ نظام میں مطابقت بھی ہے یا نہیں؟ اور کیا ان اصولی بیوں کی شرعی شرائط و قیود کا اسلامی بینکاری میں خیال رکھا گیا ہے یا نہیں؟۔ مثال کے طور پر اسلامی بینک کے بچت کھاتے (saving account) کو شرعی مضاربہ پر قیاس کیا جاتا ہے تو فقہی حوالہ سے اس بات کی نشاندہی ضروری ہے کہ کیا بچت کھاتے کا نظام اور اس کی تمام شرائط و قیود شرعی مضاربہ کے مطابق ہیں یا نہیں۔

### ۲ عملی تطبيق

یعنی علماء نے بحث و تحریص و اجتہادات کے ذریعہ اسلامی بینکاری کے لئے جو نظام تجویز کیا ہے تو عملی تطبيق کے حوالہ سے اس کا جائزہ لینا نہایت ضروری ہے کہ اسلامی بینکوں میں عملی طور پر جو معاہدات و قواعد پذیر ہوتے ہیں وہ اسلامی بینکاری کے لئے مجوزہ نظام سے حقیقی مطابقت بھی رکھتے ہیں یا نہیں؟۔ ان تمام معاہدات کی ہر شرط کی نہایت باریک بینی سے جانچ پڑتاں انتہائی ضروری ہے؛ کیونکہ بسا اوقات ایک شرط پورے معاہدے کو حرام صورت میں بدل دیتی ہے، اور بسا اوقات معاہدے میں عملی لحاظ سے معمولی سی تبدیلی پورے معاملہ کو سودی معاملہ کی شکل دیدیتی ہے۔

الغرض: اس تمہید کا مقصد یہ ہے کہ اسلامی بینکوں میں موجود شرعی خامیوں کی نشاندہی سے ہرگز بھی یہ مراد نہیں کہ اسلام میں بینکوں کی کنجائش نہیں، یا یہ کہ ہم سودی بینکوں کو رواج دینے اور تقویت دینے میں معاون ہیں۔ مقصد صرف اصلاح ہے کہ ایک اچھا قدم جو اٹھایا گیا ہے وہ اچھائی کی جانب گامزن

رہے اور اس میں جو خامیاں ہیں انہیں دور کیا جائے، خصوصاً ایسی خامیاں جو اسلامی بینکوں اور سودی بینکوں کے درمیانی فرق کو صرف نام کی حد تک ہی برقرار رکھیں اور اسلامی نظام معيشت کی سہنبری خصوصیات و فوائد معاشرے تک منتقل نہ ہو سکیں۔

### ﴿2﴾ مروجہ اسلامی بینگنگ میں موجود شرعی قباحتیں پر

شرعی قباحتوں کے بیان میں چند باتیں مد نظر ہیں کہ:

● یہ سفارشات ہیں، جو کہ نہایت اختصار کی مقاصضی ہیں، اور اس میں علماء کرام اور بیکار حضرات ہی کو مخاطب کیا گیا ہے جو کہ ان معاهدات کی تفاصیل سے باخبر ہیں اسی لئے ان سفارشات کی تحریر میں اختصار ہی سے کام لیا گیا ہے۔ تفصیل کے طالب افراد ادارہ ”المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر“ سے جاری مجلہ ”البيان“ یا ادارہ کی ویب سائٹ [www.islamfort.com](http://www.islamfort.com) سے رجوع کریں۔

● ان سفارشات میں مروجہ اسلامی بینکوں کے صرف ان معاملات کا احاطہ اور شامل بحث بنایا گیا ہے جو اساسی ہیں یا اکثریتی ہیں، یعنی بینک زیادہ تر ہی معاملات کرتے ہیں۔ اقلیتی یا ثانوی معاملات کے احاطہ کو طوالت کے خدشہ کے پیش نظر ترک کیا گیا ہے۔

### ﴿1﴾ مضاربہ

مروجہ اسلامی بینکوں میں راجح مضاربہ، شرعی مضاربہ کے اصولوں پر پورا نہیں اترتاجس کی بنیادی وجہات یہ ہیں:

● ڈیپازیٹر جو کہ رب المال ہے اس کے سرمایہ سے جو کاروبار کیا جا رہا ہے اس حوالے سے اعتماد میں نہ لیا جانا۔  
 ● بینک کا منافع میں یک طرفہ بڑھوتی اور حقوق سے یک طرفہ استفادہ۔ یعنی جمیعی منافع میں اضافہ ہونے کے باوجود رب المال کے منافع میں اسی تناسب سے اضافہ نہ کرنا، اپنے مضارب ہونے کی حیثیت سے مضارب کے شرعی حقوق سے بھر پورا استفادہ کرنا اور ڈیپازیٹر کے رب المال ہونے کی حیثیت سے اس کے حقوق کو یکسر نظر انداز کرنا۔

● مضاربہ کے مال کو تجارت کے بجائے صرف تمویل (Financing) میں استعمال کیا جانا۔

بجکہ مضاربہ کے مال کو صرف تجارت میں استعمال کیا جاسکتا ہے اس کے علاوہ کسی اور مقصد میں اس کا استعمال جائز نہیں۔

❖ ڈیپازٹ کے سرماۓ کوکم ویٹ (Weightage) دینا۔ بینک اپنے سرمایہ کو زیادہ ویٹ دیتا ہے جبکہ اس کا سرمایہ ڈیپازٹ کے مجموعی سرمایہ سے بہت کم ہوتا ہے، اور ڈیپازٹ کے سرمایہ کو کم ویٹ دیتا ہے۔  
❖ منافع میں ویٹ (Weightage) دینے کے لئے ڈیپازٹ کے سرمایہ کی کمی پیشی اور مدت کو معیار مقرر کرنا اسے سودی معاملہ کے مشابہ کر دیتا ہے۔

❖ مضاربہ کی ابتدا میں منافع کی تقسیم کے لئے فیصلی تناسب طے نہ کرنا۔ بلکہ مضاربہ شروع ہونے کے ایک مہینہ یا کچھ عرصہ بعد بینک منافع کے فیصلی تناسب کا اعلان کرتا ہے۔ جبکہ شرعی مضاربہ کے لئے ضروری ہے کہ مضاربہ کی ابتداء سے ہی منافع کا فیصلی تناسب طے کر لیا جائے۔

❖ رب المال کے اختیارات کو سلب کرنا۔ بینک کے فارم پر یہ لکھا ہوتا ہے کہ بینک جو بھی منافع طے کرے گا، صارف کے لئے اس کو قول کرنا ضروری ہے، اور وہ اس میں کوئی اعتراض نہیں کر سکتا۔  
جب کہ شریعت نے رب المال (ڈیپازٹ) کو یہ اختیار دیا ہے کہ وہ مضارب (بینک) سے یہ پوچھ سکتا ہے کہ اس کا مال کہاں صرف ہو رہا ہے، اسی طرح منافع کی تقسیم کے فیصلہ میں بھی رب المال کا شامل ہونا ضروری ہے۔

### 2 مشارکہ

اسلامی بینکوں میں مشارکہ کی بنیاد پر کوئی اکاؤنٹ نہیں کھولا جاتا، بلکہ سرٹیفکیٹ دیا جاتا ہے یہ غیر شرعی مشارکہ ہے کیونکہ:

جو کہ مشارکہ میں فریق ہے اسے بینک کی شرکت کی مالیت کا علم نہیں ہوتا۔ جبکہ اسلامی مشارکہ میں لازم ہوتا ہے کہ فریقین کو ایک دوسرے کے سرماۓ کا علم ہونا چاہئے۔

مروجہ اسلامی بینکوں میں مشارکہ کی صورت میں ظلم کو روایج دیا جاتا ہے جس کی صورت یہ ہے کہ ڈیپازٹ کے انفرادی سرماۓ کو کم ویٹ دیا جاتا ہے اور بینک اپنے سرمایہ کا ویٹ زیادہ رکھتا ہے۔

### ۲) مشارکہ تناقصہ (Diminishing Musharaka)

یہ ایک معاهدہ میں دو معاهدے ہیں، یعنی مشارکہ کا معاهدہ پھر اسی معاهدہ میں اس کے تناقض (diminish) کا معاهدہ۔

بینک کی طرف سے یہ وعدہ لینا کہ گا ہک اس چیز میں بینک کے شریک ز اقساط میں بینک سے خریدے گا، یہ شرط اس مشارکہ میں بینک کے سرمایہ اور منافع کی ضمانت ہے، اور مشارکہ میں سرمایہ کی ضمانت اس مشارکہ کو سودی معاملہ میں تبدیل کر دیتی ہے۔

اقساط کی ادائیگی میں تاخیر کی صورت میں صدقہ کی شرط دراصل تاخیر میں جرمانہ ہے جو کہ حرام اور سود ہے۔

### ۳) مراہجہ:

مروجہ اسلامی بینکوں کے نظام میں راجح مراہجہ، عام شرعی مراہجہ نہیں بلکہ مراہجہ للہ مر بالشراء ہوتا ہے، یعنی گا ہک کے مطالبہ پر بینک اس کے لئے مطلوبہ سامان خریدتا ہے اور اپنا منافع متعین کر کے اقساط میں گا ہک کو بچتا ہے۔ مروجہ مراہجہ میں شرعی قباحتیں:

عام شرعی مراہجہ ایک تجارتی معاهدہ ہے جبکہ مروجہ مراہجہ محفوظ تمویل (financing) ہے۔

بینک خریدار سے وعدہ لیتا ہے کہ جب بینک گا ہک کا مطلوبہ سامان خرید لے گا تو گا ہک اس سے لازمی یہ سامان خریدے گا۔ یہ وعدہ بذات خود ایک معاهدہ کی صورت اختیار کر جاتا ہے اور پھر اس میں بیع مالا یملک کی قباحت آجائی ہے یعنی ایسی چیز کو بیچنا جس کا وہ مالک نہ ہو۔

بینک مطلوبہ سامان کی خریداری میں اسی گا ہک کو اپناوکیل بناتا ہے جو کہ صحیح نہیں ہے، اور یہ قرض دے کر اس پر سود لینے کی صورت بن جاتی ہے۔

مروجہ مراہجہ میں منافع کا تعین شرح سود سے کیا جاتا ہے جو کہ (LIBOR) یا (KIBOR) کے ذریعہ متعین کی جاتی ہے۔ منافع میں شرح سود کو معمیار مقرر کرنا معاملہ کو مشکوک بناتا ہے۔

ادائیگی اقساط میں تاخیر میں صدقہ کی صورت میں جرمانہ دراصل سود ہے۔

مراہجہ کی بعض صورتوں میں التورق المنظم پایا جاتا ہے جو کہ بالاتفاق حرام اور سودی حیلہ ہے۔

### اجارہ:

4

اسلامی بینکوں میں جواجارہ کیا جاتا ہے وہ اجارہ المنتهیہ بالتملیک ہے، یعنی کرایہ کا معابدہ اور پھر آخر میں اس چیز کی ملکیت کا تبادلہ، جو کہ اسی ایک معابدہ کے ذریعہ ہوتا ہے، یا اس مدت کے اختتام پر ایک نمائشی قیمت کے ذریعے یا پھر ہدیہ کے ذریعے۔ عقد اجارہ یعنی کرایہ کا معابدہ دراصل اس کی صرف ظاہری صورت ہے، حقیقت میں بینک اور گاپک اپنے دنوں کا مقصود اس چیز کی خرید و فروخت ہوتی ہے، اور یہ اصول ہے کہ معابدات میں مقاصد کو دیکھ کر حکم لگایا جاتا ہے نہ کہ ظاہری الفاظ کو دیکھ کر، لہذا اس معابدہ پر بھی بیع کے احکامات لا گو ہوں گے نہ کہ کرایہ کے۔

### مروجہ اجارہ میں شرعی قبائلیں:

﴿ عقد اجارہ کرتے وقت بینک کے پاس مطلوبہ چیز موجود نہیں ہوتی اور یہ بیع مالا میلک ہے، جو کہ حرام ہے۔ ﴾  
 ﴿ اگر ایک ہی معابدہ میں کرایہ اور ملکیت کا تبادلہ ہو تو یہ ایک معابدہ میں دو معابدے ہیں جو کہ حدیث کی رو سے حرام ہے۔ ﴾

﴿ مروجہ اجارہ چونکہ درحقیقت خرید و فروخت کا معابدہ ہے اس لئے بینک اس میں چیز کی قیمت بیع منافع کو اقساط میں تقسیم کرتا ہے پھر اسے کرایہ کی صورت میں وصول کرتا ہے، اور بینک اپنے منافع کو (LIBOR) یا (KIBOR) جو کہ شرح سود کے لئے Bench Mark ہے کے ذریعہ متعین کرتا ہے۔ شرح سود کو معمیار مقرر کرنا مکمل معاملہ کو مشتمل کو بناتا ہے۔ ﴾

﴿ اجارہ میں بینک کا چیز کی ملکیت کو اپنے پاس رکھنا بھی جائز نہیں، کیونکہ مروجہ اجارہ کا معابدہ درحقیقت بیع و شراء کا معابدہ ہے جس میں بینک باعث ہے اور مستاجر (کرایہ دار) دراصل مشتری (خریدار) ہے، اور چیز کی ملکیت مشتری کے پاس ہوتی ہے نہ کہ باعث کے پاس۔ ﴾

﴿ اجارہ کی مدت کے اختتام پر ہدیہ کا وعدہ بھی درست نہیں، کیونکہ یہ عام ہدیہ نہیں بلکہ ہدیۃ الشواب ہے کیونکہ یہ ان اقساط کی ادائیگی کے عوض میں ہدیہ ہے جو گاپک نے بینک کو ادا کیں، اور ہدیہ الشواب کا حکم بیع کا ہی ہوتا ہے، یعنی اجارہ کے معابدہ میں ہدیہ کا وعدہ دراصل ایک معابدہ میں دو معابدے ہیں ﴾

جو شرعی لحاظ سے جائز نہیں۔

﴿۱﴾ اقساط کی ادائیگی میں تاخیر پر صدقہ دراصل سود ہے۔

### صحیح اسلامی بینکاری کے لئے بنیادی تجویزیں (3)

﴿۱﴾ موجودہ اسلامی بینک مخصوص مالیاتی ادارہ ہے تجارتی نہیں، لہذا اسلامی بینک کو ایک حقیقی تجارتی ادارہ بنایا جائے۔

﴿۲﴾ شریعت میں مخصوص تمویل پر بنائی کسی مساطر (رسک) کے فائدہ حاصل کرنا جائز نہیں کیونکہ شرعی اصول کے مطابق معاملات میں مقصد اور نیت کو معلوم خاطر رکھا جاتا ہے نہ کہ الفاظ کو۔

﴿۳﴾ اسلامی بینک کو مرآجہ اور اجارہ کو چھوڑ کر حقیقی مضاربہ و مشارکہ کی جانب آنا چاہئے، اور اپنارسک قبول کرنا چاہئے۔

﴿۴﴾ مضاربہ کے لئے جمع ہونے والے سرمایہ کو صرف تجارت کے لئے استعمال کیا جائے نہ کہ مخصوص تمویل میں۔

﴿۵﴾ اسلامی بینک کو حقیقی شرعی مضارب کا کردار اپناتے ہوئے رب المال کے اختیارات کو حیلہ بہانہ سے سلب نہیں کرنا چاہئے بلکہ رب المال کے شرعی اختیارات کو تسلیم کرتے ہوئے اپنے معاملات کو واضح کرے۔

﴿۶﴾ مضاربہ میں بینک کو جس نسبت (Ratio) سے منافع ہو اسی نسبت سے رب المال (کو بھی منافع میں شریک کرے۔ Depositors)

﴿۷﴾ اقساط کی ادائیگی میں تاخیر کی صورت میں صدقہ کی شرط کسی بھی طرح جائز نہیں، چاہے صدقہ کی رقم کو بینک استعمال کرے یا خیراتی اداروں کو دے۔ بلکہ اس کے بجائے تنگدست کو مہلت دینے کے سنہرے شرعی اصول کو اپنایا جائے۔

﴿۸﴾ اگر بینک کو گاہک کی جانب سے جان بوجھ کرتا خیر کا خدشہ ہو تو رقم کی صورت میں جرمانہ کے بجائے کوئی اور طریقہ اختیار کیا جائے۔ مثلاً گاڑی یا گھر یا کوئی اور چیز بچتے وقت اس کی قیمت میں کچھ

خدمات (Services) کے حوالہ سے بھی رقم وصول کی جائے اور قیمت کی ادائیگی میں تاخیر کی

صورت میں ان خدمات کو ختم کام یا موخر کر دینے کی شرط عائد کی جاسکتی ہے۔

۹) مرا بحکم میں بینک اسی خریدار کو پناوکیل بنانے کے بعد کسی اور کو پناوکیل مقرر کرے۔

۱۰) مرا بحکم میں التورق المظنم کی قباحت سے بچانا نہایت ضروری ہے۔

۱۱) کسی بھی معاملہ میں طرفین کی جانب سے کوئی وعدہ نہ کیا جائے، اور اگر وعدہ بیطرفہ ہو یعنی صرف بینک یا صرف گاہک کی جانب سے تو اس وعدہ کے ایفا کو قانوناً لازم قرار نہ دیا جائے۔

۱۲) اجرہ المتھیہ بالتملیک کے بعد اسلامی بینک بیع التقییط کا فارمولہ اختیار کرے تو زیادہ بہتر ہے۔ اس صورت میں اسلامی بینک چیز کی ملکیت اگرچہ گاہک کو منتقل کرنے کا پابند ہو گا لیکن یہ شرط عائد کی جاسکتی ہے کہ اس چیز کی ملکیت بینک اپنے پاس بطورہن کے رکھے گا جب تک کہ خریدار چیز کی قیمت کمل ادا نہ کرے۔ بیع التقییط میں چیز کے تلف ہو جانے یا نقصان کی صورت میں بینک ضامن بھی نہیں ہو گا۔ اور بیع التقییط کے ذریعہ اسلامی بینک اجرہ کی دیگر شرعی قباحتوں سے بھی محظوظ رہ سکتا ہے۔

۱۳) اسلامی بینک اپنے تمام معاملات میں کسی بھی طرح شرح سود کو ہرگز بطور معیار مقرر رہ کرے۔

۱۴) ایک معاملہ میں دو معاملوں کی قباحت سے بہر صورت بجا جائے۔

### 6) دیگر سفارشات

۱) کسی بھی معاملے کو محض فروع مل جانے سے اس کا شرعی جواز ثابت نہیں ہوتا ہذا مروجہ اسلامی بینکوں کے جواز کیلئے یہ دلیل دینا کسی طور بھی صحیح نہیں۔

۲) سودی قرض کو ختم کرنے کیلئے اور لوگوں کی معاونت کیلئے قرضہ حسنے کے موقع میسر کیتے جانے چاہئیں۔

۳) مدارس دینیہ میں بینکنگ اور معیشت کے معاملات کی تدریس کا اہتمام کیا جانا چاہئے۔

۴) عوام الناس کی آگاہی کیلئے اسلامی نظام معیشت کی خصوصیات و فوائد سے متعلق ورکشاپس کرائی جائیں۔

- ۵ علاماء کرام سے خصوصی درخواست کی جاتی ہے کہ موجودہ نظامِ معیشت پر عرق ریزی سے تحقیق کی جائے اور امت کو ایک اتفاقی فتویٰ کی صورت میں زیر بحث مسئلہ کا حکم بتایا جائے۔
- ۶ اسٹیٹ بینک سے مطالبہ ہے کہ ایسا نظام لایا جائے جس میں شرعی ایڈ واائزِ اسلامی بینک کا ملازم نہ رہے۔
- ۷ اسلامی بینکاری نظام کے ساتھ ساتھ سودی نظام بینکاری کو بطور متوالی نظام کے برقرار نہیں رکھنا چاہئے، بلکہ ہر ممکن کوشش کی جائے کہ سودی نظام کو بتدریج ختم کر کے اسلامی نظامِ معیشت کی جانب پیش قدمی جاری رہے۔
- ۸ اسلامی معاشی اصولوں کو رنج کرنے کی جانب پیش قدمی کرنا ضروری ہے۔
- ۹ اسلامی بینکاری نظام میں تبدیلی ضروری ہے، اسے شریعت کی روح کے مطابق ہونا چاہئے۔
- ۱۰ ملکی قوانین میں اسلامی قوانین کی بالادستی ہونی چاہئے۔

# البيان



## **Islamic Banking**

Judged on the scale of the Islamic sharia

A recent seminar conducted by “Al-Madina Islamic research center, Karachi” to propose corrections in the existing Islamic banking system  
 &

Recommendations delivered by Ahle-hadith scholars on the establishment of a genuinely “shariah-compliant” system of Islamic banking.

Translated By: Safwan

“AL-MADINA ISLAMIC RESEARCH CENTRE” recently organized a unique seminar entitled “Islamic banking - judged on the scale of the sharia”; this trendsetting event had multiple purposes; firstly to analyze the Islamic aspects of the constantly evolving modern day economies, trading activities and agreements as a result of living in a global village. Secondly to educate the masses on the sharia/Islamic perspective regarding contemporary economic issues especially the Islamic standing on the principles of murabiba, musharika and mudaraba in reference to Islamic banking. Thirdly to present sharia compliant alternatives to these economic and financial issues and highlight practical solutions to align the national economy with the principles of Islamic sharia.

Highly well-known and qualified Islamic scholars and economic experts from all over the country attended this seminar and delivered their research based lectures on the related topics of this discussion. A vast number of scholars, Islamic banking related individuals, investors, students and professors of various prestigious educational institutes were also present on the occasion.

At the end of this seminar; Al Madina Islamic research center Karachi presented a list of recommendations for correcting the current system of Islamic banking and establishing an authentic Islamic banking system. These recommendations broadly fall into the following categories:

- 17) Introduction
- 18) Non-shariah compliant elements in the currently practiced system of Islamic banking.
- 19) Basic proposals for a fundamentally correct Islamic system
- 20) Other recommendations.

## **17) Introduction:**

A Banking network based on the system of interest is an incurable poison not only for the general society and its trade and economy but is also a declaration of open war with Allah and His messenger (sallalaho alaihi wasallam); which should be absolutely unacceptable in a Muslim society. A Muslim whether he is a scholar a businessmen or holding any other individual capacity must generally implement Islamic principles in every aspect of his life, yet more specifically in matters of income and trade this implementation needs to be meticulous and precise. Implementation of Islamic banking in place of interest based banking is an extension of this very same shariah compliant mindset and deserves high praise. Moving on from the rock solid foundations of the interest based banking system to a purely sharia compliant, fundamentally Islamic system of banking is a very tough proposition indeed. Hence all Islamic scholars and businessmen involved in this immense struggle deserve our praise and appreciation.

It's important to note at this juncture that the system of banking is associated to those modern economic issues which have a significant involvement of the element of "**ijtihad**". Similarly banking as a system is based on highly sensitive and complex issues and because Islamic banking is an effort to mold the interest based banking system into an Islamic mode; it is vital to analyze it from two angles before declaring it to be completely in sync with the Islamic sharia:

a) "Ijtihadat" based on jurisprudence:

Refers to those basic/fundamental dealings on which the matters of Islamic banking have been assumed, firstly we need to know if there is any consistency between these dealings and the prescribed system of Islamic banking or not? Furthermore, have the shariah related terms and conditions of these basic dealings considered in the Islamic banking system? For instance, the savings account of an Islamic bank is assumed to be a mirror image of the shariah compliant mudarba; hence it is essential from the perspective of Islamic jurisprudence (fiqh) to examine whether this saving account system and all its terms and conditions are in coherence with the shariah compliant mudarba.

b) Practical Application:

The system of Islamic banking, as recommended, devised and designed by certain scholars based on their research, discussions and ijtihadat, needs to be critically assessed in terms of its practicality in order for us to know that whether the agreements which practically take place in an Islamic bank are in accordance with the prescribed and devised system of Islamic banking or not? Every term and condition of all these agreements needs to be assessed and analyzed in the minutest of detail; because on certain

occasions a single condition can render an entire agreement haram, and on certain other instances a very slight practical change in an agreement can transform a legitimate deal into an interest based and Islamically illegal deal.

**Conclusion of the introduction:**

Highlighting the Islamic shariah-related flaws that exist in the currently practiced and implemented system of Islamic banking does not in any way proposes that there is no room for banking in Islam; or that we are trying instead to further strengthen and popularize the interest based system of banking. Our sole purpose is the correction of the existent flaws to ensure that this great initiative of Islamic banking stays on track and many of its glaring flaws are mended and ironed out. Especially those flaws and errors which almost eliminate any differentiation between the Islamic banking system and the conventional, interest-based one; these flaws also deny the transfer of all those golden benefits that an Islamic economic system can grant to our masses and the society in general.

18

**Shariah related flaws in the Islamic banking system:**

Following things need to be considered regarding these shariah related flaws:

- ❖ These are recommendations and by nature they require to be precise, brief and practical and hence they only address businessmen and Islamic scholars who are aware of the details of the agreements that take place in Islamic banking. Individuals seeking greater detail can refer to a magazine entitled ‘Al-bayan’ that is published by the Al-Madina Islamic research

center or refer to our website [www.islamfort.com](http://www.islamfort.com).

❖ These recommendations only cover those aspects of the Islamic banking system which are in a dominant or regular usage. Secondary aspects and minor dealings have been exempted to avoid unnecessarily lengthening this document.

#### a) Mudarba:

The currently implemented system of mudarba doesn't comply with the standards of a shariah-compliant mudarba; following are its reasons:

- ❖ A depositor who is the owner of the money is not consulted or taken under confidence at the time of investing his money into a particular business activity.
- ❖ One sided increase in the profits for the bank and one sided exploitation of all rights – this means that despite an increase in the overall profits, the owner's (depositors) profit does not go up proportionally. While the bank as a mudarib also fully exploits all its shariah given rights and out rightly denies all the rights of the depositor as the owner of the money.
- ❖ Usage of mudarba money only in financing instead of some business activity. Although, mudarba money should only be invested into business activity and it is not permissible to utilize it otherwise.
- ❖ Granting less weightage to the capital of the depositor, while the bank grants greater weight to its own capital although it is far less than the collective capital of the depositor.
- ❖ In order to give weightage in the profits, an increase/decrease in depositor's capital and setting a time limit as a standard makes this issue a mirror image of an interest based one.

- ✿ Not finalizing or setting a percentage for profit distribution deal at the time of initiating a mudarba, instead the bank announces a profit distribution percentage after a month or so of starting a mudarba contract. Although for a shariah-compliant mudarba to materialize, it is necessary to set a profit distribution percentage at the very beginning of a mudarba.
- ✿ Hijacking the authority of the depositor (owner of the money) – it is written on the bank form that whatever profit the bank decides will have to be acceptable to the customer, and he/she will not be able to criticize or challenge it. Although Islamic shariah has given the depositor the right to question the mudarib (bank) regarding where his money is being utilized; likewise the involvement of the depositor while deciding about profit distribution is also essential.

**b) Musharika:**

No account is opened in Islamic banks on the basis of a musharika; instead only a certificate is given, this is an Un-Islamic and non-shariah compliant musharika because:

- ✿ The depositor, who is a partner in this musharika has no idea about the value of the bank's partnership. On the other hand in an Islamic musharika, it is compulsory that both the parties are fully aware of each other's financial stake/investment in the partnership.
- ✿ These days, Islamic banks use musharika as a tool to implement an oppressive system – whereby the individual capital of a depositor is granted less weightage and that of the bank is

granted a higher weightage.

#### **b.1) Diminishing Musharika:**

- These are two agreements under one agreement. Firstly an agreement for a musharika, then to accommodate for its diminishing, another agreement is drawn up within the first agreement.
- Undertaking of a promise by the bank from the customer that he/she in that particular commodity/item/thing will buy the shares of the bank in installments; this condition in the musharika is a guarantee for the bank's capital and profit, and in a musharika any guarantee for capital transforms it into an interest based musharika.
- A delay in the payment of installments results in the implementation of the condition of 'sadaqa' – this in actuality is a penalty for the delay and is interest and haraam.

#### **c) Murabaha:**

The currently implemented system of murabaha in Islamic banking is not the regular, shariah-compliant murabaha, instead it is murabaha 'lil-aamir-bisharai' – which means that on demand of its customer, the bank purchases his/her's desired product/good/item and then sells it to the customers in installments after adding a profit margin to the cost of that item/product. Following are the shariah related flaws in this practice:

- A regular, shariah-based murabaha is a trading agreement; on

the other hand the currently practiced version of murabaha is purely a financing tool.

- Bank undertakes a guarantee/promise from the customer that he/she will essentially purchase the desired product/item/good from the bank once the bank has acquired the item/good/product for the customer. This promise in itself becomes an agreement and includes the shariah related flaw of selling something you don't own.
- While buying the desired stuff/item/good, the bank appoints this very same customer as its lawyer; this is not correct and becomes a mirror image of charging interest over a loan given to someone.
- In the currently practiced form of murabaha, profit is determined on the basis of the interest rate; this is gauged by using (KIBOR) and (LIBOR). Setting interest rate as the standard makes this agreement/deal/issue doubtful.
- Implementing/charging sadaqa in case of delay in the payment of an installment is plainly the charging of 'interest'.
- In some types of murabahah, "At-tauraq-al-munazzam" is found, which is unanimously considered to be haraam and is merely an excuse for interest.

#### **d) Ijara:**

The ijara conducted in Islamic banks is "Ijara Al-muntahiya-bittamleek", this means a rental agreement that ends with the transfer of ownership of the said product/item/good. This entire process either happens within this one agreement, or happens at the end of this time limit via a

display price or through a gift. The rental agreement is in fact only a frontal face of ijara, in actuality both the bank and its customer solely desire the buying and selling of the said product/item/good. And in principle as well any order implemented in the agreement is based on the purposes rather than the visible letters; hence the orders implemented on these agreements should be the ones of a deal/trade rather than those of a rental. Following are the flaws of this ijara system:

- At the time of making the Ijara agreement, the bank does not possess the said item/good/product and this makes it a haraam deal.
- If in one agreement both the rental is decided and the ownership is transferred then these are two agreements under one agreement which is haraam and illegitimate from the perspective of the hadith of Allah's Messenger (sallalaho alaihi wasallam).
- Currently practiced Ijara is an actuality an agreement for buying and selling; hence the bank in this instance adds its profit to the cost of the said item/good/product and then divides it into installments and receives these installments as rent. Bank determines its own profit using (KIBOR) or (LIBOR) which are benchmarks to set interest rates, the utilization of the rate of interest makes this agreement/issue a highly doubtful one.
- In ijara, it is not permissible for the bank to keep the said product/good/item's ownership in its own hands, because the agreement of the currently practiced ijara is one for buying and selling. In this case the bank is the seller and the renter (customer) is the actual buyer, and the ownership of the product always lies with the buyer and not the seller.
- The promise of a gift/hadya at the end of the ijara time limit is also incorrect; because this is not a regular hadya but is a

“hadyatus-sawab”, this is the hadya given in return for the payment of installments from the customer to the bank and the order for “hadyatus-sawab” is that of a trading agreement. Therefore, the promise of a hadya/gift within the Ijara agreement is in fact two agreements within one agreement and not permissible in the Islamic shariah.

- Implementing of sadaqa due to delay of installment payment is in actuality ‘interest’.

## Recommendations for a correct system of Islamic banking:

- ★ The modern day Islamic bank is only a financial institute and not a trading one; therefore it should be converted into a realistic and practical trading institute.
- ★ Islamic bank needs to quit murabaha and Ijara and move towards realistic mudarba and musharaka and Islamic banks must also accept their own risk.
- ★ Funds collected from mudarba must be only utilized for trading and not only for “tamweel”.
- ★ An Islamic bank must play the role of a realistically shariah-compliant mudarib; who doesn’t confiscate the authority of the owner of the money by making various excuses. Instead the bank must accept the Shariah-given rights of the owner of the money and must clarify its own policy and matters.
- ★ In case of a mudarba, the Islamic bank must include the depositor (owner of the money) in sharing of the profit using the same profit ratio that it applies/sets for itself.
- ★ In case of a delay in payment of installments, applying the

condition of sadaqa is not permissible in any shape, way or form. Irrespective of whether this sadaqa money is utilized by the bank or some welfare institute. Instead the golden Shariah given rule of extending the time limit for the poor and the destitute must be applied.

- ★ If the bank is fearful that the customer is delaying on purpose, then in case of a payment, instead of a fine some other method must be adopted. For instance at the time of selling a car, or a house or something else a services charge can be received along with its price and in case of a delay in the collection of payment, a condition of eliminating these services or delaying them can be set.
- ★ In case of murabaha; the bank instead of appointing the concerned customer as its lawyer, should appoint someone else as its lawyer.
- ★ It is essential to avoid “At-tauraq Al-munazzam” in murabaha.
- ★ No promise should be undertaken from both the concerned parties within a particular agreement; and if the promise is one-sided; either from the bank or the customer, then it should not be made legally compulsory to fulfill it.
- ★ Instead of “Ijara muntahiya bittamleek”, an Islamic bank can adopt the formula of “Baye uttaqseet” as an alternative. After the application of this formula, although the bank will be bound to transfer the ownership of the said good/item/product to the customer, yet a condition can be set that the bank will keep the said product in its custody as a guarantee only until the customer completes his/her payment in full. In case of damage or destruction of the product, bank will not be forced to act as a guarantor. Also through the implementation of “Baye uttaqseet”, an Islamic bank can eliminate other shariah-related flaws from the system if ijara.

- ❖ Islamic bank will not in any case set interest rate as a standard while making its agreements.
- ❖ Making of two agreements under and within one agreement will be avoided at all costs.

4

## Other Recommendations:

- Popularity and increased acceptance of any issue or idea does not make it shariah-compliant; hence, this cannot be made an excuse for the currently operational Islamic banking system.
- To eliminate interest based loans, and to assist people, increased opportunities for “qarz-e-hasana” must be created.
- In Islamic educational institutes, efforts must be made to teach banking and economic issues.
- To create awareness amongst the masses, workshops highlighting the benefits and specialties of Islamic banking should be organized.
- A special request goes out to our respected Islamic scholars as well – they should conduct a stringent and detailed analysis and research on the current economic system, and then deliver a fatwa based on mutual consensus to solve this under discussion issue.
- Our demand for the state bank is to implement a system in which the Shariah advisor is no longer a servant of the Islamic bank.
- Maintaining the interest based banking system alongside the Islamic banking system as a balancing act must stop; instead all efforts should be made to gradually eliminate interest based

banking system and replacing it with an Islamic system of banking.

- Steps need to be taken towards the implementation of Islamic economic standards.
- A change in the Islamic banking system is compulsory; it must be designed in accordance with the essence of the Islamic shariah.
- Islamic laws must take precedence in the laws of the country.

**Compiled and edited by: Research Council AL-MADINA ISLAMIC RESEARCH CENTER, KARACHI**

# المدینہ اسلامک لیسرچ سینٹر کراچی

فاضلین مدینہ یونیورسٹی کی زیر سرپرست قائم ایک تعلیمی، تحقیقی، دعویٰ، تربیتی و رفاقتی ادارہ



وژن: ایسے عالی ادارے کا قیام جو ایسے قابل و باصلاحیت افراد تیار کرے جو معاشرے کے تقاضوں کو سامنے رکھتے ہوئے زندگی کے ہر شعبہ میں منبع سلف کے مطابق قرآن و سنت کی روشنی میں تعلیمی، تحقیقی، دعویٰ اور تربیتی لحاظ سے امت کی رہنمائی کر سکیں۔

## اهداف و مقاصد

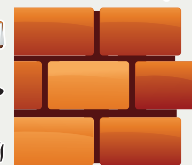
منبع سلف کے مطابق قرآن و حدیث کی روشنی میں

● دین اسلام، عقیدہ توحید کی حمایت و نصرت، تبلیغ و ترویج دین اسلام، اسلامی شعائر اور احادیث رسول ﷺ کا نظریاتی تحفظ ● عقائد باطلہ، فتنہ انکار حدیث، وحدت ادیان، لبرل و سیکولر ازم و دیگر باطل افکار و نظریات کا مدلل علمی رد ● باطل فرقوں کا علمی محاسبہ اور انہیں کتاب و سنت کے تمکن کی دعوت ● امت مسلمہ کے عقائد و افکار و اعمال کی اصلاح ● جہالت کے خاتمه اور علم کی سر بلندی کے لئے المقدور جدوجہد۔

دور حاضر کے جائز تقاضوں اور معاشرے کی ضرورت کو سامنے رکھتے ہوئے:

● تمام شعبہ ہائے زندگی میں تعلیمی، دعویٰ و تربیتی کام ● تبلیغ دین کیلئے مشروع و موثر ذرائع ابلاغ کا استعمال ● موجودہ تعلیمی ماحول میں ثبت و تعمیری تبدیلوں کی کوشش ● فریضہ خدمتِ خلق کی ادائیگی

آئیے! المدینہ اسلامک ریسرچ سینٹر کے اس مبارک سفر میں ہر ممکن سطح پر ہمارا ساتھ دیجئے



پاکستان میں عامی اسلامی یونیورسٹی کا قیام شرک و بدعات اور جہالت کے خاتمه کیلئے تبلیغی مرکز کا قیام اور تبلیغی دوروں کا اہتمام مدارس کے باصلاحیت طلباء کے لئے دو سالہ اسپیشلائیزیشن کورس کا انعقاد غریب و نادر اور یتیم و بیواؤں کی ماہانہ کفالت کا سلسلہ

## سرگرمیاں

☆ سہ ماہی مجلہ "البیان" ☆ دفاعی حدیث انسائیکلو پیڈیا ☆ معیاری و مفید کتب کے تراجم

☆ حرمین کے خطبات کا اردو ترجمہ



کانفرنس و سینما را اور متفقہ فتویٰ کا اجراع:

★ "مقدس رسول ﷺ کا انفس" (مسئلہ توہین رسالت ﷺ اور شاتم رسول ﷺ کی شرعی سزا)

★ "حرمت شراب کا انفس" (تجارت شراب و مروجہ نظام اور شرابی کی شرعی سزا)

★ سینما مروجہ اسلامی بینکاری شرعی میران میں: (حقیقت، شرعی ہیئت، سفارشات اور شرعی تبادل)



شعبہ دعویٰ و تبلیغ ☆ کتاب و سنت کی خالص دعوت پر مشتمل منفرد و یب سائٹ: ☆ www.islamfort.com

حج و عمرہ کی ملٹی میڈیا تربیتی و رکھاپیں ☆ حج ٹرمنل کراچی میں حاج کرام کے عقیدہ، حج و عمرہ سے

متعلق دینی رہنمائی اور رضا کارانہ خدمت کے لئے حج کیمپ کا انعقاد



شعبہ تعلیم و تربیت ☆ فہریں دین و عربی لینگوچ ایک سالہ ڈپلومہ کورس برائے خواتین و حضرات (بنیادی / ایڈوانس،

☆ مدرسہ سعد بن ابی و قاص (حفظ و ناظرہ) ☆ سمر کورسز Evening Classes



شعبہ دار الافتاء ☆ خالص قرآن و سنت کی روشنی میں مسائل کا حل (المشفافہ/ بذریعہ خط و کتابت/ آن لائن)

شعبہ ویلفیئر ☆ ماہ رمضان میں مستحق افراد میں راشن و ملبوسات کی تقسیم ☆ بے روزگار مرد و خواتین کو حلال

روزگار کی فرآہی میں تعاون۔



# زلزلے، قتل و غارت، فسادات اور اور کیا زلزلے مخصوص قدرتی آفت ہیں جن کا بڑے اعمال اور اللہ کے عذاب سے کوئی تعلق نہیں؟؟؟ ہرگز نہیں! بلکہ زلزلہ اللہ کی نشانی ہے (حدیث)

• ہم تو نشانیاں (اپنی کپڑ، غصب اور عذاب و مزا سے) ڈرانے کے لئے ہی کھیجتے ہیں۔  
[بنی اسرائیل: 59]



• امتوں میں سے کچھ کو جنگ و قتال کے ذریعہ ڈرایا جائے ③ کچھ کو بدمتی کے ذریعہ ③ کچھ کو مال، جان اور پھل کی کمی کے ذریعہ ④ اور کچھ مختلف فتنوں اور زلزلوں وغیرہ کے ذریعہ فتنے، زلزلے اور قتل امت کی بداعماںیوں کے سبب دنیاوی عذاب ہیں (مسند احمد وابوداؤ)  
• اسلامی تاریخ میں سب سے پہلا زلزلہ خلیفہ ثانی سیدنا عمر بن الخطبؓ کے دورِ خلافت میں آیا تو آپؓ نے فرمایا: "اللہ کی قسم! زلزلہ جو آیا وہ کمی گناہ کے سبب ہی آیا ہے جو مجھ سے سرزد ہوا ہے یا تم لوگوں سے، (سن لو!) اللہ کی قسم! اگر دوبارہ ایسا ہوا تو میں یا تو خود اس شہر کو چھوڑ دوں گا یا تمہیں اس سے بے خل کر دوں گا۔"



• سیدنا ابن مسعود رضی اللہ عنہ کے زمانے میں کوفہ میں زلزلہ آیا تو انہوں نے یہ اعلان کیا: "اے لوگو! یقیناً تمہارا رب تم سے ناراض ہو چکا ہے اور اپنی رضامندی چاہتا ہے تو تم اسے راضی کرو اور اسی کی طرف رجوع کرتے ہوئے تو بہ کرو، وگرنہ اسے یہ پرواہ نہ ہوگی کہ تم کس وادی میں ہلک و بر باد ہوتے ہو۔"



• کیا ہم ان لوگوں میں سے ہو گئے ہیں جن کے بارے میں اللہ فرماتا ہے:  
یقیناً جن لوگوں کے حق میں آپ کے رب کی بات ثابت ہو چکی ہے وہ ایمان نہیں لائیں گے۔ گو ان کے پاس تمام نشانیاں ہی پہنچ جائیں جب تک وہ دردناک عذاب کونہ دیکھ لیں۔ [پیس: 96: 97]

## آج کون سے ایسا گناہ و جرم ہے جس میں ہم بحیثیتِ قوم مبتلا نہیں؟

دین سے دوری/شک و بدعتات/غیر اللہ کا نظام اور حکومت/اسلامی شعائر و احکام کا مذاق  
اڑانا/سودا/شراب/جوہا/زنا و بدکاری /بے حیائی، فحاشی و عریانیت/ظلم / والدین کی  
نافرمانی/قطع رحمی/مسلمان کی جان، مال اور عزت کے ساتھ زیادتی/چوری/ڈاک/وقت/  
رشوت/حرام ذریعہ معاش/ناچ گانا/میڈیا کا غلط استعمال/سانی تعصبات/دھوکہ  
دہی/خیانت وغیرہ وغیرہ۔ یہ وہ گناہ و جرم ہیں جن کی وجہ سے آج ہم بد امنی، معاشی  
مسائل، مختلف قسم کی موزی و متعدد بیماریاں، زلزلے، قتل و غارت گری، فسادات، الغرض  
انفرادی و اجتماعی مصائب و مشکلات میں مبتلا ہیں۔



رسول ﷺ کا فرمان مبارک ہے: ”جب مال غیمت (اماں) کو (ذاتی) دولت سمجھا  
جائے/جب زکوٰۃ اداۃ کی جائے بلکہ اُسے تاو ان سمجھا جائے/علم کو دین کے علاوہ کسی اور  
غرض سے سکھایا جائے/مرد بیوی کا فرمان بردار اور مال کا نافرمان ہو جائے/دوستوں سے  
قریب اور باب سے دور رہے/مسجد میں شور و غل چایا جائے/فاسق و فاجر شخص قوم و  
جماعت کا حاکم ہو جائے/قوم و جماعت کے سربراہ قوم کے کمینہ اور گھٹیا افراد  
ہو جائیں/آدمی کی عزت اُس کے شر اور فتنہ کے ڈر سے کی جانے لگے/لوگوں میں گانے  
والیاں (جنہیں ستارہ سمجھا جاتا ہے) اور آلاتِ موسیقی عام ہو جائیں/اسلاف امت پر  
طعن و تقدیر ہونے لگے (انہیں بجائے باعثِ اتباع سمجھنے کے دیقانوں، پرانے لوگ اور  
بڑا کہا جانے لگے) تو پھر (اللہ تعالیٰ کی طرف سے مختلف قسم کے عذاب) شدید طوفانی  
آنندھی، زلزلے، زمین میں دھنسائے جانے، چہروں کے مٹخ کئے جانے اور پتھروں کے  
برسائے جانے کے منتظر ہو۔ (جامع ترمذی)



للہ سوچئے! اب بھی وقت ہے ہم میں سے جس میں جو برائی ہے اُس پر احساس و ندامت کے  
ساتھ اپنے رب کے حضور توبہ و استغفار کریں اور یہ عزم کریں کہ ہم اپنے اعمال درست کریں  
گے اور اپنی زندگی اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کی اطاعت و فرمان برداری میں گزاریں گے۔



از طرف: اللہ کے عاجز بندے